Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

EINIGE FRAGEN ZU KAISER JULIANS
PREISREDE AUF DEN KONIG HELIOS

Kaiser Julian, genannt Apostata, der 331 geboren wurde und nur von
Dezember 361 bis zu seinem Tod im Juni 363 Kaiser des romischen Reiches
war, versuchte in seiner kurzen Regierungszeit, die alte pagane Religion
mit ihren Kulten und Tempeln zu erneutem Leben zu erwecken und das
schon weitgehend etablierte Christentum zuriick zu drangen, den Staat, wie
er meinte, vom Unglauben zu befreien, zu reinigen. Eine herausragende
Bedeutung in seiner theologischen Konzeption erhilt der Sonnengott, vor
allem der “Konig Helios”, dessen Existenz und Wirken Julian in einer
hoheren, einer geistigen Ebene tiber der den Kosmos erleuchtenden Sonne
ansetzt. Zu ihm empfindet er eine unmittelbare personliche Beziehung, ja
eine Verwandtschaft. Wahrend seines Aufenthalts in Antiocheia (November
362 bis Frithjahr 363) hat er dem Helios zu dessen Festtag am 25. Dezember
eine ausgiebige Rede gewidmet, die er selber einen Hymnus nennt, der
dem Gott seine Dankbarkeit bezeugen soll.! Dieser Text ist dabei von
bedeutendem philosophischem Gehalt, hat zugleich aber eine politische
Funktion. Zu fragen ist, welche Ziele der Kaiser mit seiner Rede verfolgt.
Zu den Voraussetzungen, den politischen wie den biographischen, soll
hier in Kiirze nur weniges notiert werden; ich verweise auf neuere aus-
fithrliche Behandlungen des Lebens, Wirkens, der Schriften Julians.? Zu-
nichst einige Hinweise zur Bedeutung des Helios: Seit Kaiser Aurelian 274
den Staatskult des Sol invictus einfiihrte, blieb Sol / “HArog bedeutsam fiir
die Kaiser. In besonderem Grad war er dies fiir Constantius I. im Sinne

I Ausgaben der Werke Julians: W. C. Wright, The Works of the Emperor Julian with
an English Translation 1 — 111 (London — Cambridge, Mass. 1913-1923, Nachdruck
1980). — L’ Empereur Julien, Oeuvres completes 11, 2, Texte établi et trad. par Ch. La-
combrade: Discours de Julien Empereur (Paris 1964) (Rede an Konig Helios). Nach
dieser Ausgabe wird hier zitiert. Die Abfolge der Reden ist anders als bei Wright: Rede
an Helios or. 11 (Wright 4), or. 8 (W. 5), or. 9 (W. 6), or. 7 (wie bei W.) — Vom “Hym-
nus” und “hymnisch preisen” spricht Julian c. 1, 131 D, c. 37, 152 A und c. 44, 158 A.

2 K. Bringmann, Kaiser Julian (Darmstadt 2004); K. Rosen, Julian. Kaiser, Gott
und Christenhasser (Stuttgart 2006) (mit reicher Bibliographie). — Ferner: R. Smith,
Julian'’s Gods (London — New York 1995); J. Bregman, “Elements of the Emperor
Julian’s Theology”, in: J. J. Cleary (ed.), Traditions of Platonism: Essays in Honour of
John Dillon (Ashgate 1999) 337-350; W. Fauth, Helios Megistos (Leiden — New York
1995) 145-163.



184 Karin Alt

eines Schutzgottes, welchen Konstantin nach dem Tod seines Vaters tiber-
nahm. Auf der Porphyrsdule im Hippodrom zu Konstantinopel erhob sich
eine Kaiserstatue, deren Haupt von sieben Strahlen bekront war: Konstan-
tin wurde gleichsam als Sol / “HAog dargestellt. Christliches und Heidni-
sches bestand nebeneinander.

Fiir Julian, den Neffen Konstantins, war in politischer Hinsicht fiir die
Helios-Verehrung also der Boden bereitet. Doch erhélt sie bei ihm eine
neue philosophisch-religiose Komponente. Julian war christlich erzogen
worden, hatte aber, wie er selber schreibt, von Kindheit an ein starkes
Verlangen nach den Strahlen und dem Licht der Sonne, auch beobachtete er
die nichtliche Schonheit des Himmels.? Spater erhielt er die Moglichkeit,
sich bei philosophischen Lehrern auszubilden. Wichtig wurde fiir ihn vor
allem Maximos von Ephesos, bei dem er den Neuplatonismus in seiner
Pragung durch Jamblich, den er als “géttlich” verehrte, kennenlernte. In
jener Phase des Neuplatonismus wurde in die Philosophie die Theurgie
einbezogen, eine in der Zeit des Kaisers Marc Aurel entstandene, von
zwei Miannern namens Julian in den “Chaldiischen Orakeln” dargelegte
Lehre, die insbesondere ein rituelles Ineinanderwirken von menschlichem
und gottlichem Tun verkiindete, das den Menschen zu seinem Heil fithren
soll.* Von allgemeiner Verbreitung und Bedeutung waren damals auch die
Mysterien, die neben den alten Eleusinischen inzwischen auch solche von
orientalischer Herkunft umfassten wie die der Kybele, der Isis oder des
Mithras, der haufig in die Néhe des Helios geriickt oder mit ihm gleichgesetzt
wurde. Die Mysterien verhieBen den Eingeweihten eine Sonderstellung im
hiesigen und die Seligkeit im jenseitigen Dasein; viele Menschen lielen
sich in mehrere Mysterien einweihen.

Fiir das Verstdndnis von Julians Helios-Rede ergeben sich verschiedene
Fragen, auf die im folgenden einzugehen ist: 1. Wie verhalten sich Helios
und Mithras zu einander? Wie stellt Julian sein personliches Verhaltnis zu
Helios dar? — 2. Welche Verbindung besteht zwischen Philosophie und
Mysterien, was bedeutet die Einweihung? Wie wichtig sind andererseits Kult
und Opfer? — 3. Auf welcher philosophischen Grundlage ist Julians Helios-
Theologie konzipiert, und inwiefern sind dabei die traditionellen Gotter
einbezogen? Hat er diese Lehre vollstindig von Jamblich iibernommen? —
4. Welche Funktion hat die Theurgie in Julians Helios-Religion? Wie
erreicht der Mensch den seelischen Aufstieg?

3 Julian or. 11 (4) c. 1, 130 CD.

4 Oracles Chaldaiques, Texte établi et trad. par E. Des Places (Paris 1971). —
Bringmann (0. Anm. 2) 112 meint, dass Julian bei Maximos vor allem den “theurgi-
schen Neuplatonismus” lernte, wéhrend Rosen (0. Anm. 2) 98 die zwei Seiten, die
philosophische und die theurgische, von dessen Lehre betont.



Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den Konig Helios 185

1. Verhiltnis zwischen Helios und Mithras.
Julians Beziehung zu Helios

Im rémischen Reich waren zur damaligen Zeit Mithras-Kult und -Mysterien
weithin verbreitet, allerdings vor allem in den lateinisch-sprachigen Teilen;
Helios wurde als Reichsgott verehrt, doch gab es offenbar keine Helios-
Mysterien. Fiir Julian ist Helios von zentraler Bedeutung; Mithras wird
dagegen in seinem gesamten Werk nur zweimal genannt.’ Eine kurze
Erwédhnung findet sich in der Helios-Rede, wobei zwischen Helios und
Mithras klar unterschieden wird: “Wir verehren auch den Mithras und
feiern fiir Helios alle vier Jahre Agone” (c. 41, 155 B, cf. 156 C Agon fiir
Helios). Die andere Nennung des Mithras steht in der satirischen Schrift, die
viele romische Kaiser behandelt und Caesares oder Kronia benannt wird;
Julian schreibt am Ende, Hermes habe zu ihm gesagt: “Ich habe dir die
Kenntnis des Vaters Mithras gegeben. Halte dich an seine Anordnungen”,
dann werde Julian einen sicheren Anker fiir sein Leben und nach dem Tod
gute Hoffnung haben, dass dieser Gott ihm ein wohlwollender Fiihrer sein
werde (Caes. 336 C). Dies weist auf den Mysterienglauben und dessen
Jenseitshoffnungen. In der Helios-Rede ist von dieser Funktion des Mithras
nichts zu lesen. Allerdings wird einmal auf Mysterien hingedeutet (c. 1,
130 C). Nachdem Julian sich einen “Gefolgsmann des Helios” genannt hat,
fligt er hinzu, er habe dafiir zu Hause deutlichere Beweise, doch wolle er
hier nur darlegen, was sich ohne Sakrileg (&vepéontov) sagen lasse. Damit
scheint etwas Unsagbares im Sinne der Mysterien (&ppntov) verborgen zu
bleiben, doch wird nicht ndher erklért, warum es sich handelt. Dass Julian,
wie damals iiblich, Eingeweihter in mehreren Mysterien war, nehmen viele
Interpreten an, von Helios-Mysterien aber wissen wir gar nichts.

Seine enge Verbundenheit aber mit Helios betont Julian wiederholt.
In der Rede an diesen Gott nennt er sich dessen Gefolgsmann und Diener
(0madbg, Beplimwy @OoEL, TM Be@® dovAievoarc. 1, 130 C, ¢. 2, 131 CD); er
sagt sogar, Helios habe seine Seele “von Ewigkeit her ins Dasein gebracht”
(c. 43, 157 A), und am Ende richtet er bewegende Gebete an ihn (dazu
unten). Auch in anderen Schriften spricht er wiederholt vom “Konig Helios”
und “Grofen Helios”, z. B. or. 8 (5), 167 B, or. 7, 208 B, 223 B, epist. 111,
434 D, und bezeichnet ihn als seinen Herrn (deondtng Caes. 314 A, or. 7,
222 C).® Nachhaltig aber und mit deutlich religiosem Akzent stellt er sein
unbedingtes Verkniipftsein mit Helios in einem erfundenen Mythos dar, den

5 Zum Vergleich: Plutarch behandelt Mithras De Iside et Os. im Rahmen der persi-
schen Religion c. 46, 369 E, er nennt ihn pecitng. Porphyrios duBert sich wiederholt zu
den Mithras-Mysterien: De antro c. 6 u. 15, De abst. 11, 56, 3; 1V, 16, 2.

¢ Vgl. auch Brief an die Athener 275 B: Athene habe ihm als Wachter “Engel” von
Helios und Selene gegeben.



186 Karin Alt

er seiner Rede an den Kyniker Herakleios einfiigt (or. 7, 227 C — 234 C).
Hier sei nur das Wichtigste daraus angegeben.” Julian schildert, wie Zeus
ihn als Kind dem Schutz des Helios anvertraut, da er dessen Abkdmmling
(8xyovog) sei und einen Samen des Helios-Feuers in sich habe;® Helios
moge fiir ihn sorgen und ihn von seiner Krankheit (dem Christsein) heilen.
Dieser war erfreut und erkannte in dem jungen Julian einen kleinen
Funken aus seinem eigenen Wesen. Gemeinsam mit Helios wird Athene
von Zeus mit der Erziehung Julians beauftragt, der nun selber die Fiille
des Unheils erkennt, das ihn und seine Verwandten befallen hat (der
Irrglaube). Beim Erwachen aus einem gottlich verfiigten Schlaf erkennt er
Hermes als seinen Fiihrer, der ihn ermahnt, den Vater aller Gotter, der auf
dem Berggipfel thront, zu verehren und zu ihm zu beten. Julian erbittet von
diesem die Leitung auf dem Weg zu ihm nach oben. In einem Zustand der
Ekstase erscheint ihm Helios selber (offenbar in gottlich-menschengleicher
Gestalt); er ist iiberwiltigt, umfasst mit seinen Armen die Knie des Gottes
und bittet ihn um Errettung (c@fewv €éovtov). Helios weist ihn zur Erde
zuriick, und obwohl Julian ihn anfleht, in seiner Ndhe bleiben zu diirfen,
er werde sonst in den dortigen Ubeln zugrundegehen, erhilt er den
klaren Auftrag, die Erdregion von allem Unglauben (névto doefhpoto)
mit Hilfe von Helios und Athene zu reinigen, ja er solle die Herrschaft
iibernehmen (229 C — 232 C). Nochmals bittet Julian um Verbleiben bei
Helios, doch dieser mahnt drohend, bei Ungehorsam werde er ihm verhasst
werden. So fiigt sich Julian und bittet Helios und Athene um Beistand, er
erhilt von dieser die Waffen und von Helios eine Fackel, die ihm auf Erden
leuchten soll; nochmals wird er dessen €kyovog genannt (232 C — 234 C).

Durch diesen Bericht — Julian schreibt, er wisse nicht, ob es ein Mythos
oder wahrer Logos sei — bekréftigt er nicht nur seine verwandtschaftliche
Nihe zu Helios, sondern er definiert auch sein Ziel, den alten Gotterglauben
neu zu beleben, als einen gottlichen Auftrag.

2. Philosophie, Mysterien, Einweihung. Bedeutung des Kultes

Die Mysterien wollen Weisheit, Erkenntnis der Gotter und der Welt ver-
mitteln und zu einem hoheren Leben fiihren. Seit Platon diese Ziele nicht
durch mystische Vorginge und Initiation, sondern vielmehr durch die
Philosophie, das geistige Bemiihen des Menschen fiir erreichbar erklért —
er bezeichnet die Erkenntnis als den Akt mystischer Reinigung, ka@appog
(Phaid. 69 ¢) — ist die Vorstellung, die Philosophie bedeute die wahre Ein-

7 Eine ausfiihrliche Darstellung des Mythos bietet Rosen (Anm. 2) 54—69 und in
weiteren Zusammenhéngen.

8 Von “Ausséden” der Seelen zur Erde durch Helios und andere Gétter spricht Julian
or. 11 (4) c. 2, 131 C, im Anschluss an Platon 7im. 41 ¢ 8, 42 d 4 (der Demiurg sit aus).



Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den Konig Helios 187

weihung, im Platonismus geldufig.® So ist es nicht verwunderlich, diesen
Gedanken auch bei Julian ausgedriickt zu finden. In der Helios-Rede — in der
Mysterien keine Rolle spielen — sagt er, Jamblich habe ihn in die Philosophie
“eingeweiht” (c. 26, 146 A éuidmoev, vgl. or. 7, 235 A—C); dieser duliere sich
in “vollendeteren und mystischeren Worten” (c. 44, 157 C HUGTIKOTEPOLG).
An anderer Stelle lesen wir, Jamblich behandele nicht alles, sondern jenes,
was sich mit Initiation beriihre (or. 7, 217 C vmep 1@V TedecTik®V), und
diese Philosophie sei von der Art der Mysterien und fithre zur Einweihung
(ibid. 223 A TV TELEGTLKNV KOL LUGTOYWYOV @LA0c0oplay). Wenn in dem
(oben beschriebenen) Mythos Julian den Helios fordern lésst, er, der junge
Julian, der noch &ponrog sei, miisse vor der Erfiillung seines Auftrags
eingeweiht werden (or. 7, 231 D), so ist aufgrund der sonstigen Aussagen
auch diese “Einweihung” als philosophischer Erkenntnisweg zu deuten.

In der Helios-Rede werden die Mysterien (abgesehen von einer An-
deutung am Beginn 130 C) nicht einbezogen;!? fiir Julian handelt es sich
um den geistigen Weg unter der Leitung des Gottes Helios. Neben dieser
philosophischen Seite der Religion ist fiir ihn aber die praktische, kultische
von hoher Bedeutung; Gebete, Kult und Opfer bedingen den Kontakt mit
den Gottern. Die Wiederbelebung der traditionellen Kulte, der alten Form
der Gotterverehrung ist seine, des Kaisers Intention mit weitreichender
politischer Konsequenz. Auch er selber betitigt sich bei den Opfern; in
einem Brief an Maximos (Epist. 26, 415 C) schreibt er, dass er 6ffentlich
mit den Truppen den Gottern opferte, Ochsen und viele Hekatomben
ihnen zum Dank darbrachte. Aber auch privat befolgt er diesen Brauch;
Libanios berichtet, dass Julian in seinem Palast einen Helios-Altar hatte
und dem Gott morgens und abends Tiere opferte.!! — Der von Julian hoch
verehrte Jamblich verneint derartige Opfer nicht;!> von Plotin dagegen
iiberliefert Porphyrios, dass er die Teilnahme an Opfern strikt ablehnte,
und Porphyrios selber hilt Blutopfer fiir verhdngnisvolle Gaben, welche
bdse Damonen anlocken, denen man darum fernbleiben musse.!? Fiir Julian
aber verbindet sich der innere Weg zum Gottlichen problemlos mit dem
tradierten Kult der Tieropfer.

? Vgl. Chr. Riedweg, Mysterienterminologie bei Platon, Philon und Klemens von
Alexandrien (Berlin — New York 1987). — Eine spezielle Erkldrung gibt Plutarch De
Iside et Os.: Nur durch die Philosophie kdnne man die Mysterien (um die es in dieser
Schrift geht) richtig verstehen und zum Ziel gelangen, c. 1 (351 D), c. 2 (352 A), c. 68
(378 A) Philosophie als pvotaywydg, c. 78 (382 F).

10 Der Hinweis c¢. 28, 148 AB auf teleotikol bmoBéoelg bezieht sich auf die
Chald. Orakel, vgl. die Anm. ad loc. bei Lacombrade.

11 Epist. 98 an Libanios 401 B; Libanios or. 18, 126—127.

12 Vgl. Jamblich, De myst. V, 14 (218, 5 ft.); 19 (226, 3 ff.); behandelt werden nur
Opfer im Rahmen der Theurgie, Tieropfer sind eingeschlossen.

13 Porphyrios, Vita Plotini c. 10; De abst. 11, 40—43.



188 Karin Alt

3. Philosophische Grundlagen der Helios-Theologie.
Wieweit Abhingigkeit von Jamblich?

Platons Unterscheidung zwischen der sichtbaren Welt des Werdens und
der geistigen des Seins, zwischen aicOntov, véveoic und andererseits
vontov, Ov, ovola, ist zentral bedeutsam fiir alle seine philosophischen
Nachfolger. Einmal hat Platon formuliert, dass es liber dem Geistigen,
émékelvor TNHg ovolag, etwas Hoheres gebe (Politeia 509 b), welches
bei Autoren des Mittelplatonismus (wie Numenios) libernommen und
vor allem bei Plotin fiir den Neuplatonismus fixiert wird als die hochste
Instanz des Einen, welches zugleich das Gute ist. Jamblich nun vollzieht
weitere Differenzierungen, von denen die eine fiir Julians theologische
Konzeption entscheidend ist: Innerhalb des Geistigen werden zwei Stufen
gesondert, es gibt das Intelligible, vontdv, sowie unter ihm das Intelligente,
voepov. Ist das Intelligible das absolut Seiende (im Sinne der Ideen), so
ist das Intelligente das zugleich Schopferische und Vermittelnde, welches
das Gute vom Noetischen bis hinab in die Welt des Werdens lenkt. Diese
Aufspaltung ermdglicht es Julian, den Helios in drei Ebenen anzusetzen;
iiber der sichtbaren Sonne befindet sich der “Grofie Helios” oder “Konig
Helios” im Bereich des voepov und der voepot 001, und iiber dieser Ebene
existiert Helios im Intelligiblen (Helios-Rede c. 56, 132 C-133 C, c. 44,
157 B und o6fter). Mit Berufung auf Platon zitiert er sowohl ein Hochstes
“jenseits des Seins” wie auch das Sonnengleichnis, nach dem die Sonne
als ein “Abkdmmling des Guten” erklart wird (Politeia 508 bc). Analog
zum Wirken der Sonne im Kosmos erfolgt das geistige Geschehen; dem
Licht im Sichtbaren entspricht die Wahrheit im Intelligiblen. Wichtig ist
fiir Julians Theologie vor allem der Bereich des Intelligenten, voepov; dort
waltet der “Konig Helios”, der “vom Guten eingesetzt” wurde, um tiiber
die Gotter dieser Sphédre zu herrschen, fiir die er die Ursache alles Guten
ist. Er vermittelt ihnen von oben die geistigen Gaben, so wie der sichtbare
Helios alles im Bereich des Sichtbaren bewirkt; er iiberbringt generell alles
Gute sowohl innerhalb des Intelligenten wie bis hinab zur Erde (133 C).
Diese Ebene des Intelligenten bedingt nun fiir Julian etwas weiteres, das
fiir seine politisch-religiose Intention wichtig ist. Die tradierten Kultgotter
haben nach dieser Konzeption ihre paradigmatische Existenz in jenem
Bereich, wo Helios als Konig herrscht. Er umfasst sie alle miteinander
in “einigender Weise”, évoeldag (c. 36, 151 A). Etliche Gotter werden
genannt;'* besonders Apollon hat vieles mit Helios gemeinsam,'® er
wird als “Konig” bezeichnet, teilt mit Helios die Herrschaft wie auch die

14 Zu den Gottern vgl.c. 22-23, 26, 31-32, 34.
15 Schon Plutarch verbindet wiederholt Apollon mit Helios, vgl. vor allem De E
c. 17-21.



Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den Konig Helios 189

“Einfachheit der Gedanken”, &rAoTng TV vonocewv (c. 22, 144 A, c. 31,
149 C, c. 39, 152 D cvpPaciiedbmv). Von Zeus heilit es, er habe die gleiche
Herrschaft wie Helios (c. 23, 144 B); wichtig sind aber auch Athene Pronoia,
Aphrodite (cuvaitiog ‘HAlov c. 33, 150 BC), Dionysos, Asklepios.!¢ Die
Gotter sind mit Helios verwandt und eng verbunden, cvyyevelg, CULQLETG
(c. 21, 143 B); die Dominanz des Helios bleibt dabei unangefochten.

Dass Julian die Gliederung in der Sphére des Geistigen von Jamblich
iibernommen hat, ist offenkundig. Ebenso ist gewiss, wie hoch er Jamblich
als einen geradezu gottlichen Mann (6glog)!” verehrt hat, als ein hdchstes
Vorbild, aus dessen Fiille das Wenige seiner hier vorgetragenen Gedanken
herrithre (c. 44, 157 CD). Nach dieser Bekundung liegt es nahe, den
Inhalt dieser Rede, die Helios-Theologie primir als Konzeption Jamblichs
anzusehen. Das Problem ist jedoch, dass sich in dessen iiberlieferten
Schriften davon nichts findet, nirgends hat er die {iberragende Position
des Helios oder eine entsprechende Theologie vertreten. Nun existieren
Hinweise auf eine Schrift Jamblichs Uber die Gétter, mepi Oedv, von der
aber keine Fragmente erhalten sind; sie wird erwdhnt von Jamblich im
Protreptikos c. 21 und in De mysteriis VIII, 8 (271, 13), wobei die zweite
Stelle von den Kommentatoren nicht als serioser Beleg gewertet wird, da in
einer anonym verfassten Schrift schwerlich ein Verweis aufein eigenes Werk
stehen konne.!$ Diese uns unbekannte Schrift, von deren Inhalt wir nichts
wissen, wird nun von manchen Interpreten als Quelle oder doch Fundament
fiir Julians Helios-Lehre angesehen.!® Mir erscheint dies fragwiirdig, nicht
nur weil wir eine derartige Lehre Jamblichs nicht kennen,?® sondern weil
Julian sehr wohl auch Eigenstindiges vortrigt. Hier sei zundchst auf dessen
AuBerung in der Rede auf die Géttermutter hingewiesen; darin betont er

16 Auch in anderen Schriften Julians werden die traditionellen Gotter behandelt.
Hier sei nur darauf hingewiesen, dass Asklepios in Contra Galileos als heilender Gott
wichtig ist (200 A, 235 BC).

17 Vgl. 0e16tarog Epist. 98 an Libanios 401 B; doupodviog or. 9/6, 188 B; or. 7,222 B.

18 Vgl. Jamblique, Les Mystéres d Egypte. Texte établi et traduit par E. des Places
(Paris 1966), zu VIIL, 8 (271, 13) sowie die Ubersetzung von Hopfner (Jamblichus,
Uber die Geheimlehren, iibers. von Th. Hopfner [Leipzig 1922]) mit Anmerkung ad
loc. Der Kontext betrifft nur die Theurgie.

19J. Brisson, Der neue Pauly 5 (1998) 849 meint, Julians Reden 4 (11) und 5 (8)
sowie des Synesios Uber die Gotter und das Universum (Fehlangabe: gemeint muss
sein Salustios) gingen auf Jamblichs Uber die Gotter zuriick. Vgl. Rosen (Anm. 2) 319,
325 f.; ferner J. Dillon (Hg.), lamblichi Chalcidensis in Platonis Dialogos Commenta-
riorum Fragmenta (Leiden 1973) 23, 364.

20 Allenfalls lédsst sich bei Jamblich fiir Helios eine Stelle aus seinem Timaios-
Kommentar nennen: in Tim. Frg. 19 S. 124 Dillon (0. Anm. 19) ’AckAnmiov év ‘HAlg
Betéov Kol AU £KELVOL TPOLEVOL TIEPL TOV YEVITOV TOTOV, ferner De myst. VII, 22
(252, 13 £.) Helios lenke von oben yopliotdg.



190 Karin Alt

seine eigene Leistung in der Mythendeutung von Attis / Kybele, wie es
scheint mit gewissem Stolz. Er spricht vom eigenen Erkennen (o0vtog
oixoBev émvo®) und gibt fiir Attis eine eher philosophische (allegorische)
Erklarung: dieser sei die von oben von den Sternen herabkommende Kraft
(or. 8/5,161 C—-162 A).

In der Helios-Rede, in der Julian (anders als in or. 8/5) sich mehrmals auf
den bedeutenden Jamblich beruft, dullert er sich nicht derart selbstbewusst
zu eigener Lehre, jedoch verbindet er seine Angaben, insbesondere jene
zum “mittleren” Helios im Bereich des Intelligenten, wiederholt mit
Formulierungen wie “man miisse annechmen, man miisse folgern, man
werde finden”, “es ist wahrscheinlich” oder “ich meine”. Hier einige
Beispiele. “Als mittlere ist die von Helios in den Kosmos herabkommende
Schopferkraft anzusetzen”. Bei Annahme der intelligiblen Gotter und der
kreisenden gottlichen Himmelskorper “werden wir die leuchtende und
reine Substanz des Konigs Helios in der Mitte von beiden finden” (c. 16,
140 A-D, mit Hinweis auf ein texunpiov).2! Oder er schreibt: “So meine
ich, dass er (Helios) auch fiir die intelligenten Gotter die wesenhaft gute
Ursache ist” (c. 16, 133 BC).22 An anderen Stellen formuliert er Fragen,
etwa “Wie sollten wir nicht als wahrscheinlich annehmen”, dass die
Ordnung der intelligenten Gétter analog zu der im Kosmos ist? (c. 9, 135
BC).23 SchlieBlich sagt er, dass die Argumentation, der Adyog, von ihm die
weitere Darlegung in der rechten Ordnung fordere (c. 35, 151 A). Aber
Julian beruft sich auch unmittelbar auf Helios: “Wir werden jetzt erortern,
was der Gott, wie uns scheint, selber tiber sich und die anderen Gotter lehrt”
(c. 11, 137 C), oder er richtet eine Bitte an ihn: “Der Gott selbst moge
mir zu sagen geben” oder “zu erkennen geben” (c. 13, 138 C; c. 17-18,
141 CD). Nach diesen Aussagen scheint mir der Schluss unausweichlich zu
sein, dass Julian hier — behutsam als ein Folgern und Meinen — seine eigene
Konzeption einer Sonnen-Theologie vortrégt, die fiir ihn als Kaiser zugleich
eine wichtige politische Funktion besitzt. Indem dieser “Konig Helios”,
dem die Rede gewidmet ist, in der Sphére des voepdv seinen Ort hat, in der
auch alle traditionellen Gotter ihre geistige Existenz besitzen und von ihm
umfasst und beherrscht werden, ldsst sich fiir Julian die Erneuerung der
alten Gotter und ihrer Kulte mit seinem philosophischen Helios-Glauben
verkniipfen. Die Mehrheit seiner Untertanen wird ihm wohl schwerlich in
die Hohen seiner Helios-Lehre folgen konnen, aber zugédnglich ist diese
doch fiir jeden, der willens ist, denn es handelt sich um keine Geheimlehre
nach Art der Mysterien.

21 Zu Betéov vgl. vopiotéov c. 13, 138 BC (dazu éx 1®V EL@avOV AELODUEV);
c.22,143 D; c. 36,151 C.

22 Zu otpon vgl.c. 8, 134 C; ¢c. 23, 144 B; c. 24, 145 B; ¢. 26, 146 C.

23 Zu elxdtog vgl.c. 22, 143 CD.



Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den Konig Helios 191

4. Theurgie. Geistiger Aufstieg der Seele

Bei Jamblich, den Julian als “goéttlichen” Fiihrer verehrt, ist die Theurgie
von entscheidender Bedeutung fiir den erstrebten inneren Aufstieg des
Menschen. Diese auf den “Chalddischen Orakeln” basierende religidse
Richtung, die sich, zumal seit Jamblich, mit der neuplatonischen Phi-
losophie verband und dabei der philosophischen Erkenntnis das Rituelle,
den Glauben an das Wirken geheimer Symbole und manches, was an
Mysterien gemahnt, hinzufiigte, griindete sich auf der Uberzeugung, dass
gottliches Entgegenkommen sich mit menschlichem Bemiihen vereine.
Jamblich betont energisch, dass die Gotter und andere héhere Wesen
wie Daimones nicht beeinflussbar seien (sie sind &rofelg) und auf gar
keinen Fall einem von Menschen ausgeiibtem Zwang unterliegen konnten
(keine Be@v &vdarykn); vielmehr seien es die Gotter, die aus Liebe, gilio,
ihr Wohlwollen gnidig den theurgischen Priestern zustromen lassen und
deren Seelen zu sich emporzichen, ihnen die Einigung, €vootg, mit sich
gewidhren. So ist es diesen moglich, ein “anderes Leben”, eine “andere
Energie” einzutauschen und gleichsam nicht mehr ein Mensch zu sein.?*
In der Theurgie sieht Jamblich den einzigen Weg, zu dieser hoheren Stufe
zu gelangen; die Philosophie, bloBe Akte des Denkens reichen nicht aus,
die Vereinigung mit den Géttern zu erreichen.?

Julian hat bei seinem Lehrer Maximos von Ephesos die neuplatonische
Philosophie in ihrer theurgischen Priagung in sich aufgenommen. In seiner
“Rede auf die Gottermutter” ist die Theurgie einbezogen. Auch in diesem
Text spricht er, nach der allegorischen Mythendeutung, von Helios, der
mit seinen Strahlen und seinem goéttlichen Wesen die Seelen emporziehe,
aber er fiigt einen Hinweis auf etwas “Unaussagbares” hinzu. Er nennt
die “geheime Mystagogie des Chaldders” (also jener Orakel), welcher
den “siebenstrahligen Gott” (Helios) feierte und durch ihn die Seelen
hinauffiihrte; doch sage er damit “Unerkennbares” fiir die Masse, Bekanntes
fiir die “gliickseligen Theurgen”, und darum wolle er jetzt davon schweigen
(or. 8/5,172 A—173 A). Spiter erwihnt er die “Spriiche der Gotter”, o T@®V
0e@v Aoyl (Bezeichnung fiir die “Chaldédischen Orakel”), durch welche
die Seelen wie die Korper Rettung, cotnpio, erfahren, er spricht von den
“hochheiligen Theurgen” und der Vollendung in der Theurgie (or. 8/5,
178 D, 180 B).26 Zum héchsten Ziel fiihrt hier offenbar allein die Theurgie
wie bei Jamblich.

24 Jamblich, Demyst. 1,12 (40,16—-42,17);1, 14 (44, 11-43,8), VIII, 7(270, 14-19).

25 Ibid. 11 11 (96, 6-97, 19) und 6fter. Vollig anders ist es fiir Plotin, bei dem sich
kein Hinweis auf die Theurgie findet.

26 Auch im Brief an einen Priester 89 b, 292 AB werden die “alten Theurgen”
genannt.



192 Karin Alt

In der Helios-Rede aber fehlt die Theurgie vollstindig, ebenso fehlt
jeder Hinweis auf ein Geheimwissen?” oder auf irgendwelche Riten, wie
sie zu den Mysterien und der Theurgie gehdren. Auch Opfer werden
hier nicht erwidhnt, die bei dem wiederbelebten Gotterkult fiir Julian
von Bedeutung sind, vielmehr wird die vorgetragene hymnische Rede
gleichsam als ein Opfer gedeutet: nicht nur Ovciot, auch evenuion seien
Opfergaben.?8 Bei Jamblich werden materielle und hohere Opfer in das
theurgische Geschehen einbezogen, denn der rituelle Vorgang umfasst
Opfer verschiedener Arten und Stufen, die ausfiihrlich beschrieben wer-
den und als notwendig gelten.?? Dagegen wird in Julians Helios-Rede
von Riten wie von praktischem Tun fiir den Gott nichts gesagt; hier geht
es allein um dessen Erkennen, um das geistige Bemiihen, um die innere
Hinwendung zu Helios. Vielleicht sind auch Erweckungen moglich, wie
Julian sie nach der Schilderung in seinem Mythos erfahren haben will
(or. 7,227 C ff.).

Helios seinerseits ist besorgt um das gesamte Menschengeschlecht und
besonders um “unsere Stadt”, also das romische Reich (c. 13, 157 B). Vor
allem aber wirkt er auf die Seelen der Menschen ein, sowohl im Leben wie
nach dem Tod (wie man sonst allgemein in den Mysterien Hilfe fiir das
Jenseits erwartet). Diese Gaben gelten allen Menschen. Julian schreibt,
Helios gebe uns das Erkennen wie das Sehen (voelv, opav, c. 16, 141 A),30
er wirkt also im Sinne der sichtbaren Sonne wie ebenso des “Konigs
Helios” im Bereich des Intelligenten. Auch verleiht er Urteilskraft (xpioig)
und fiihrt die Seelen auf die rechte Bahn, er reinigt sie durch sein helles
Leuchten (Aapmpotng c. 36, 151 C). Doch seine segenvolle Hilfe zeigt sich
auch nach dem Tod. Hierbei sind Julians Angaben nicht ganz einheitlich.
Einmal formuliert er, Helios 16se die Seele endgiiltig vom Korper ab,
danach gebe es kein erneutes “Annageln” der Seele an den Korper, auch
keine Strafen (c. 10, 136 AB). Nur an dieser Stelle, die bis in den Wortlaut
von Platons Phaidon (80 d f., 83 d) beeinflusst ist, wird ein bleibendes
Jenseitsdasein angenommen. Spéter aber liest man, Helios 10se die Seele
nach dem Tod und fiihre sie empor zu Wesen, die dem Gott verwandt sind;
wiederum aber erleichtere er ihr durch den goéttlichen Glanz den Abstieg
in die neue Inkarnation (c. 37, 152 B). Von der immer erneut erfolgenden
Reinkarnation waren seit Platons Politeia die Platoniker iiberzeugt, nur

27 AuBer in der oben erwdhnten Bemerkung c. 1, 130 C.

28 ¢. 44, 158 A, nach Zitat von Hesiod, Erga 336.

29 Jamblich, De myst. Buch V: Der Rangordnung der Gotter korrespondieren be-
stimmte Opfer, beginnen miisse man mit den materiellen, auch Tieropfern, und von da
aufsteigen zu den geistigen Opfern, vgl. bes.c. 14 ff.

30 Vgl. auch or. 9/6, 182 C: Helios gibt A6yog und vodg.



Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den Konig Helios 193

gelegentlich werden Hoffnungen auf ein génzliches Freisein vom Erden-
leben gedulBlert.3!

Julian wendet sich aber auch sehr personlich an Helios. Gegen
Ende der langen Preisrede auf diesen Gott richtet er Bitten an ihn, als
dessen Gefolgsmann und Diener er sich schon zu Beginn bezeichnet
hatte. Dreimal formuliert er verschiedene Bitten; zunichst bittet er die
“koniglichen Gotter” und vor allem Helios, der seit Ewigkeit als Mittler des
Guten inmitten der intelligenten Gotter hervorgetreten ist, er mdge ihn noch
viele Male dieses Helios-Fest begehen lassen (c. 43, 156 CD). Daran fiigt
sich eine Bitte des Kaisers in seiner politisch-verantwortlichen Funktion:
Helios, der besorgt ist um diese Stadt und der Julians Seele von Ewigkeit
her ins Dasein gebracht hat, moge diesem Staat wohlwollend Beistand
leisten und Julian den Erfolg in menschlichen wie géttlichen Dingen
gewihren, solange es ihm lieb, flir Julian das Bessere und fiir den rémischen
Staat von Nutzen ist. Und der “Grofle Helios” mdge ihm geben, dass er
nicht weniger als Jamblich zur Erkenntnis seines Wesens gelange, um alle
dartiber zu belehren, besonders jene, die dessen wiirdig sind (c. 44, 157 A
u. D). SchlieBlich richtet er eine dritte, personlichste Bitte an den “Konig
des Alls Helios”, er mége ihm zum Lohn fiir seinen Eifer gnéddig sein, ihm
ein edles Leben, vollendetes Denken, einen gottlichen Geist (Betov vodVv)
geben und zur schicksalhaften Zeit ein sanftes Abscheiden aus dem Leben.
Danach moge er ihm den Aufstieg zu ihm und das Verbleiben bei ihm
gewidhren, wenn moglich fiir ewig, aber wenn dies nach seinen bisherigen
Lebenswegen ein zu hoher Wunsch wére, so doch fiir einen Zeitraum von
vielen Umldufen, die je zahllose Jahre umfassen (c. 44, 158 BC).

Gebete auch um Geistiges sind in der Philosophie seit Platon bezeugt,
man denke an das Ende des Phaidros (279 bc). Helios aber schenkt — nach
Julians Glauben — vieles ungebeten von sich aus, das Sehen, Denken,
Urteilen, die Leitung der Seelen im Leben und nach dem Tod. Gewiss muss
man, um den hoheren Weg zu finden, sich bewusst dem Gott zuwenden.
Fiir Jamblich ist der Kontakt mit den Géttern, der den Menschen zu diesen
empor fiihrt, allein durch die Theurgie zu erreichen, die bestimmte Riten
und Symbole einschlieBt, Zeichen, welche die Gotter “herabgesandt” haben
und die selber gottliche Krifte besitzen.>? Von all dem findet sich nichts
in der Helios-Rede. Auch hierin wird man die Eigenstdndigkeit Julians
gegeniiber Jamblich erkennen, in der Auffassung der dreistufigen Existenz
des Helios und seiner Wirkungen wie andererseits des eigenen inneren
Weges der Seele. Ein wichtiger Grund fiir das Fehlen der Theurgie diirfte

31 So in Plutarchs Mythos De genio Socr. c. 24, 593 D — 594 A: Nach zahllosen In-
karnationen konnen Seelen in Daimones verwandelt sich eines ewigen Jenseitsdaseins
erfreuen.

32 Jamblich, De myst. 1, 21 (65, 6-14), 11, 11 (97, 4-9) und an weiteren Stellen.



194 Karin Alt

dabei ein politischer sein: Julian wollte hier keinen speziellen Heilsweg
fiir wenige (wie die Theurgen oder Eingeweihten) aufzeigen, sondern als
Kaiser die alten Kulte neu beleben und diese zugleich durch den fiir alle
Menschen segensreichen “Konig Helios” tiberh6hen.

Kaiser Julian, der es unternimmt, den traditionellen Gotterkult erneut
in Kraft zu setzen, vertritt zugleich in seiner Rede an den “Ko6nig Helios”
eine neue, ins Geistige reichende Sonnen-Theologie. Diese erfordert ein
Erkennen und Wissen, nicht aber irgendwelche Riten oder Phanomene von
Einweihung, vielmehr wird die Philosophie als Weg einer Einweihung ver-
standen. Voraussetzung fiir Julians theologische Konzeption ist Jamblichs
philosophische Gliederung des transzendent Geistigen in die Bereiche
des Intelligiblen (der Ideen, vontov) und des Intelligenten, Wirkenden,
Schopferischen (voepov). Ankniipfend an diese Sonderung verleiht Julian
dem Helios eine Existenz in drei Ebenen (eine Lehre, die bei Jamblich nicht
nachweisbar ist): Uber der Sonne im Kosmos wirkt der “Koénig Helios”
als Vermittler des Geistigen bis in die sichtbare Welt und als Herrscher
iiber die in dieser Sphére befindlichen intelligenten Gotter (vogpol 8eot),
die Paradigmen der auf Erden verehrten Gétter; {iber allem existiert Helios
im rein Geistigen (vontév). Unmittelbare Verbundenheit empfindet Julian
mit dem “Konig Helios”; dieser erweist den Menschen Hilfe, und von ihm
erbittet Julian den Beistand, den er fiir seine Aufgaben als Kaiser benotigt,
wie fiir seinen inneren Weg. Die Rede zum Fest des Geburtstags des Helios
ist eine Huldigung an den Gott, dabei ebenso ein personliches Bekenntnis
Julians wie eine Bekréftigung seiner politischen Ziele.

Karin Alt
Freie Universitdt Berlin

B crarbe paccmaTpuBaeTcst psl BOIPOCOB, OTHOCSIIMXCS K PEYH HMIIEparopa
IOmuana K 'enuocy, TMMHY K 00Ty ¥ BMECTE HCIIOBEIAHHIO BEPBI, KOTOPAst OJDKHA
CTaTh OCHOBAaHHEM I BO3POXKIAEMOIO UM SI3bI9€CTBA. ABTOP NPUXOIUT K CIIEIY-
IOIIMM BBIBozaM: 1) ompenensromum st KOnmana B peud, Kak ¥ B IpYyTHX CIIyda-
X, OKa3bIBaeTcst OnMn30cTh K [enocy, a He K Hepenko HACHTH(GUINPYEeMOMY C I10-
cineqHrM MHUTpe U ero MUCTepHsaM; 2) “TiocBsimeHune”, kotoporo FOnmmana momkeH
yaoctouTs ['ennoc, COCTONUT He B 00psAIax TAWHCTB, HO B PHIIOCO(PCKOM MTOCTHKE-
HHH, KoTOpoe B ayxe [lnaroHa noHnMaeTcsi Kak MpuoOLIeHHE K MHUCTEPSM, CBEPX
TOTO, OIHAKO, B TPAaJHLIOHHOM KyJIbTe OOTOB, BKJIIOYas U KPOBAaBbIC JKEPTBHI;
3) comHEYHASA TEOJOTHSI Peur, HECMOTPS Ha BIHMSHAE B 1esoM Ha FOnmana ¢uo-
coduu SIMBIHXa, B JaHHOM CIIy4ae IPEACTABISET cO00I CKOpee CaMOCTOATEIbHOE
pa3BUTHE €ro yYeHUsT; 4) TaKXKe He UTPAeT POIIH B PEUH Teyprusi, KOTOPoi SIMBInx
NpHUIaeT perarlee 3Ha4eHHe B NPHOOIICHNH K OOTY: MECTO TeypriuH 3aMEHSIOT
MO3HaHKe, TyXOBHOE YCHJINE U BHYTPEHHHH IOBOPOT K ['enmocy.



