Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

UBER DEN WANDEL EPISCHER BAUFORMEN
IM LATEINISCHEN EPOS DER NEUZEIT!

Das Epos ist eine Gattung, die von ihrer Tradition beherrscht ist. Bestimmte
Motive oder Bausteine werden immer wieder verwendet, durch viele Jahr-
hunderte hindurch.

Ein Baustein, der selten in einem Epos fehlt, ist der Seesturm. Darin
pflegt der betroffene Held in einer Rede seine Empfindungen auszudriicken.
Wir denken besonders an die Worte von Odysseus und Aeneas: Beider Ent-
setzen ist gro3, der Tod steht ihnen vor Augen, jeder wiinschte, zuvor als
Held im Krieg um Troja an Land gefallen zu sein, das wire ruhmreicher
gewesen und hitte ihm — unausgesprochen, aber wohl vorschwebend — zu-
dem eine geziemende Bestattung gesichert und den Eingang in die Unter-
welt nicht verschlossen. Die Klage tiber dieses Schicksal ist freilich nur bei
Odysseus ausgebreitet, andererseits ist es fiir Aeneas besonders schmerz-
lich, daB er nicht vor den Augen der Viter im Kampf um die Vaterstadt fal-
len durfte: Vergilische Verdichtung auf edles Heldentum und piefas. Aber
insgesamt doch einigermallen dhnlich.

Recht anders hingegen die Worte des Francesco Sforza (1401-1466),
die diesem Francesco Filelfo in seinem Epos Sphortias (1451 ff.)? in den
Mund legt, als ihn eine dhnliche Naturgewalt bedroht, ndimlich Hochwasser
und gewaltiger Regen (2, 721-729):

Atdux ...

Haec ait (intrepidae tanta est fiducia mentis):

“O pater omnipotens, cui sunt mortalia curae
Omnia, qui nostram delesti sanguine culpam
Vulneribusque tuis, siquid vel nescius unquam
In te demerui, dignas me solvere poenas

Coge tibi, sed parce meis, aut mitius, opto,
respice nos, genitor, tam saeva pericula pellens”.

I Uberarbeitete und erweiterte Fassung eines Vortrages vom 21. Juni 2010 in der
Bibliotheca Classica Petropolitana. Die liebenswiirdige Aufnahme, besonders durch die
hochgeschitzten Kollegen Alexander Verlinsky und Alexander Gavrilov, ist mir unver-
geBlich, und es ist mir eine besondere Freude, da3 meine folgenden Bemerkungen in
die Festschrift fiir Alexander Gavrilov aufgenommen wurden und ich auch so meine
Verehrung fiir den Jubilar ausdriicken darf.

2 Zitiert aus Textblattern eines Vortrages, den Jeroen De Keyser am 3.8.2009 in
Uppsala hielt. De Keyser plant eine kritische Ausgabe.



480

ist,

des

Ludwig Braun

Aber der Fiirst spricht diese Worte (so grof3 ist das Vertrauen des furchtlosen
Gemiits): “Allméchtiger Vater, der du fiir alles Menschliche sorgst, der du
unsere Schuld getilgt hast durch dein Blut und deine Wunden: Wenn ich je,
auch unbewuBt, gegen dich gesilindigt habe, so 1a3 es mich angemessen dir
biilen, doch schone die Meinen, oder erbarme dich gnidig unser, ich bitte
dich, und nimm von uns diese grimmige Gefahr”.

Der Held ist hier ein Christ: Er weil3 sich in der Allmacht Gottes und
erkennt sich, auch nach der Erlosertat Christi, als stindigen Menschen; er
sollte er gesiindigt haben, zur Bulle bereit, bittet aber um Gnade fiir
seine Gefdhrten. Aber ausdriicklich nichts von Todesfurcht, nichts von
gewlinschtem fritheren Heldentod, keine Sorge um das weitere Schicksal
Leibes nach dem Tod, denn davon héngt nichts ab. Auf weltlichen
Ruhm verschwendet dieser Held keinen Gedanken, er will nur als reuiger

Stinder und seine Néachsten Liebender vor seinem Schopfer stehen.

Dies ist kein Einzelfall: Ganz dhnlich spricht z.B. Karl Martell im Epos
Martellus von Pierre de Boissat (Lyon s.a., 16397?), als ihn ein fiirchterli-

cher Seesturm bedriangt (p. 67 f.):

Et “Vos fata Deum, nostrae vos conscia vitae

Sidera testor”, ait, “vestro si numine spreto

Si sine pace vehor, non tantum Australibus undis,

Sed condensato peream male fulminis imbre.

Carolus immiti sane volvatur in unda,

Detur et hoc unum pelago caput! [unkompletter Vers!]
At nostri comites quid demeruere pericli? ...

Ah Deus! Ah hominum superumque aeterna potestas!

Per si quid merui, si quid meruisse dedisti,

Pone modum ventis, miserosque hos eripe fato”.

Und er spricht: “Euch, gottliches Geschick, ihr Gestirne, die ihr mein
Schicksal kennt, rufe ich an: Wenn ich euer Walten miflachtet habe, wenn
ich mit euch verfeindet einherfahre, so mag ich nicht nur von den Wogen
des Siidsturms elend zugrunde gehen, auch unter geballtem Hagel des
Blitzes. Fiirwahr, die wiitende See mag Karl umherschleudern, und dies
Haupt allein werde dem Meer preisgegeben. Aber meine Gefahrten,
welche Gefahr haben sie nur verdient? ... Ach, Gott! Ach, ewige Macht
iiber Erde und Himmel! Wahrlich, wenn ich etwas recht getan habe, wenn
du mir vergonnt hast, etwas recht zu tun, dann méBige die Winde und
entreifle die Armen diesem Geschick”.

Und es gibt auch einen sehr frithen Text, der verwandt ist, namlich die
Rede des byzantinischen Feldherrn lohannes in dem Seesturm von Coripps

lohannis (1, 286-305):



Uber den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit 481

Omnipotens verbi genitor rerumque creator ...
Sin sua peccantem damnant delicta lohannem
Tudice te, quocumque alio me comprime leto,

Pro Petro nunc parce meo.

Allméchtiger Erzeuger des Wortes und Schopfer aller Dinge ... Wenn aber
nach deinem Richtspruch den Johannes seine Siinden verdammen, so
zermalme mich mit einem anderen Tod, wie du willst, schone mich aber
jetzt um meines (Sohnes) Petrus willen.

Die allgemeine christliche Grundlage ist evident.? Im besonderen gibt
es zwei Bibelstellen, die ein sehr genaues Vorbild fiir die beobachtete
Haltung darstellen: Im Sturm auf dem See Genezareth schilt Jesus seine
furchtsamen Jiinger als “Ihr Kleinglaubigen” (Mt. 8, 26, Quid timidi estis,
modicae fidei?): Ein Glaubiger hat keinen Grund zur Furcht, Gott ist ja bei
ihm. SchuldbewuBtsein und Selbstaufopferung fiir die anderen hingegen
hat seine Wurzel oder jedenfalls seine Parallele darin, da3 der Prophet
Jonas, im Seesturm seine Schuld erkennend, sich als Opfer fiir die anderen,
Unschuldigen in die Fluten stiirzen will (Ion 1, 12: “Nehmt mich und werft
mich ins Meer, so wird euch das Meer still werden. Denn ich weil3, dal3
solch gro Ungewitter iiber euch kommt um meinetwillen”). In engster
Entsprechung zu den Jonas-Worten ruft denn auch Ignatius von Loyola in
seinem Seesturm (Le Brun, Ignatias, zuerst Paris 1661; zitiert nach dem
Druck Augsburg 1696, p. 271):

“Mene petunt maria?” ajebat. “Mea crimina fluctus
Ferre negant, sitiuntque reum fera monstra cruorem.
Mittite me in pelagus, socii; placabilis ibo

Victima, quam superi poscunt, navemque levabo”.

“Verlangt das Meer nach mir?” sprach er. “Die Fluten weigern sich, meine
Stinden zu tragen, und die wilden Ungeheuer diirsten nach meinem
schuldigen Blut. Werft mich ins Wasser, Gefahrten; ich will das Versoh-
nungsopfer sein, das der Himmel fordert, und will das Schiff von seiner
Last befreien”.

Es ist aber sehr unwahrscheinlich, dafl zwischen den vier zitierten epi-
schen Texten tatsdchliche Rezeption stattgefunden hat — fiir Coripp ist die
Annahme ohnehin problematisch, da die editio princeps der lohannis erst
1820 erfolgte. Mir scheint, daf sich solche Worte konsequent ergeben in

3 Zu der Coripp-Stelle und ihrem grundsétzlich christlichen Charakter vgl. auch
M. Lausberg, “Parcere subiectis. Zur Vergilnachfolge in der Johannis des Coripp”, JAC
32 (1989) 105-126, hier 120.



482 Ludwig Braun

dem Augenblick, da jemand ein christliches Epos mit christlichen Helden
schreibt.*

Dazu mufl man sich klarmachen, dafl die neulateinische epische
Dichtung von Petrarca an stets christliche Dichtung ist.> Das gilt nicht nur
da, wo es sich ohnehin von selbst versteht, in der gesamten biblischen und
hagiographischen Epik, sondern auch in allen Gedichten mit historischem,
scheinbar dem Weltlichen verhafteten Stoff. Von 1300 bis mindestens 1700
ist anderes auch gar nicht mdglich (und zuvor, im Mittelalter, natiirlich
erst recht nicht). Die Welt, in der der Dichter steht, ist vom Christentum
bestimmt, und ebenso die Welt, die er darstellt. Ein Held, der nach dem
Erlésertod Christi auftritt, kann nur ein christlicher sein. Das strahlt sogar
auf Stoffe aus frithen und selbst vorchristlichen Epochen aus, in denen
Helden mindestens stark prachristlich geprigt werden, wie z. B. Titus, der
Sohn des Kaisers Vespasian, bei der Eroberung Jerusalems.® Und sogar in
Alexander dem GroBen hat man christliche Ziige avant la lettre angelegt,’
und dasselbe gilt auch fiir Petrarcas Scipio.® Meistens ist der Held ja
auch ein Konig oder Fiirst, und ein solcher hat seine Macht von Gottes
Gnaden, ist ein Stellvertreter Gottes auf Erden. Es blieb also gar nichts
anderes 1ibrig, als einen Helden ganz aus dem Christlichen zu entwerfen,
und wenn es sich gar noch um einen ausdriicklichen Streiter fiir das
Christentum handelte, wie Constantin den Grof3en, Karl Martell, Gottfried
von Bouillon, Scanderbeg oder Juan d’Austria, dann war alles andere
tiberhaupt ausgeschlossen. In ihrem Wirken offenbart sich der géttliche
Heilsplan ebenso wie in allem biblischen Geschehen.

4 Das soll nicht heiBlen, daf jedes einzelne christliche Epos seinen Helden im See-
sturm so sprechen 146t. Nur in wenigen Punkten oder auch in keinem einzigen ergibt
sich Ubereinstimmung mit dem oben Beobachteten z. B. in Ugolino Verinos Carlias
1, 101-113, Riccardo Bartolinis Austrias 4, 421-426, Nicolo Partenio Giannettasios
Xaverius Viator 17 (Neapel 1721). Andererseits kann sich die beschriebene christliche
Haltung auch in anderen Gefahren zeigen. So bittet Columbus in Giulio Cesare Stellas
Columbeis (London 1585) fol. B 4 v.f., als seine Flotte von Hunger bedroht ist, Gott
moge ihn, den Siinder, strafen, die Gefahrten aber schonen; er fiirchte den Tod nicht,
strebe auch nicht nach Ruhm, sondern allenfalls nach einem Tod, der dem Ruhme Got-
tes diene. Ahnlich Johannes Nepomuk in der Nepomuceneis (anonym erschienen, die
Initialen “P. M. E.” unterdes aufgel6st zu Matteo Eudocio Persici, [Prag] 1773) 2, 119
ff., in prophetischer Vision des Unheils, das durch die Hussiten-Kriege kommen werde:
Gott solle nur ihn wegen seiner Siindhaftigkeit strafen, das Volk aber verschonen.

5 Zu Petrarca vgl. besonders E. Klecker, “Vergilimitation und christliche Ge-
schichtsdeutung in Petrarcas Afirica”, WS 114 (2001) 645-676.

¢ In den Jerusalems-Epen von Petrus Apollonius Collatius, Excidii lerosolymitani
libri IV (Mailand 1481), und von loannes Petrus de Alexandro, Hierosolymae Eversae
libri X (Neapel 1613).

7 So in der Alexandrias des Franciscus Xaverius Alegre (Bologna 1776).

8 Klecker (0. Anm. 5) 661.



Uber den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit 483

Damit wird aber das neulateinische Epos, bei aller Ahnlichkeit, die es
zundchst mit dem paganen Epos der Antike aufweist, einem grundlegenden
Wandel in zahlreichen Bauformen unterworfen. Einiges davon will ich im
folgenden betrachten.

Natiirlich kann im christlichen Epos der Goétterapparat nicht derselbe
bleiben wie im paganen. Gottvater, meist umgeben von der Jungfrau Maria,
Engeln und Heiligen, tritt an die Stelle Jupiters; Satan mit den Ddmonen
der Holle tibernimmt die Rolle des Widersachers, die im paganen Epos
meistens Hera/Juno innehat. Dies ist jedenfalls die reine Form, die am Ende
der Entwicklung steht und die in vielen Fallen begegnet. Es gibt auch Misch-
und Ubergangsldsungen, mitunter recht kuriose, etwa wenn die Jungfrau
Maria ihre Botschaft an Johanna von Orléans durch Iris iibermitteln 148t
(Humbertus Monsmoretanus, Bella Britannica, Paris 1513) oder wenn
Ludwig XIII. von Frankreich in einem Hugenottenkrieg, also einem Krieg
zwischen christlichen Konfessionen, von Jupiter, Diana und Mars unter-
stiitzt wird, die Hugenotten hingegen durch Discordia und Juno (Abraham
Remmius, Borbonias, Paris 1623). Neben solchem offenbar unreflektierten
Nebeneinander christlicher und paganer Michte (das z. B. auch eingangs bei
Filelfo zu beobachten war, denn das bewul3te Hochwasser sendet Neptun,
fiir seine Besénftigung hingegen sorgt Gottvater) steht ein harmonisieren-
des In-Eins-Setzen, eine Identifikation paganer Goétter mit dem Christen-
gott, so bereits in Petrarcas Africa, wo die oberste Gottheit Ziige von Jupiter
und Christus vereint. Andererseits kdnnen die paganen Gotter, Augustinus
folgend,” auch gerade als Ddmonen der Holle aufgefalit werden, so oft bei
Mantuanus (1448—1516) und etwa auch bei Petrus Rossetus (um 1525).10

Dies aber beiseite. In seiner reinen Form fiihrt der christliche iiber-
natiirliche Apparat zu einer Polarisierung der Krifte: Wéhrend im paganen
Epos der Gotterstreit im Olymp bleibt, also sozusagen in der Familie, kimp-
fen jetzt die Méchte des absolut Guten und absolut Bosen gegeneinander.
Eine Versohnung, wie sie gegen Ende der Aeneis zwischen Jupiter und
Juno geschlossen wird, ist nicht mehr mdglich. Es ist aber auch nicht mehr
moglich ein erbitterter Streit in der Gotterversammlung wie im zehnten
Buch der Aeneis zwischen Venus und Juno: Wir sind jetzt im Himmel, da
wird nicht gestritten! Zwar begegnen auch im christlichen Epos durchaus
noch Auseinandersetzungen, die vor Gottvater getragen werden, aber die
sind ausgesprochen milde und zuriickhaltend. Ein Beispiel aus einem

9 Z. B. Enarr. in Ps. 96, 12: “arrogavit (sc. diabolus) sibi honorem divinum et
omnibus daemoniis; et implevit templa paganorum, et persuasit simulacra, et persuasit
illa sacrificia offerri sibi”. Mindestens vorbereitet ist diese Auffassung bereits im 2. Jh.
durch Justinus Martyr, 1. Apologie 5, wo die paganen Goétter als Ddmonen, bose Geister
erklart werden.

10 Vgl. zu ihm Verf., Ancilla Calliopeae (Leiden 2007) 94 ff., bes. 98 ff.



484 Ludwig Braun

Judith-Epos, der Juditha Vindex des Bartolomeo Tortoletti (Rom 1628): Als
die Bedringnis der Stadt Bethulia durch Holofernes am groften ist, tritt der
Schutzengel des Volkes Israel voller Sorge vor Gott und bittet um Hilfe,
dhnlich wie Venus im ersten Aeneis-Buch vor Jupiter tritt, aber erheblich
respektvoller, ohne jeden Vorwurf, nur zaghaft daran erinnernd, es habe
da doch einmal einen Beschlufl Gottes gegeben. Dazu tritt nun aber noch
ein weiterer Engel, der Schutzengel der Assyrer, also der Aggressoren, der
fiir diese geltend macht, man diirfe sie doch nicht einfach dem Untergang
und der Verdammnis preisgeben, auch ihnen miisse man wenigstens die
Moglichkeit gewihren, sich von ihren Gotzen abzuwenden und zum wahren
Gott zu bekehren.

Die dadurch aufgeworfenen Fragen werden sachlich und ohne alle
Schérfe erortert, und mit dem Ergebnis sind alle zufrieden. Explizit heif3t es
sogar zum Schluf} (p. 125):

nempe a Superis discordia campis
Exulat et reditum nequiquam affectat ad astra.

Denn aus den himmlischen Gefilden ist die Zwietracht verbannt und
trachtet vergebens nach einer Riickkehr zu den Gestirnen.

Ahnliche Diskussionen gibt es um die viel entscheidendere Frage, ob
die Menschen nach dem Siindenfall strenge Bestrafung oder Erbarmen
verdient haben, zwischen himmlischen Geistern, die etwa Iustitia und Cle-
mentia heiflen konnen, und hier verkiindet Gottvater dann seinen Willen,
die Menschheit durch seinen Sohn von der Erbsiinde erlésen zu lassen. Da
pflegen lustitia und Clementia sich in schwesterlicher Liebe zu umarmen.
Das folgt dem Muster des sogenannten Streites der Tochter Gottes, aus-
gehend von Ps. 84, 11: “misericordia et veritas occurrerunt, iustitia et pax
deosculatae sunt”.

Das krasse Gegenbild sehen wir in den Concilia infernalia mit ihren
grdflichen Ungeheuern mit Hufen und Hornern und feurigem Atem und
Vipern und Nattern iiberall. Hier schreit alles in geifernder Wut durch-
einander.

Es leuchtet ferner ein, dal man in diese Unterwelt nicht mehr einen
christlichen Helden schicken kann, auf dal3 er dort iiber seine Zukunft
sich belehren lasse oder gar einer Heldenschau teilhaftig werde, so wie
es Odysseus und Aeneas geschieht. Es kommt nur eine Entriickung in den
Himmel, zum Sitz Gottes, ins Caelum Empyreum in Frage, und als anti-
kes Modell ist nur noch das Somnium Scipionis verwendbar (in das sich
dann freilich eine Vergilische Heldenschau einkreuzen 146t). Auch dies ist
bereits in Petrarcas Africa so, hier ist es der éltere Africanus, der einen
solchen Traum hat. Diese Umorientierung der Heldenschau hat Elisabeth



Uber den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit 485

Klecker in einem Vortrag 1996 in Wiirzburg grundlegend ausgefiihrt und
mit zahlreichen Beispielen belegt.!!

Die Polarisierung der libernatiirlichen Méchte fiihrt weiter zu einer Po-
larisierung von Held und Gegenspieler: Im christlichen Epos ist der Held
ganz fromm, edel und gut, barmherzig, demiitig usw., der Widersacher ist
in allem das genaue Gegenteil. Dem einen hilft der Himmel, dem anderen,
so gut sie kann und darf, die Holle.!> Besonders in Gedichten, die Religions-
kriege darstellen, sind die Gegner des rechten Christenglaubens stets ver-
worfenste Bosewichte, ob nun die tiirkischen Sultane und Paschas oder die
arianischen Gotenfiirsten oder die Fiihrer der Hugenotten.

Ein wichtiger Zug im christlichen Helden ist, daB3 er bei allen tapfe-
ren und siegreichen Taten gegeniiber seinen Feinden auch Gnade iiben
kann. Berithmt ist die frithchristliche Debatte um den Schlul} der Aeneis,
wo Aeneas gegeniiber Turnus eben ohne pietas, wie die Christen sie ver-
stehen, handelt, kein Erbarmen kennt. Marion Lausberg hat gezeigt, daf3
bereits Coripp in der lohannis den christlichen Gegensatz zu dieser Sze-
ne einmal formuliert hat: Iohannes schont das Leben eines maurischen
Gegners namens Labbas, der, vor ihm die Waffen streckend, unter Be-
schworung von dessen Vater und Sohn um Gnade gebeten hat (loh. 8,
575-583).13 Ahnliches geschieht im neulateinischen Epos immer wieder.
Tiefer begriindet ist eine solche Begnadigung, wenn der Bedachte daraus
auch den entscheidenden Nutzen zieht und sich darauthin zum Christen-
tum bekehrt.!* Entschieden zugespitzt hat Pierre Mambrun den Schluf3 sei-
nes Constantinus'> als christliches Gegenstiick zum Schlufl der Aeneis:
Licinius ist bereits im alles kronenden Zweikampf von Constantin zu Bo-
den gestreckt, er kann nur noch um sein Leben bitten, also ganz wie Tur-
nus gegeniiber Aeneas. Dabei weist nun Licinius, mit einer nicht geringen
Unverschiamtheit, darauf hin, dal Constantin ja flir das Christentum strei-
te, und Christus habe doch gelehrt, man solle seinen Feinden verzeihen.

U Facilis descensus Averno, Vortrag 11.12.1996 in Wiirzburg. Soviel ich weil3, hat
sie diese Beobachtungen leider nicht publiziert; s. aber auch WS 114 (2001) 669 f.

12 Vgl. D. Maskell, The Historical Epic in France (Oxford 1973) 186; Verf., “ ‘For-
tia facta cano Lodoici’ — Uber die Heroisierung der Gegenwart durch das transformierte
Epos der Antike”, in: E. Osterkamp (Hg.), Wissensdsthetik (Berlin — New York 2008)
161-170, hier 166.

13 Lausberg (0. Anm. 3) 106 f.

14 So zweimal im Liladamus des Jacques Mayre (Avignon 1686): Alif, ein mauri-
scher Schiffskommandant, der sich ergibt, spiter seine Reue beteuert und erklért, sich
taufen lassen zu wollen, was dann auch geschieht (p. 150, 157 ff.), und ein Ibrahim,
der als Janitschar christliche Eltern hatte, also christlich erzogen war und durch sei-
ne Begnadigung die Mdoglichkeit erhélt, zu seinem fritheren Glauben zuriickzukehren
(Buch 8 und 11).

15 Constantinus sive Idololatria Debellata (Paris 1658).



486 Ludwig Braun

Und Constantin folgt, nach kurzem inneren Ringen, dieser Mahnung und
spricht die gewichtigen Worte (p. 283):

“Christus te hoc funere, Christus
Eximit et vitam meliora in fata reservat”.

Es folgt der letzte Vers des Gedichts, der klar macht, da3 Constantin
somit, aus christlicher Sicht, einen doppelten Sieg errungen hat, {iber Lici-
nius und tiber sich selbst:

Dixit et ex uno geminos tulit hoste triumphos.

Andererseits gerdt der wahre Held nicht in Anfechtungen und Konflikte
oder jedenfalls gerdt er dabei nicht ernsthaft ins Wanken. So etwas wie
Aeneas in seiner Zerrissenheit zwischen Dido und Italien begegnet nicht.
Uberhaupt miissen wir uns darauf besinnen, daB in einer durch und durch
christlich verstandenen Welt Tragik gar nicht mdglich ist. Infolgedessen
gibt es auch im christlichen Epos keine Tragik, dafiir ist einfach kein Platz
vorgesehen. Denn Leiden sind fiir den christlichen Helden niitzlich, es sind
Priifungen, die Gott ihm schickt, und diese gehen nie iiber die Kréfte ihres
Opfers, sollen diese vielmehr gerade steigern — das wird immer wieder
ausdriicklich gesagt —, oder es sind Strafen fiir Stinden, also gerechtfertigt
und iiberdies vorteilhaft, da dem Betroffenen somit schon hienieden die
Zeit im Fegefeuer abgekiirzt wird.!® Siinden werden vergeben, wenn sie
aufrichtig bereut werden, die Verstockten hingegen erhalten die gerechte
Strafe. Die gottliche Gerechtigkeit ist eine vollkommene, und zudem ist der
Christengott barmherzig, im Gegensatz zu den Goéttern der Antike, die auch
selbstsiichtig und grausam sein konnen wie ganz gewdhnliche Menschen,
und nur dann entstehen Tragddien.!”

Sehen wir uns, den Gesichtspunkt der Anfechtungen verfolgend, noch
weiter das Phdnomen der Liebe im christlichen Epos an: Schon Vergil war ja
in der entscheidenden Grottenszene sehr zuriickhaltend, aber immerhin kam
man doch zur Sache. Das aber kann im christlichen Epos nie und nimmer
geschehen. Wenn Versuchungen an einen Helden herantreten, so bleibt er
standhaft, wie in Mambruns Constantinus ein Priscus, der, wegen einer
Paula von schwiilen Trdumen und Visionen heimgesucht, diese mit dem
Kreuzzeichen vertreiben kann. Oder es wird unterschieden: Kleinere Helden

16 Vgl. etwa Petrus Angelius Bargaeus, Syrias (Florenz 1591) Buch 12.

17 Man denke an Phaedra: Nicht sie, sondern Hippolytus hat ja Aphrodite beleidigt,
gleichwohl muf} sie untergehen; der Wahnsinn des Hercules entsteht aus nichts ande-
rem als aus Heras gleichsam menschlich-unbeherrschter Eifersucht; Apollo gegeniiber
Oedipus, Tuno und Venus gegeniiber Dido stehen um keinen Deut besser da.



Uber den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit 487

konnen sich doch ein wenig, aber nie entscheidend von Vorspiegelungen der
Venus beeindrucken lassen, wie eine Gruppe von Johannitern auf Aphrodites
Insel Cypern, aber ein Priester, den sie dabeihaben, vertreibt auch hier den
siindigen Spuk; der eigentliche Held hingegen, der GroBBmeister Liladamus
(Philippe de Villiers de L’Isle Adam), ist bei diesen Abenteuern gar nicht
dabei, sondern hat eine tief geistige Begegnung mit einer Carolina Lusignan,
worin diese nicht weiter geht, als dall sie ihren Wunsch dufert, in den
entsprechenden Damenorden, den der Johanniterinnen einzutreten (Mayre,
Liladamus, Buch 3-4). Recht haufig ist auch die Losung, eine Liebe als
langes Schmachten aus der Distanz zu fassen, die der oder die Liebende
erst im Augenblick des Todes offenbart.!® Bereichernd kann hinzutreten
die Zugehorigkeit zu verschiedenen Religionen: Die Sultanstochter Alarina
liebt Scanderbeg und stirbt vor Kummer, weil er ihr unerreichbar ist;
immerhin wird sie zuvor noch Christin.

Ein interessanter Fall ist Helena im Scanderbegus: Sie liebt Memnon —
beide sind Christen —, hat diesen aber in Kriegswirren verloren; nun wird
sie von Mehmet, dem Sohn des Sultans, bedringt, so daB sie die Jungfrau
Maria anfleht, sie zu verteidigen, und ihr ewige Jungfraulichkeit gelobt.
Dann findet sie unverhofft ihren Memnon doch wieder, mulf3 sich diesem aber
entziehen, um ihr Geliibde nicht zu brechen. In einem Duell tétet Mehmet den
Memnon. Verzweifelt bittet Helena darauf die Jungfrau Maria, sie sterben zu
lassen — Selbstmord ist ja nicht erlaubt! Und Maria 146t sie gnidig sterben.
Das kann einem schon etwas spitzfindig jesuitisch vorkommen — nun ja, de
Bussicres war ein solcher. Und unbeirrt setzt er ans Ende dieser Episode eine
Apostrophe von geballter Christenstrenge (7, 20):

Sis magnum exemplum (si forte haec carmina curant)
Virginibus, thalamosque doce pro morte pacisci.

Ein grofles Beispiel sollst du sein den Jungfrauen (wenn sie denn um
solche Verse sich kiimmern) und sie unterweisen, die Ehe hinzugeben fiir
den Tod.

Somit wird aus dem Schicksal dieser Helena iibrigens ein christlicher
Kontrast zu Vergils Dido: Das Geliibde, sich keinem Mann zu verbinden,
wird hier gehalten, wenn auch unter Schmerzen, sogar gegeniiber dem noch
lebenden Geliebten, und als nach dessen Tod Kummer und Verzweiflung
unertraglich werden, bittet sie den Himmel, sie sterben zu lassen, tut aber
selber nichts fiir dieses Ende.

18 Cymodocus zu Scanderbegs Verlobter Irene im Scanderbegus von Jean de Bus-
sieres (Lyon 1658), Abdenadir zu Martia in de Boissats Martellus, Caestius zu Penaea
in D’Alessandros Hierosolyma Eversa.



488 Ludwig Braun

Halten wir fest, da3 es bei guten Christenmenschen natiirlich nicht
zu einem Selbstmord kommen kann, anders als im paganen Epos. Dieses
Ende suchen und finden im christlichen Epos nur die ganz schwarzen,
verstockten und unrettbaren Siinder, wie etwa der Sultan Murat im Scander-
begus (8, 26 f.) und die westgotische Konigin Goswintha im Recaredus von
Jacques Mayre.1?

Selbstmord ist nicht erlaubt, Selbstverstimmelung aber schon, wenn es
zum Beispiel gilt, einer siindhaften Liebe zu entkommen, gemal Mt. 5, 29:
“Argert dich aber dein rechtes Auge, so reil es aus und wirf’s von dir.
Es ist dir besser, da3 eines deiner Glieder verderbe, und nicht der ganze
Leib in die Holle geworfen werde”. Danach handelt, freilich ohne den
Schriftbezug zu explizieren, Beroé, eine junge, schone Christin in Byzanz,
die, um die Liebe des Heiden Iphicrates abzuwehren, sich beide Augen
ausrei3t — und {iberdies diese Augen jenem Iphicrates zustellen 148t, auf
einem goldenen Teller, mit der Botschaft: Quae sit Christiadum virtus hoc
munere discat.*

Leid ist gut, wenn es einem christlichen Helden widerféhrt, es prift
und ldutert ithn, wie schon zu bemerken war. Das wirkt sich auch auf
folgende typische Szene aus: Ein grofler Held geht offensichtlich in der
Schlacht seinem schicksalhaften Tod entgegen: Das erweckt im Himmel
Schmerzen, es regen sich Kréfte oder Fiirbitten, das Schicksal abzuwenden.
So in der /lias, als Sarpedon den Kampf mit Patroklos sucht (16, 431 ft.):
Da beklagt sich Zeus vor Hera, dal3 sein vielgeliebter Sohn jetzt sterben
mul, und mochte es verhindern, Hera verweist es ihm natiirlich, und Zeus
vergief3t blutige Trénen, er, ein Gott! Nur graduell anders in der Aeneis, als
Pallas seinem Schicksal entgegengeht: Hercules versucht eine Fiirbitte bei
Jupiter, ohne Erfolg, und ist von tiefem Schmerz bewegt: magnumque sub
imo Corde premit gemitum lacrimasque effundit inanis (10, 464 f.). Ganz
anders im Christentum. Der Tod ist ja die Pforte zur Seligkeit, zum Jammer
ist da kein Grund. Fiir Elricus, den franzésischen Held koniglichen Gebliits
im Scanderbegus, verwendet sich, als er seinen Wunden zu erliegen droht,
sein Schutzengel bei der Jungfrau Maria. Doch Maria bescheidet, es sei dem
Elricus bestimmt, zu fallen, dies sei fiir thn auch das bessere Los, das ihn
vor den iiblichen Versuchungen der Jugend und den Miihen und Gefahren
eines weiteren Lebens bewahre: His monstris lethum eripiet. So ist denn
kein Grund zur Klage, und der Engel nimmt die Seele seines Schiitzlings in
Empfang (de Bussiéres, Scanderbegus 8, 13). Spannender die Gestaltung
in Mambruns Constantinus (p. 274 ff.): Auch dort kann der Franke Herricus
seinem Tod nicht mehr entgehen; da erbittet der Erzengel Michael fiir ihn

19 J. Mayre, Recaredus sive Hispania tota Catolica (Avignon 1690) 298.
20 Mambrun, Constantinus (Paris 1658) 6.



Uber den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit 489

bei Gottvater, da3 wenigstens seine Seele gerettet wird, die Seele dieses
Helden, der der Ahn aller K&nige Frankreichs sein soll. Zu diesem Zweck
mul allerdings Herricus, der schon auf den Tod verwundet ist, noch erst
getauft werden: Sein Waffentréger erkennt das Gebot der Stunde, belehrt
ihn in groBter Eile iiber die Grundlagen der christlichen Religion und
spendet ihm das Taufsakrament. Der Dichter beschliefit die Episode mit
einer Seligpreisung.

Dieses Motiv ist tiberhaupt sehr beliebt, dal ein zum Christentum
Vordisponierter auch zum Christentum findet. So die sarazenische Ama-
zone Martia im Martellus, die von dem Franken Childobrandus besiegt,
gefangen genommen und im gleichen Augenblick tief ins Herz geschlossen
wird; sie erwidert dann die Liebe, und natiirlich will Childobrand nichts
anderes, als sie heiraten. Dazu aber muf} sie erst getauft werden, erhilt
einen Schnellunterricht im Katechismus und wird zur Taufe gefiihrt; da
aber erkennt ihr greiser Vater auf ihrer — zur Taufe entbloften — Schulter
ein Muttermal, das die Amazone als seine Tochter ausweist: Durch un-
gliickliche Umsténde war sie ihm als Kind abhanden gekommen, war da
aber natiirlich schon getauft — was ihre erneute Taufe eriibrigt und zudem
erklart, warum sie sich so leicht dem christlichen Glauben aufschlof.
Ahnlich erinnert sich der Mohammedaner Osmanes, in der Schlacht todlich
verwundet, der frithen Lehren seiner Mutter, die ihn stets zum christlichen
Glauben bringen wollte, und 148t sich von seinem Waffentriger taufen
(Scanderbegus 8, 23 1.).

Die Bewahrung als Held und der Ruhm daraus, das ist zwar wichtig,
aber wirklich entscheidend ist allein das Seelenheil. Dies 148t sich
garantieren durch die Taufe unmittelbar vor dem Tod, aber ein erheblich
ruhmvollerer Weg dahin fiihrt durch das Martyrium. Mértyrer genieen
denn auch — abgesehen davon, daB es eigentlich keine Unterschiede
innerhalb der Seligkeit gibt — ein besonders hohes Ansehen im christlichen
Jenseits, sie folgen in der Rangordnung der Heiligen nach den Evangelisten,
den Aposteln, den Patriarchen und den Propheten des Alten Testaments
an flnfter Stelle und stehen noch vor den Kirchenvitern, Monchen und
Eremiten. Daher sieht man stets seinem Martyrium mit groter Wonne
entgegen, es stellt sich hier etwas ein, das auf den ersten Blick ein amor
mortis zu sein scheint, wie wir ihn aus Lucan kennen.?! Es sind dort unter
anderem die Opiterginer, oberitalische Hilfstruppen Caesars, die von
Pompeianern umzingelt beschlieen, nicht zu dem aussichtslosen Kampf
anzutreten, sondern sich gegenseitig umzubringen (Luc. 4, 474 ft.). Lucan
macht deutlich, da3 er dies nicht als Feigheit oder Verzweiflung versteht
und auch nicht als Opfermut in einem hoheren militdrischen Interesse,

21 Zu dem Begriff's. W. Rutz, “Amor mortis bei Lucan”, Hermes 88 (1960) 462—475.



490 Ludwig Braun

sondern als den festen Willen, die Freiheit {iber die Wahl des Todes sich
nicht entwinden zu lassen. Lucan begreift dies als virtus; ihr Trager
zeichnet sich dadurch aus, dal3 er nicht bereit ist, “seine Handlungsfreiheit
aufzugeben und sich zu ergeben”.?> Damit wird aber klar, da3 dieser amor
mortis sich von der Todesbereitschaft, ja Todessehnsucht jener Christen,
die ihrem Martyrium entgegengehen, doch erheblich unterscheidet. Gleich
ist zwar, daf} keiner von beiden den Tod fiirchtet, auch die Schmerzen nicht,
die zuvor noch zu erleiden sind. Aber die Opiterginer bewahren ihre virtus
und erringen Ruhm, was zwar achtbare, aber nur diesseitige Giiter sind. Die
christlichen Mértyrer hingegen erringen ewiges Seelenheil, ein jenseitiges
und ganz unvergleichlich héheres Gut.??

Zu diesem Zweck allerdings diirfen sie sich nicht selber téten, auch
nicht ein gegenseitiges Morden verabreden. Sie wiinschen dieses Ziel mehr
als alles andere, aber sie diirfen es nicht von sich aus herbeifiihren. Sie sind
also gerade nicht frei, anders als die Opiterginer bei Lucan. Das kann zu
recht eigenartigen Situationen fithren: Als Constantin nach der Schlacht an
der Milvischen Briicke in Rom einzieht, kann er zahlreiche Christen aus
dem Kerker befreien, die schon von Maxentius dazu verdammt waren, den
Lowen vorgeworfen zu werden. Nun wird daraus nichts, und was ist ihre
Reaktion?

tristi sub corde dolebant
In manibus fractas lauros sperataque caelo
Gaudia differri et retro fugientia regna.

(Mambrun, Constantinus p. 187)

Breit und prunkvoll ausgefiihrt ist dieses Paradoxon in der Erzdhlung
vom Ende der Thebaeischen Legion, die in Cellots Mauritias gegeben
wird.?* Diese Legion aus lauter Christen weigert sich, wie iiblich, den heid-
nischen Gottern zu opfern. Der Kaiser Maximian (historisch ca. 240-310)
befiehlt darauthin eine Dezimierung der Legion, was allgemeines Frohlo-
cken bei den Thebaeern auslost, dann aber Enttduschung bei denen, die
von diesem Los nicht getroffen werden. Da sie sich weiter weigern, die r6-
mischen Gétter zu verehren, befiehlt der Kaiser eine zweite Dezimierung
in der schirferen Form des fisstuariums, bei dem die Ausgewihlten nicht

22 Jbid. 464.

23 Kennzeichnend etwa Francesco Mauri in seiner Franciscias (Florenz 1571),
einem Epos iiber das Leben des Hl. Franz von Assisi, wo der Ruhm weltlicher Helden-
taten abgewertet wird als “(gloria) deiecta solo, proclivi serpere cursu, Voce hominum
contenta cani plausuque foveri” (13, 633 £.).

24 Louis Cellot, Mauritias Andegavensis (La Fléche 1628) Buch 2.



Uber den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit 491

enthauptet, sondern mit Kniitteln und Steinen getdtet werden. Auch dies
kann den Willen der Legion nicht beugen, im Gegenteil, sie verlangen nun
ausdriicklich vom Kaiser den Tod fiir alle (p. 65):

Saevire in paucos lentum est, peccavimus una,
Nostra in morte salus, mortem te poscimus omnes.

Und nun kommt es zu einer regelrechten Schlacht der heidnischen
Truppen gegen die christliche Legion, wobei diese aber keinerlei Gegen-
wehr leistet. Die Komposition dieser ‘Schlacht’ ist absolut klassisch, in ei-
ner Steigerung von Einzelschicksalen und Metzelszenen bis zum Ende des
Fahnentrdgers Exuperius, der vom Speer des Posthumus, des heidnischen
Kommandeurs, getroffen wird. Soweit war das ein Kampf aus der Ferne
mit Wurfgeschossen, jetzt folgt der Nahkampf mit Schwertern, dem zuletzt
Mauritius erliegt (p. 73):

Victus sponte ruit, et molliter incubat arvis,
Et Christum, Christum morienti voce susurrat.?

Alles dies wird als fritheres Geschehen erzihlt bei einem Mahl in ei-
nem Kloster. Dieses Mahl ist karg und bescheiden, wie es christlicher As-
kese entspricht — auch in anderen christlichen Epen ist das oft so, Mambrun
z. B. schildert selbst die Mahlzeiten am Hof Constantins, des Kaisers, im-
mer nur ganz kurz, ohne bei der Uppigkeit von Speis und Trank oder dem
Prunk des Tafelgerites zu verweilen. Und in der Mauritias wird diese Er-
zahlung nicht nach dem Mahl gegeben, wie etwa in der Aeneis Buch 2 und
3, sondern wihrend der Mahlzeit; dies entspricht dem kldsterlichen Brauch,
wonach bei Tisch etwas vorgelesen wird, um Miifliggang zu vermeiden, der
bei Lektiire oder auch Erzdhlungen nach dem Mahl eintrite, und um die
Zeit der Nahrungsaufnahme nicht ohne weiteren Nutzen oder gar in genuf3-
voller Zuwendung allein zu Speis und Trank zu vergeuden.

Alle diese Verdnderungen, die das christliche Epos gegeniiber dem pa-
ganen zeigt, sind letzten Endes nicht iiberraschend. Der christliche Held
fiirchtet keine Gefahr fiir seinen vergénglichen Leib; er iibt die christlichen
Tugenden der clementia und der Enthaltsamkeit von fleischlicher Liebe und
iippigen Tafelgeniissen. Sein hochstes Ziel ist es, fiir seinen Glauben als
Mirtyrer zu sterben. Kurz, all sein Trachten richtet sich auf das Jenseits,
alles Diesseitige gilt ihm nichts. Alle diese Eigenheiten ergeben sich mit

25 Mit exquisiter Erinnerung an das Ende des Ceyx bei Ov. Met. 11, 567: “Nominat
Alcyonen ipsisque immurmurat undis”.



492 Ludwig Braun

zwingender Konsequenz, sobald ein Dichter unerschiitterlich auf dem Bo-
den des Christentums steht.

Vielleicht war es aber doch niitzlich, einige Beobachtungen zu diesen
Veranderungen vorzulegen, auch wenn jeder, der die Grundlagen des Chris-
tentums kennt und einen hellen Verstand besitzt, sie sich selber erschliefen
konnte.

Ludwig Braun
Wiirzburg

B crarbe nzy4aercst BOIIONUS OCHOBHBIX MOTHBOB aHTHYHOM SIIMYECKON TT033UN
B xpuctuanckoM 3moce XV—XVII B. Tak, oOpamasich ¢ MOIUTBOU K O0KECTBY BO
BpeMsi OypH, Tepoi Jalie BCEro roToB Oe3pOIIoTHO IPUHATH CMEPTh M ITPOCHT JINIIb
MOLIAINTh ero ToBapuiie. Xpuctuanckuit ‘Gotterapparat’ He 3HAeT pa3IoOpoOB
n npumupenuil. Oaucceil 1 DHell cIyCKaJnCh B MPEUCHOAHION, XPUCTHAHCKUI
repoil MOIHUMAETCsl B SMITHPEH.

[Monspuzarust cun 1o0pa ¥ 371a MPUBOANT K PE3KOMY KOHTPACTY MEXIY 00pa-
3aMH TJIABHOTO TepOsl M €ro aHTaroHHCTA: MEPBbIil HAaJIeNIeH BCEMU BO3MOYKHBIMHU
nobponeTensiMi (OCOOCHHO MOTYEPKUBACTCS MUJIOCEPNE), MOCICIHUNA — BCEMU
MOpPOKaMH.

[maBHBIN Tepoil UyXII BHYTPEHHHUM KOH(IMKTaM, a XPHUCTHAHCKOE MHPOBO3-
3pEHUE UCKITIOYAET TPArMYHOCTh CIOKETa: 00XKECTBO HE 3HACT HECIIPABENIUBOCTH,
a 3eMHBIC CTPaJaHusl Tepost JIUIIb COKPAIIAIOT €ro MyKH B YHCTHIIMIIIE.

JIroOoBHAst HHTPHUTa BO3HHUKAET, €CJIN OJIMH M3 BIIOOJICHHBIX UCIIOBEAYET JIPY-
T'YIO Bepy WIH Aai 00eT Oe30pauns.

CamoyOuiicTBO reposi UCKIIIOUEHO (OH MOXKET JIMIIb IPOCUTh Oora mociarh
€My CMEepTh), 3aTO €0 CMEPTh, 0COOEHHO My4EHHYECKasi, OTKPBIBAECT EMY JOpPOTY
K BEYHOH KM3HU M BOCIIPHHUMACTCS KaK CYACTIMBBIA Mcxo/. [lons MydeHuKa 3a-
MEHSET XPUCTHAHCKOMY I'€pPOI0 BOMHCKYIO CIIaBy.



