Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

DIE KLAGE DER ARIADNE

Es mag paradox sein, dem verehrten Jubilar, dem alles Klagen fremd ist
und der so viel zur Verstindigung und wohl auch Freundschaft {iber alle
Grenzen hinweg beigetragen hat, ausgerechnet eine Klage zu senden. Aber
in dem vielschichtigen Ariadne-Mythos ist die Klage (oft) nicht das letzte
Wort, sondern miindet in Gliick und Liebe.

Die folgende Darstellung konzentriert sich indes auf die Klage und ihren
Ort im Gesamtgeschehen des Mythos. Da muss gleich am Anfang konstatiert
werden, dass es in der griechischen Literatur eine Klage der Ariadne nicht
gibt, was kein Zufall der Uberlieferung sein diirfte.! Die ersten Ausprigun-
gen dieses wohl alten Mythos scheinen fiir eine Klage der Ariadne keinen
Raum zu bieten, denn sie setzen eine Verbindung zwischen Ariadne und
Dionysos noch vor dem Erscheinen des Theseus voraus. So jedenfalls sind
die Hinweise auf Ariadne in den homerischen Epen zu verstehen. Wéhrend
die Erwihnung der Einrichtung eines Tanzplatzes fiir Ariadne in Knossos
im Kontext der Schildbeschreibung in der //ias (18, 592) eine Beziehung zu
Dionysos nur vermuten lésst, wird die Verbindung Ariadnes mit dem Gott
deutlicher in der schwer zu deutenden Bemerkung der Odyssee (11, 323—
325), Theseus habe Ariadne von Kreta nach Athen bringen wollen, doch
habe Artemis auf der Insel Dia? Ariadne auf Veranlassung des Dionysos
getdtet. Vorausgesetzt ist offensichtlich, dass Ariadne in Liebe zu Theseus
Dionysos verlassen hat. In allen spiteren Bezeugungen des Mythos ist
Ariadne die Verlassene und Theseus derjenige, der sie im Stich ldsst. Das
ist zuerst bezeugt bei Hesiod, der auch einen Grund fiir das Verhalten
des Theseus angibt, ndmlich die Liebe zu einer anderen Frau namens
Aigle (Fr. 297 Merkelbach — West). Plutarch, dem das Hesiodfragment zu
verdanken ist, berichtet von vielen und widerspriichlichen Versionen des
Schicksals Ariadnes auf Naxos, namlich (Theseus 20):

! Fiir alles Folgende ist grundlegend R. Schlesier, “Ariadne”, in: Der Neue Pauly,
Supplementband 5 (2006) 140—-150 mit vielen Belegen. Gute Interpretation auch der
Zeugnisse der bildenden Kunst bei S. Brenner, Ariadne in Vergangenheit und Gegen-
wart. Diss. (Berlin 2000). Fiir die musikalischen Gestaltungen vgl. auch W. Kirsch,
“Ariadne — Theseus — Dionysos. Zur Rezeption eines antiken Mythos in der musik-
dramatischen Kunst”, in: F. R. Varwig (Hg.), Ainigma. Festschrift fiir Helmut Rahn
(Heidelberg 1987) 77-94.

2 Nach Kallimachos, Fr. 163 ist Dia der alte Name fiir Naxos.



502 Hellmut Flashar

1. Ariadne ist von Theseus im Stich gelassen und hat dann Selbstmord
begangen.

2. Ariadne ist von Seeleuten nach Naxos gebracht worden, wo sie dann
mit dem Dionysospriester Oinaros zusammengelebt hat.

3. Ariadne ist von Theseus verlassen, weil dieser eine andere Frau
liebte.

4. Ariadne hat von Theseus zwei Sohne, ndmlich Oinopion und
Staphylos.

5. Theseus wird mit Ariadne durch einen Seesturm nach Kypros (nicht:
Naxos!) getrieben. Nur die schwangere und seekranke Ariadne geht an
Land, Theseus fahrt weiter. Die einheimischen Frauen nehmen Ariadne auf,
kiimmern sichumsie. Doch stirbt sie noch vor der Niederkunft. Der trauernde
Theseus ldsst Ariadne bestatten und stiftet zwei Statuen der Ariadne.

6. Nach naxischer Lokaltradition gab es jeweils zwei Personen mit
Namen Minos und Ariadne. Dionysos hat die eine Ariadne auf Naxos
geheiratet, die andere (jiingere) ist von Theseus geraubt worden, dann aber
auf Naxos zuriickgelassen worden und dort gestorben.

Die von Plutarch in eine Begebenheit zusammengezogenen Versionen
2 und 3 passen nicht zueinander und miissen getrennt werden. Nur die
auf Hesiod zuriickgefiihrte Version 3 bietet die Moglichkeit einer Klage
Ariadnes. Doch ist eine ausgeformte Klage bei Hesiod unwahrscheinlich.
Indessen kennt Hesiod die Hochzeit Ariadnes mit Dionysos und deren
Deifikation (Theog. 947-949). Die Hochzeit war spiter ein géingiges
Thema im Zusammenhang mit der Klage. Durchgesetzt hat sich die
Fassung, wonach Theseus Ariadne nach Athen bringen wollte, sie auf der
Zwischenstation in Naxos aber verlassen hat. Nur an dieser Stelle ist einer
Klage der Ariadne moglich.

Pherekydes, der in der ersten Hélfte des 5. Jahrhunderts alles Vorge-
fundene zusammengefasst hat, berichtet (FGrHist F 148), dass Theseus
sich am Strand der Insel zum Schlafen niedergelegt habe und Athena zu
ithm getreten sei mit der Aufforderung, Ariadne zu verlassen und sofort
nach Athen zuriickzukehren. Die klagende Ariadne wird alsbald von
Aphrodite getrostet mit dem Versprechen, Dionysos wiirde erscheinen und
sie zur Frau nehmen. Auffallend an dieser Version ist, dass kein Makel
auf Theseus fallen soll, der nur auf gottliches Geheill Ariadne verlésst
und dass Ariadne in keine allzu unangenehme Situation gerdt. Theseus als
athenischer Nationalheros gewann schon im 6. Jahrhundert fiir die Athener
eine so starke Vorbildfunktion, dass Peisistratos den Hesiodvers, wonach
Theseus Ariadne zugunsten einer anderen Frau im Stich ldsst, athethiert hat
(Plutarch, Theseus 20). Und im 5. Jahrhundert steigert sich seine Bedeutung
als (angeblicher) Begriinder der attischen Demokratie. Daher wundert es
auch nicht, dass die Tragodie das Thema: Klage der Ariadne gemieden zu
haben scheint.



Die Klage der Ariadne 503

Der Theseus des Euripides (7rGF V, 1 F 381-390 Kannicht) spielt
jedenfalls auf Knossos. Als Biihnenfiguren treten neben Theseus Minos,
ein Bote und ein Hirte auf, wahrscheinlich auch Ariadne, da der Woll-
faden erwihnt ist, den Theseus von Ariadne erhalten hat, um aus dem
Labyrinth herauszufinden. Ein dhnliches Szenario diirfte der Theseus des
Sophokles aufweisen, von dem allerdings nur zwei Worter erhalten sind
(TrGF 1V F 246 Radt).? Im Mittelpunkt der sophokleischen und der euri-
pideischen Tragddie stand die Heldentat des Theseus, seine Gefahr und die
Befreiung Athens von den Tributleistungen, die der kretische Konig Minos
auferlegt hatte.

Die Vasenmalerei des 5. Jahrhunderts kennt nicht nur die Begegnung
von Theseus und Ariadne auf Kreta, sondern auch die schlafende Ariadne,
die von Theseus verlassen wird, aber nur in der Form der gottlichen
Weisung (Athena, Hermes), wodurch Theseus an seine Pflicht erinnert
wird, so schnell wie moglich nach Athen zurlickzukehren und damit
unverziiglich seine heroische Rolle zu spielen. Da gelegentlich auf den
gleichen Bildkompositionen Dionysos zu sehen ist, der Ariadne wegfiihrt,
ist ein sofortiges Auftreten des Dionysos vorausgesetzt, mithin wenig
Raum fiir eine Klage der verlassene Ariadne gegeben. Erst mit dem eigenen
Entschluss des Theseus, Ariadne zu verlassen, ist die Voraussetzung fiir
eine Klage gegeben. Ob es in einem nicht erhaltenen hellenistischen
Gedicht eine ausgefiihrte Klage der Ariadne gegeben hat, ist nicht sicher
zu entscheiden.

Die erste und zugleich ausfiihrlichste erhaltene Klage der Ariadne
findet sich bei Catull (c. 64), hier allerdings als eingelegtes Nebenthema,
das jedoch mehr als die Hélfte des ganzen Gedichtes einnimmt.* Das
eigentliche Thema ist die Hochzeit von Peleus und Thetis. Ariadne sitzt
auf einer Bettdecke, in die der Ariadnemythos eingestickt ist, der aber nun
im Gedicht lebendig wird und ein Eigenleben entfaltet. Das Muster ist die
homerische Schildbeschreibung ({fias 18, 483—617) mit dem Unterschied
allerdings, dass bei Homer und anderen epischen Bildbeschreibungen die
Darstellung Bericht bleibt, wihrend bei Catull die Figuren lebendig werden
und zu reden beginnen. In diesen Rahmen fiigt sich die Klage der Ariadne
(132-200) mit der Erzédhlung des ganzen Theseusmythos (50-265). Die

3 Ob der stark zerstorte P. Oxy. 2352 (= TrGF 1V 730 a—g Radt) iiberhaupt einen
Text des Sophokles enthélt und gegebenenfalls aus dem Theseus stammt, ist unsicher.
Immerhin tritt hier Ariadne auf. Es kommt aber auch die sophokleische Tragddie Minos
in Frage, von der auBler dem Titel nichts iiberliefert ist.

4 Ausfiihrliche Interpretation bei F. Klingner, “Catulls Peleus-Epos”, in: ders., Stu-
dien zur griechischen und romischen Literatur (Ziirich 1964) 156224 (iiber die Klage
der Ariadne 192-204) und M. Schwabe, Bilderreisen und Erzdhllabyrinth (Miinchen —
Leipzig 2004).



504 Hellmut Flashar

Klage ist eine Anklage gegen Theseus. Er wird als treulos, meineidig,
mitleidslos hingestellt. Sein Verhalten wird dann verallgemeinert: So sind
die Ménner; erst versprechen und schworen sie alle Liebe, sobald aber ihr
Verlangen gestillt ist, lassen sie die geliebte Frau fallen. Jetzt setzt, so klagt
Ariadne weiter, Theseus sie undankbar den wilden Tieren zum Frass aus
und damit der Gefahr eines Todes ohne Bestattung. Theseus hitte sie ja gar
nicht heiraten miissen, sie wéare auch als Magd mit nach Athen gekommen
und hitte ihm sogar die Fiile gewaschen. Aber alles Klagen hat keinen
Sinn; niemand hort Ariadne, das Schiff ist schon weit weg, die Insel ist
0de, nirgends ein Ausweg. Am Schluss steht eine Verwiinschung des
Theseus, jetzt wieder verallgemeinert: Die Taten der Ménner werden von
den Eumeniden, den Rachegottinnen mit Schlangen im Haar, gerdcht. Im
Falle des Theseus folgt die Rache sogleich. Das alte Motiv, wonach Theseus
vergisst, als Zeichen des Erfolges seiner Mission weifle Segel zu setzen und
sich daraufhin der Vater Aigeus ins Meer stiirzt, wird als Erfiillung von
Ariadnes Verwiinschung gedeutet. Abgeschlossen wird die Szene durch
das plotzliche Auftreten des Dionysos (lakchos) mit seinem Gefolge, der
sich “in Liebe entflammt” (incensus amore, 253) Ariadne néhert und deren
Sorgen durch die wilde Musik seines Gefolges bannt. Das Motiv der Liebe
(und Hochzeit) zwischen Ariadne und Dionysos ist alt, literarisch belegt
zuerst in dem heiteren Schlusskapitel (9) des Symposion Xenophons, hier
als Pantomime, wobei fiir den Leser die Kenntnis der Geschichte natiirlich
vorausgesetzt ist, die sich so auch auf Vasenbildern des 5. Jahrhunderts
findet.> Am Schluss erinnert Catull durch die Worte talibus amplifice vestis
decorata figuris (265) daran, dass die Geschichte nichts anderes als die
Stickerei (oder Weberei) auf einer Decke ist.

Die Quellenfrage ist nicht eindeutig zu kldren und fiir die beiden Teile
des Gedichtes (Hochzeit von Peleus und Thetis; Theseus-Ariadnemythos)
wohl auch getrennt zustellen. Dass Cicero den Vers 111 im griechischen
Wortlaut zitiert, kann auf eine Quelle (Kallimachos ?) deuten. Die Klage
der Medea bei Euripides (Medea 465-519) als Vorbild fiir Catulls Klage
der Ariadne in Anspruch zu nehmen,® ist kaum mdoglich, da beide Partien
nur die Klage tiber die Treulosigkeit des Mannes gemeinsam haben, in den
einzelnen Motiven und deren Ausgestaltung aber grundverschieden sind.
So mag denn ein hellenistisches Gedicht eine Klage der Ariadne enthalten
haben, doch ist mit einem starken Eigenanteil Catulls zu rechnen.

Wenn Ovid ein halbes Jahrhundert spiter bei der kurzen Erzdhlung
des Theseus-Ariadnemythos nur durch die beiden Worte multa querenti
(sc. opem Liber tulit, Met. VIII, 177) auf die Klage der Ariadne verweist,

5 Zu den Einzelheiten des Kapitels vgl. B. Huss, Xenophons Symposion. Ein Kom-
mentar (Stuttgart — Leipzig 1987) 438—447.
¢ Klingner (0. Anm. 4) 192.



Die Klage der Ariadne 505

so mag er sich auf Catull beziehen, aber auch seine eigenen ausgefiihrten
Klagen Ariadnes im Sinn haben, die sich in unterschiedlicher Lange in drei
verschiedenen Werken finden.

In der Ars Amatoria (1, 525-564) liegt der Akzent ganz auf dem
gliicklichen Ende, der Verbindung von Ariadne mit Dionysos (Bacchus,
Liber). Die Verzweiflung der verlassenen Ariadne wird riickblickend erzéhlt
und dabei die Klage verkiirzt auf die Worte: “Grausamer Theseus!... Fort ist
der treulose Mann, was wird nun aus mir?” Ihr Schreien und Weinen wird
nicht vorgeflihrt, sondern beschrieben. Aber sogleich danach erscheint der
Gott mit seinem Gefolge vor der erschrockenen Ariadne mit den Worte:
“Siehe, ich bin da... fiirchte dich nicht. Dich nimmt Bacchus zur Frau.
Nimm als Geschenk den Himmel. Du wirst als Sternbild zu sehen sein!”

Der Katasterismos der Ariadne (‘Kranz der Ariadne’) steht denn auch
im Mittelpunkt der Schilderung des Festkalenders der Fasti (111, 459-516).
Die Klage ist nur noch Erinnerung (memini, 473) und beschréinkt sich auf
die Worte: periure et perfide Theseu (473). Die Treulosigkeit des Theseus
erweist sich nun aber riickblickend als auBerordentlich niitzlich (utiliter
nobis perfidus ille fuit, 464), denn nur durch sein Verhalten wird die Klage
ausgelost, die wiederum Dionysos anlockt, der Ariadne heiratet und als
Gestirn zur Gottin erhebt. So ist Ariadne durch die Verfehlung des Theseus
zur Gottin geworden (Theseo crimine facta dea est, 460).

Die wirkungsméichtigste Klage der Ariadne steht in den Heroidenbriefen
(Her: 10). Es ist eine paradoxe und raffinierte Fiktion, in der Briefund Klage
so ineinanderflieBen, dass die Situation in der Schwebe bleibt. Ariadne
schreibt einen Brief an Theseus von dem Strand aus, von dem das Schiff
ohne sie wegfuhr. Die Beschreibung ihrer Klage ist auch hier Erinnerung;
entsprechend stehen die Verben in Formen der Vergangenheit, z. B.: Tempus
erat, quo...(6), luna fuit (17), clamavi in litore (21). Die dazwischen
stehenden préasentischen Formen mag man zunichst als historische oder
literarische Prisentia ansehen, sie gewinnen aber so sehr die Oberhand,
dass die lebhaft geschilderte Klage wie eine gegenwartige wirkt. Und wenn
sie in die flehentliche Bitte miindet: “Wende das Schiff, Theseus, fahre mit
umgewendetem Segel zuriick” (flecte navem, Theseu, versoque relabere
velo, 151), so scheint die Bitte als noch zum Zeitpunkt der Abfassung des
Briefes aktuell. Denn der Brief ist die unmittelbare Fortsetzung der Klage
(“Mein Brief droht von den zitternden Knien herabzugleiten”, 139); er ist
also gerichtet direkt nach der Klage an den gerade abgefahrenen, auf dem
Schiff befindlichen Theseus. Nun sind alle diese Heroidenbriefe als nicht
auf dem normalen Wege ‘zustellbar’ gedacht. Im Falle der Ariadne aber ist
der Charakter des Briefes im wortlichen Sinne als ‘in den Wind geschrieben’
gedacht, jedenfalls unter den damaligen Kommunikationsbedingungen.
Heute wiirde man sagen, Ariadne schreibt auf dem Handy eine SMS, die
Theseus auf dem Schiff auf seinem Handy empfangen kann.



506 Hellmut Flashar

Ovids Klage der Ariadne ist durch einige Motive (Treulosigkeit des
Theseus, Hoffnungslosigkeit Ariadnes, Ode der Insel, Gefahr vor wilden
Tieren) mit der Klage bei Catull verbunden. Die Gesamtkomposition in
der Darstellung der Emotionen, der Verlassenheit, der Todesangst, der
Erstarrung, Verwiinschung und zugleich das Herbeisehnen des immer noch
geliebten Theseus ist ganz das Eigentum Ovids. Ovids Klage aber fehlt die
fiir Catull bezeichnende Verallgemeinerung (‘So sind die Méanner”) und die
durch Dionysos herbeigefiihrte Wendung zum Guten am Schluss (die Ovid
in der Ars Amatoria und in den Fasti beibehalten hat). Hier aber endet die
Klage trostlos.”

Die durch Ovid geschaffene Gattung der Heroidenbriefe hat eine
enorme Wirkung erfahren, bot sie doch eine poetisch ansprechende Form,
in der Intimitét der Briefsituation die psychische Befindlichkeit liebender
und von der Liebe enttduschter Frauen in der Hiille des Mythos und damit
verallgemeinert zum Ausdruck zu bringen.® Die Gattung bliihte vor allem
vom 16.—18. Jahrhundert und so verwundert es nicht, dass auch die Klage
der Ariadne nun wieder bekannt wird und in anderer Form auflebt, ndmlich
zuerst als ein den Einfluss Ovids nicht verleugnendes Libretto, das Ottorino
Rinuccini, der fiir die frithe Oper um 1600 mehrere Libretti verfasst hat, als
Text flir die Oper Arianna von Claudio Monteverdi (1604) geliefert hat, aus
der allein die Klage der Ariadne (Lamento d’Ariana) erhalten geblieben ist.
Dieses Lamento ist berithmt geworden. Es ist das Urbild aller musikalischen
Liebesklagen und zugleich Modell und Prototyp der spiteren Opernarie.
Die Klage ist schon am Anfang Verzweiflung. Sie beginnt mit den Worten:
“Lasciatemini morire” (“Lasst mich sterben”). Niemand kann Ariadne
trosten. Gleichwohl fleht sie (wie bei Ovid) Theseus an: “Volgiti, Teseo mio”
(“Dreh Dichum, mein Theseus”). Wie bei Ovid klagt sie tiber die Einsamkeit,
Todesangst, Gefahr vor wilden Tieren, Treulosigkeit des Theseus, der tauber
sei als eine Schlange. Sie verwiinscht ihn, das Schiff moge untergehen und
Theseus soll unter den Wellen begraben sein. Dann aber nimmt Ariadne
die Verwiinschung gleich wieder zuriick: “Parlo la lingua si, ma non gia
il core” (“Es sprach wohl meine Zunge, nicht mein Herz”). Wie bei Ovid
bleibt es bei diesem Ausdruck des Zwiespaltes und der Resignation. Wie im
Heroidenbrief Ovids gibt es auch hier keine Erlosung durch Dionysos.

Die musikalische Sprache Monteverdis in der Gestaltung der Klage-
strome war damals etwas Neues. Das Lamento wurde sofort populér, in

7 Zur Quellenfrage und zur Interpretation der Epistel vgl. J. Maurer, Untersuchun-
gen zur poetischen Technik und zu den Vorbildern der Ariadne-Epistel Ovids (Frankfurt
1990).

8 Die Geschichte der Gattung hat umfassend dargestellt H. Dorrie, Der heroische
Brief (Berlin 1968).



Die Klage der Ariadne 507

allen Hausern gesungen, unzdhlige Male nachgebildet, von Monteverdi
selber noch zweimal bearbeitet, in unserer Zeit von Carl Orff (1924/5,
verdffentlicht erst 1958), in dessen modernisierter Fassung es auch heute
aufgefiihrt wird.

In der Folgezeit sind Klagen der Ariadne geradezu Mode geworden.
Fiir die Zeit von 1600-1800 verzeichnet der Oxford Guide to Classical
Mythology in the Arts (1993) 42 Opern, Singspiele und Kantaten mit Klagen
der Ariadne, unter anderem von Benedetto Marcullo (1727), Balthasare
Galuppi (1763), Georg Benda (1775), Joseph Haydn (Kantate fiir Sopran
und Klavier, 1789), —um nur die bekanntesten aufzuzidhlen. Hinzu kommen
zehn Texte verschiedener Literaturgattungen und 14 Gemalde zur gleichen
Thematik. Das 19. Jahrhundert ist mit 21 Gemailden, Statuen und Skulpturen,
20 Texten und 21 musikalischen Darstellungen vertreten. Natiirlich kann
man den Zeugnissen der bildenden Kunst nicht immer ansehen, ob Ariadne
gerade klagt; es geht vielmehr um das Einfangen der Atmosphére, in der
eine Klage moglich oder wahrscheinlich ist.

Erwédhnenswert’ ist das seinerzeit sehr erfolgreiche Melodram Ariadne
auf Naxos von Georg Benda (1775) nach dem Text des Schauspielers
Johann Christian Brandes. Benda gilt als der eigentliche Schopfer des
Melodrams, wonach die Texte gesprochen, von tonmalerischer Musik
begleitet, rhythmisiert und durch musikalische Zwischensitze gegliedert
werden. Zu Beginn tritt Theseus zur schlafenden (und trdumenden)
Ariadne, von der er sich mit Miihe losreilen kann. Ariadne erwacht, von
Traumen aufgeschreckt. Sie ruft voller Sehnsucht nach Theseus, ahnt aber
noch nicht, dass Theseus sie verlassen hat. Erst ein Nymphe (hier: Oreade,
also Bergnymphe) 6ftnet ihr die Augen. Jetzt sieht sie das sich entfernende
Schiff. Die anschlieBende umfangreiche Klage verschont Theseus von
schweren Vorwiirfen, preist seine Taten (“Und er erschlug das Ungeheuer,
nahm mich in seine Arme und entfloh!”) und beklagt ihre Einsamkeit in
Todesangst. Die Oreade verheifit Erlosung durch die Gotter. Gemeint ist
damit aber die Vollendung des Schicksals durch den Tod. Ariadne wird das
Opfer Neptuns. In einem gewaltigen Gewitter sieht sie einen Blitz auf sich
zukommen und stiirzt vor Angst unter Hilferufen (“Hilfe! Theseus!”’) vom
Felsen ins Meer.

Eine korrigierende Antwort darauf ist Herders im Stil eines Melodrams
verfasster Text Ariadne-Libera (1802) mit der Deutung, die durch Dionysos
bewirkte Vergdttlichung der Ariadne sei Lohn ihrer sittlichen Lauterung.
Die Klage ist dann Reue Ariadnes iiber ihr eigenes fritheres Vergehen.

9 Ich greife nur wenige signifikante Beispiele auf; weitere Zeugnisse der Rezeption
bei Schlesier (0. Anm. 1). Zu den musikalischen Gestaltungen der Klage vgl. auch die
Anm. 1 genannten Arbeiten.



508 Hellmut Flashar

Eine ganz besondere Stellung nimmt Friedrich Nietzches Klage der
Ariadne ein.!? Sie ist eines von neun Gedichten, die Nietzsche am 1. Januar
1889 zu dem Zyklus Dionysos-Dithyramben zusammengefasst hat.!! Das
Gedicht Klage der Ariadne ist von hochster poetischer Ausdruckskratft;
es ist hohe Poesie. Hinter den Eingangsworten: “Wer warmt mich, wer
liebt mich noch? Gebt heile Hinde” spiirt man formlich die frierende,
verlassene Frau, “zitternd vor spitzen, eisigen Frostpfeilen”. Wie bei Ovid
und Rinuccini/Monteverdi wird der treulose Geliebte zunichst verwiinscht
(“Weg, weg!”) und dann wieder herbeigewiinscht (“Komm zuriick!”
“alle meine Trénen laufen zu Dir”.) Wie bei Catull (und anderen) taucht
am Schluss Dionysos auf, aber doch in ganz anderer Funktion. Denn im
Unterschied zu allen anderen antiken und modernen Klagen der Ariadne ist
der Geliebte, der Ariadne verlassen hat, nicht Theseus, sondern Dionysos.
Ariadne fiihlt sich von Dionysos verlassen. Das ist eine ganz neue Situation.
Denn die Epiphanie des Dionysos hat jetzt den Charakter der Wiederkehr
des Geliebten. Mit den Worten: “Muss man sich nicht erst hassen, wenn
man lieben soll”, gibt Nietzsche zu erkennen, dass er Catull kennt (odi
et amo) und damit natiirlich auch dessen Klage der Ariadne. Gleichwohl
erinnern nur die Schlussworte des Dionysos: “Ich bin dein Labyrinth” an
den Mythos von Theseus und Ariadne. Ob es aus diesem Labyrinth ein
Entweichen gibt, bleibt offen.!2

Dass hier personale Relationen hineinspielen, ist lingst gesehen worden.
Hinter Ariadne steht Cosima Wagner und hinter Dionysos Nietzsche. Dafiir
gibt es viele Zeugnisse.!3 Nietzsche fiihlt sich spétestens seit 1889 als
Dionysos; er hat die Dionysos-Dithyramben mit “Dionysos” unterzeichnet
und schreibt 1891 auf Biittenpapier an Cosima: “Ariadne, ich liebe Dich.
Dionysos”. Dann schreibt er an Cosima: “Diesmal komme ich als der

12

10 Ausfiihrliche, aber etwas nebuldse Interpretation bei K. Reinhardt, “Nietzsches
Klage der Ariadne”, in: Vermdchtnis der Antike (Gottingen 1966) 310-333.

11 Zu den Einzelheiten der Entstehung der Texte vgl. W. Groddeck (Hg.), Friedrich
Nietzsche, Dionysos-Dithyramben (Berlin 1991). Zur Klage der Ariadne 11, 176-213.

12 Dass die Beschreibung des Frierens, des Verlustes an Warme (“...Geschiittelt
ach! Von unbekannten Fiebern, zitternd vor spitzen eisigen Frostpfeilen”) “nach dem
Modell des groflen hysterischen Anfalls” gestaltet sei und mit der Hysterieforschung
der Zeit zusammenhinge (Groddeck [0o. Anm. 11] I, 210 f.), will mir nicht einleuch-
ten. Eher wiirde man an Sapphos berithmtes (Nietzsche natiirlich bekanntes) Gedicht
eoivetol pot kfvog... (31 LP) mit der quasimedizinischen Symptomatologie in der
Beschreibung der Verfassung der Liebenden denken. Groddeck (II, 206) meint ferner,
dass “Auftreten des Dionysos sprengt die Einheit des Gedichtes”. Das iiberzeugt schon
deshalb nicht, weil der Auftritt des Dionysos an dieser Stelle seit Catull geldufig ist und
wohl keine “inszenierte Farce” (so Groddeck I, 206) darstellt.

13 Die Zeugnisse bei R. Kreis, Der gekreuzigte Dionysos (Konigshausen 1986);
M. Lorenz, Musik und Nihilismus. Zur Relation von Kunst und Erkennen in der Philo-
sophie Nietzsches (Wiirzburg 2008).



Die Klage der Ariadne 509

siegreiche Dionysos”. Und: “Ich habe die Ehe (sc. mit Richard Wagner)
immer nur als Ehebruch interpretiert”. Nietzsche plante ein nicht zu Ende
gefiihrtes (und daher auch nicht aufgefiihrtes) Satyrspiel mit Ariadne,
Dionysos und Theseus (hinter dem sich wohl Richard Wagner verbirgt),
der offenbar als eifersiichtig dargestellt werden sollte.

Durch die Identifikation Nietzsches mit Dionysos bekommt der Titel
Dionysos-Dithyramben einen neuen Sinn und die Bemerkung: “Ich bin
der Erfinder des Dithyrambos” eine gewisse Berechtigung. Denn es sind
Gedichte einer neuen Art von Dithyrambos, nicht aber Dithyramben im
herkémmlichen Sinn, was Nietzsche sehr wohl wusste.!4

Die mythologische Mystifikation von Nietzsches Verhiltnis zu Cosima
Wagner erschlieBt jedoch nicht das Wesentliche des Gedichtes. Mag man
die Worte Nietzsches in Bezug auf die Klage der Ariadne: “Dergleichen ist
nie gedichtet, nie gefiihlt, nicht gelitten worden” fiir iiberzogen halten, so
sind doch die neun Strophen des Gedichtes von unterschiedlicher Lange,
die nichts Statisches, sondern eine stindige unabgeschlossene und daher
offene Bewegung markieren, ein Zeugnis liberragender Kunst Nietzsches.
Nietzsche schlieBt an das Genos des Lamento an; mit den Anfdangen der
Oper war er, wie schon die Geburt der Tragddie zeigt, vertraut. Ebenso
kennt er natiirlich die vier antiken Klagen der Ariadne. Nietzsches Gedicht
ist eine stringente und nachvollziehbare Klage der Ariadne, auch wenn alles
Spezifische, die konkrete Situation (Naxos) fehlt und demzufolge kaum
Motivparallelen mit den erhaltenen Klagen zu finden sind. Der Grund dafiir
ist das erstaunliche Faktum, dass Nietzsches Klage urspriinglich gar keine
Klage der Ariadne war. Denn nahezu der gleiche Text erscheint vier Jahre
vorher (1884) in Also sprach Zarathustra. Hier aber klagt ein Mann, ndmlich
der “Zauberer” und sein Gegeniiber ist Zarathustra. Entsprechend finden
sich maskuline Formen: “Dein stolzester Gefangener”; “dem Einsamsten”,
die Nietzsche dann fiir die Klage der Ariadne ins Femininum verwandelt
hat: “Deine stolzeste Gefangene”, “der Einsamsten”. Der gesamte {ibrige
Text bleibt wortlich der gleiche, nur ist die Strophengliederung eine andere
und es fehlt (in Also sprach Zarathustra) der Auftritt des Dionysos am
Schluss. Stattdessen antwortet Zarathustra mit erboster Kritik: “Er nahm
seinen Stock und schlug mit allen Kréiften auf den Jammernden los”...
“Halt ein, du Falschmiinzer, du Liigner”. Ob sich hinter der Gestalt des
Zauberers Richard Wagner verbirgt, ist umstritten und nur vordergriindig
von Bedeutung. Poetologisch ist bedeutsamer, wie durch die Anderung
weniger Buchstaben das gleiche Gedicht in einem ganz anderen Kontext
zu einer bezwingenden Klage der Ariadne werden konnte. Wire nicht die
Chronologie eindeutig, wiirde man umgekehrt argumentieren und die Klage

14 In seiner Lyrik-Vorlesung in Basel im Wintersemester 1878/9 formuliert Nietz-
sche zutreffend: “Erfinder des Dithyrambos ist Arion”.



510 Hellmut Flashar

der Ariadne fur die frithere Fassung ansehen. Die Reihenfolge ist gegen jede
poetologische Wahrscheinlichkeit. Da auch die meisten anderen Gedichte
der Dionysos-Dithyramben aus demvierten Teil von Also sprach Zarathustra
stammen, zeigt sich zugleich, dass wir es hier nicht mit Zeugnissen des 1889
beginnenden Wahnsinns, sondern eines klaren Bewusstseins zu tun haben.

Indem Nietzsche als Gegeniiber von Ariadnes Klage statt Theseus
Dionysos setzt, hat er nicht nur sich selbst hinter einer bedeutenden Gestalt
verborgen, sondern zugleich den Schliisselbegriff seiner Philosophie
genannt. Die europdische Antike-Rezeption in der Neuzeit erfolgte vor allem
im Zeichen Apolls. Der Apoll von Belvedere als das schonste Kunstwerk
des Altertums ist Symbol dafiir. Der apollinischen Klarheit setzt Nietzsche
den Rausch des Dionysischen entgegen. War es in der frithen Geburt der
Tragodie die Vereinigung des Apollinischen mit dem Dionysischen als
Wesensbestimmung der Tragddie und damit der hochsten Kunstform,
so verschwindet im Laufe der Zeit das Apollinische aus dem Wortschatz
Nietzsches zugunsten des Dionysischen, das in seiner Bedeutung dann so
erweitert wird, dass es das Apollinische in sich aufnimmt.!>

Nietzsche gab den auslosenden Impuls dafiir, dass bald nach seinem
Tode zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Musik, Literatur und Kunst das
Archaische, die ‘wilde Antike’ geradezu modischer Gegenstand wahrer
Dionysosbegeisterung geworden ist. Der gerade 30-jdhrige Richard Strauss
zollt dieser Bewegung seinen Tribut mit der Tondichtung Also sprach
Zarathustra (1896). Dass seine Klage der Ariadne in Ariadne auf Naxos
(1912) nicht auf Nietzsche basiert, hingt damit zusammen, dass der Text
von Hugo von Hofmannsthal stammt. In dessen Drama Ariadne auf Naxos
(1910) und entsprechend in der Oper von Richard Strauss befindet sich
Ariadne teils vor, teils in einer Hohle und klagt unentwegt, auch im Traum
“ewig neue bittere Klagen”. Es gibt keine in sich abgeschlossene Klage; es
wird vielmehr permanent geklagt. Die vier Najaden (bzw. Dryaden) sagen
bzw. singen (bei Strauss): “lIhre Tranen, Ihre Klagen, ach seit wieviel,
wieviel Tagen”. SchlieBlich tritt Bacchus (Dionysos) auf, Ariadne tritt aus
der Hohle und vermutet mit dem Ausruf “Theseus” den zuriickgekehrten
Geliebten: “Ich harre deiner, seit Nachten, seit Tagen, seit wie vielen, ich
weil} es nicht”. Als sie den Gott erkennt, ruft sie aus: “Du Zauberer, du
Verwandler!” Nun wird sie zum Leben zuriickgeholt: “Und eher stiirben
die ewigen Sterne, eh’ du stiirbest aus meinem Arm”.!¢ Es ist evident, dass

15 Vgl. G. Picht, Nietzsche (Stuttgart 21993) 183 ff.

16 Zu den Einzelheiten vgl. K. D. Griwe, Sprache, Musik und Szene in Ariadne
auf Naxos von Hugo von Hofmannsthal und Richard Strauss. Diss. (Miinchen 1969);
L. R. Nickel, Was bleibt, was bleibt von Ariadne? Hugo von Hofmannsthals Ariadne
auf Naxos: Anspruch und Widerspruch. Diss. (Frankfurt a. M. 1993).



Die Klage der Ariadne 511

Hofmannsthal mit seiner enormen Bildung sowohl die antiken Klagen der
Ariadne (Auftritt des Dionysos am Schluss) als auch die Texte Nietzsches
(“Du Zauberer”) in Hintergrund hatte.

Unter den zahlreichen neueren Darstellungen des Theseus-Mythos in
Musik, Literatur und bildender Kunst!” sind nur wenige Zeugnisse, die eine
Klage der Ariadne enthalten oder enthalten konnen. Bei Geméilden und
Skulpturen einer trauernden Ariadne bleibt ja ungewiss, ob vom Kiinstler
auch ein Ausdruck der Klage intendiert ist. Als Beispiel sei die Ariadne
von Georg Kolbe genannt. Kolbe (1877-1947) war neben Ernst Barlach
der erfolgreichste und bedeutendste deutsche Bildhauer des 20. Jahrhun-
derts.!® Seine Ariadne (1918) ist eine kleinplastische, sitzende Figur, die
mit angewinkelten Armen traurig und sehnsuchtsvoll in die Ferne blickt.!?
Der biographische Hintergrund legt eine Klage nahe.?® Kolbe bezieht
sich wohl nicht auf einen antiken Text, sondern auf Nietzsches Klage der
Ariadne. Denn von Nietzsche war er in der Atmosphire der allgemeinen
Nietzschebegeisterung fasziniert. Der Entwurf fiir ein Nietzsche-Denk-
mal in Weimar ist ein gewichtiges Zeugnis dafiir. In die gleiche Richtung
geht auch die Skulptur Dionysos (1959) im Georg-Kolbe-Hain (neben dem
Museum), der (aufgestellt 1965) nicht als schwiarmender oder tanzender,
weinseliger Gott dargestellt ist, sondern ernst und konzentriert, vielleicht
angeregt durch Nietzsches Geburt der Tragodie. In den gleichen Zusam-
menhang gehort auch die Plastik Zarathustras Erhebung (1932-1941,
Guss 1950). Das Motiv der Klage wird von Kolbe wieder aufgenommen
in einer Figur Klage (1921), die eine hockende Frau mit gesenkten und weit
ausgebreiteten Armen zeigt. Kolbe hat dann 1932 noch einmal eine Ariadne
geschaffen, eine iiberlebensgrofe Gipsfigur, die im Krieg zerstort wurde.?!
Den Ausdruck einer Klage vermittelt sie nicht.

17 Die Zeugnisse findet man bei J. D. Reid, “Ariadne”, in: The Oxford Guide to
Classical Mythology in the Arts (Oxford 1993).

18 Zum Werk Kolbes vgl. U. Berger, Georg Kolbe — Leben und Werk (Berlin 1990)
und dies., Georg Kolbe (Museumskatalog) (Berlin 1997-1998). Dr. Ursel Berger ist Di-
rektorin des seit 1950 bestehenden Georg Kolbe-Museums (urspriinglich sein Atelier)
in Berlin, Sensburger Allee 45. Fiir freundliche Auskiinfte danke ich Frau Berger.

19 Abbildung bei W. R. Agard, Classical Myths in Sculpture (Wisconsin 1951) 168
(nicht in dem Anm. 18 genannten Katalog). Von dem Gipsmodell sind 1919 in Dresden
mindestens zehn Exemplare in Terrakotta hergestellt. Das Gipsmodell befindet sich in
der Dresdner Skulpturensammlung. Eine Ausfiihrung in Terrakotta steht im Gewerbe-
museum in Dresden, die anderen sind in Privatbesitz (Mitteilung von Ursel Berger).

20 Kolbe war seit 1917 in Istanbul, wo er zwei Ateliers hatte und mit dem deut-
schen Botschafter Richard von Kithlmann befreundet war. Die Ariadne spielt an auf die
von ihrem Ehemann betrogene oder betrogene Marguerita von Kithimann (Auskunft
von Ursel Berger).

21 Die Angabe im Oxford Guide to Classical Mythology (0. Anm. 17) 210, die Ari-
adneskulptur von 1932 befinde sich in der Eremitage in Leningrad/St. Petersburg kann



512 Hellmut Flashar

Aus dem Bereich der Musik wéren die Oper L’abandon d’ Ariana
von Darius Milhaud (1927) und Ariadna von Darius Milhaud (1927) zu
erwéhnen. Bedeutsam ist, dass der Komponist Wolfgang Rihm Nietzsches
Klage der Ariadne (Urauffiihrung Miinchen 2001) unter dem Titel Aria/
Ariadne. Szenario fiir Sopran und kleines Orchester in Musik gesetzt??
und in seine Oper Dionysos (Urauffithrung bei den Salzburger Festspielen
2010) in verschiedenen Brechungen integriert hat.??> Das letzte Wort hat sie
in dieser Oper nicht.

Denn nach der Klage kommt Dionysos mit Leben und Festesfreude, die
nun auch dem Jubilar zuteil werden moge.

Hellmut Flashar
Miinchen

JlaB kparkuii 0630p BapnaHToB MU(a 00 ApuaaHe B aHTHIYHOCTH, aBTOP MOAPOO-
Hee OCTAHABIMBACTCS Ha MPOU3BEICHUSAX, COIEPKAIINX I1ad MOKUHYTOH Apuan-
ueI (Cat. 64, 10; Ov. Her. 10), 1 mpocIeKUBAET HCTOPHUIO PEIICTIIIUHI STOT0 MOTHBA
B nureparype HoBoro Bpemenm (imbperro Punyuunnm k omepe MoHTeBepan
“Apuanna”, “Apuanna Ha Hakcoce” T'eopra Benmer, “Ariadne-Libera” T'epaepa
u “Tlmag Apuagasr” Hurme).

nicht richtig sein, da die riesige Figur im Krieg zerstort wurde. Nach Mitteilung von
Ursel Berger ist auch die Araidne-Statuette von 1918 nicht in St. Petersburg, sondern
die Figur Genius, die man vielleicht als eine trauernde Ariadne deuten kann.

22 Ich vermeide das Wort “vertont”, weil Rihm einmal (1986) gesagt hat: “Selbst-
verstdndlich kann man Nietzsche nicht vertonen. Man kann iiberhaupt nichts vertonen,
am wenigsten Nietzsche” “Text und Musik bringen einen neuen Text hervor” (zitiert
nach dem Programmheft der Auffithrung 2009 in Basel).

23 Naheres bei H. Flashar, “Die Oper Dionysos von Wolfgang Rihm”, in: Fest-
schrift Hans Jaskulsky (Bochum 2010) 29-38.



