Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

LITERARISCHE VORTRAGSKUNST
IN PETERSBURG

Vortragskiinste gehoren zu den éltesten Kiinsten der Menschheit: Priester,
Propheten und Dichter, spéter Rhapsoden, Rezitatoren, Schauspieler und
SpaBmacher deklamierten, rezitierten, kantilierten oder sangen, haufig be-
gleitet von Instrumentalmusik oder von Pantomime und Tanz. So unter-
schiedlich die Vortragenden, so unterschiedlich ihr Publikum, die Gattun-
gen, Darbietungsformen und Wirkungweisen. Sie kdnnen Zwiesprache
mit den Gottern halten oder an ruhmvolle Taten und die Heroen der Ge-
meinschaft erinnern; sie konnen zu Trénen riihren, Trost spenden oder
jubeln machen. Allein durch die Magie von Stimme und Wort regten sie die
Phantasie ihrer Zuhorer an und versetzten sie auf einen anderen Schauplatz;
gaben Deutungen des Lebens im Spiegel von Lehrsédtzen, Geschichten und
Anekdoten; oder unterhielten ihr Publikum, vertrieben die Langeweile und
provozierten schallendes Gelachter.

Seit der griechischen Antike ist Mnemosyne, die G6ttin der Erinnerung,
ihre Muse. Als Tochter von Himmel (Uranos) und Erde (Gaia) hat sie jene
Kiinste gestiftet, die im Gedéichtnis begriindet sind, wie Tanz, Gesang und
Poesie. Nicht umsonst rufen die Dichtersdnger (Aoiden) seit alters den
Beistand dieser Muse an. In schriftlosen oder schriftarmen Zeiten hatten
sie das kulturelle Gedéchtnis ihrer Gesellschaften zu tradieren. Hunderte,
ja Tausende von Versen trugen sie auswendig vor und vermittelten dadurch
die Kunde von Géttern und Heroen, von Gesetzen und Verheilungen.
Am Beispiel von serbokroatischen Volkssdngern hat der amerikanische
Altphilologe Milman Parry noch in den 1930er Jahren die Leistungen der
homerischen Sidnger wiederzuerkennen geglaubt. Was jenen moglich war,
ndmlich aus dem Gedéichtnis Tausende von Versen vorzutragen, das multe
auch den griechischen Aoiden vor der Verschriftlichung der homerischen
Epen moglich gewesen sein. !

Seitdem sich Lesen und Schreiben verbreitet haben, ist diese Kunst
allerdings in ihrem Ansehen gesunken. Das kulturelle Gedéchtnis beruht
von nun an nicht mehr ausschlieBlich auf dem individuellen Gedéchtnis und
der Autoritét des Vortragenden, sondern auf den Archiven der Schrift. Das

''Vgl. A. Lord, The Singer of Tales, ed. by S. Mitchell, G. Nagy (Cambridge, Mass.
22000).



514 Reinhart Meyer-Kalkus

schriftlich Fixierte gilt es zu hiiten und auszulegen.? Den Dichtersdngern
treten die Rhapsoden und Rezitatoren zur Seite, die vergegenwirtigen,
was aufgeschrieben ist und bereits als Text zirkuliert. Bei den alle vier
Jahre stattfindenden Panathenaia zur Zeit der Peisistratidai wurden die
homerischen Epen abschnittsweise von Rhapsoden vorgetragen,® dabei
mulite der Textbestand der Epen beachtet werden.* Dementsprechend
geringer war das soziale Ansehen dieser ‘Gesangs-Zusammenndher’. Wie
man Platons Dialog /on entnehmen kann, sind sie flir Sokrates nicht ldnger
Dolmetscher der Goétter, sondern Dolmetscher der Dolmetscher, also der
Dichter (Aoiden), deren Texte schriftlich vorliegen.?

Schon Johann Gottfried Herder, der Entdecker der Traditionen
auditiver Poesie in Deutschland, hat eine mediengeschichtliche Deutung
dieser Verdnderungen gegeben, als er meinte, dal mit der “Einfithrung der
Buchstabenschrift” in Griechenland vom 7. vorchristlichen Jahrhundert an
die Kunst der Dichtersédnger allméhlich “untergegangen” sei. “Es entstand
Prosa, aus dem Hexameter ein prosaischer Periodus; die Sagen der Menschen
wurden Buchstaben anvertrauet; es verstummte die Stimme der Musen, die
als Tochter Mnemosynens, den Schatz des menschlichen Gedéchtnisses
vorher allein aufbehalten und lebendig verbreitet hatten. Biicher waren das
Grab des Epos”.® Die Vortragskunst der Rhapsoden und Rezitatoren, wie
wir sie seit der griechischen Antike, seit gut 2.700 Jahren also kennen, hat
diesen Medienwechsel vom Gedéichtnis zur Schrift zu ihrer Voraussetzung.
Potentiell wird sie zur ‘Lesung’.

Als diese Kunst Mitte des 18. Jahrhunderts in Westeuropa (z. B. in
Frankreich, England und Deutschland, spater dann in RuBSland) machtvoll
erneuert wurde und man ihre dsthetischen, emotionalen und gemein-
schaftsbildenden Werte gegeniiber dem stummen individuellen Lesen
wiederentdeckte, verstirkte sich dieser Bezug auf Texte womoglich noch.
Vortragskunst wurde zur ‘Charakteristik’ (wie man um 1800 sagte): Sie
interpretierte literarische Texte, die hidufig bereits durch eine stumme
Lektiire bekannt waren oder nach dem Vortrag noch einmal still gelesen
werden konnten. Nicht die Leistung des Gedéchtnisses der Vortragskiinstler
stand im Mittelpunkt, sondern deren Kunst, einen Text mit der Stimme
so zu vergegenwartigen, dall die Zuhorer zu eigener Phantasietitigkeit

2 “DaB gepfleget werde / Der feste Buchstab, und bestehendes gut / Gedeutet. Dem
folgt deutscher Gesang”, wie es in Holderlins ‘Patmos’ heifit.

3 H. Flashar, Der Dialog Ion als Zeugnis platonischer Philosophie (Berlin 1958) 23.

4 J. Latacz, “Rhapsoden”, Der Neue Pauly X (2001) 947 f.

5 Vgl. idem, “Rezitation”, ibid., und “Aoiden”, Der Neue Pauly 1 (1996) 820 f.

¢ J. G. Herder, “Homer, ein Giinstling der Zeit”, in: J. G. Herder (Hg.), Werke in
zehn Bdnden, VIII: Schriften zu Literatur und Philosophie 1792—1800, hg. H. J. Irm-
scher (Frankfurt a. M. 1998) 93.



Literarische Vortragskunst in Petersburg 515

angeregt werden und entsprechende Emotionen empfinden. Der Rhapsode
hatte idealiter hinter dem Text zuriickzutreten, er sollte, nach einer Forderung
von Goethe, “als ein hohreres Wesen in seinem Gedicht nicht selbst
erscheinen, er ldse hinter einem Vorhange am allerbesten, so dal man von
aller Personlichkeit abstrahierte und nur die Stimme der Musen im Allge-
meinen zu horen glaubte™.”

Seitdem es elektronische Mnemotechniken gibt, erscheint die Gedéa-
chtniskunst vollends iiberholt. Wozu noch das Gedéchtnis schulen, wenn
das richtige Wort jederzeit durch technische Hilfsmittel wie Teleprompter
abgelesen werden kann? Das “memorierende Verhalten gegeniiber Texten,
die durch elektronische Nachrichten- und Speichertechnik zeitgleich in
alle Welt verbreitet und noch mit den bescheidensten Mitteln allenthalben
reproduziert werden” konnen, sei antiquiert, so wird behauptet.® In der
Tat ziehen selbst groe Redner und Vortragskiinstler es vor, vom Blatt
abzulesen oder sich elektronischer Souffleusen zu bedienen, weil sie sich
ihres Gedédchtnisses nicht mehr sicher sind. Eine Versagens-Angst sucht
sie heim. Andererseits sind die Erwartungen des Publikums an sie, die
Texte korrekt wiederzugeben, gestiegen. Immer weniger wird geschétzt,
wenn Rezitatoren vom Text abweichen, nach Belieben kiirzen oder eigene
Formulierungen einflechten, wie dies noch in den 1960er Jahren im
deutschen Sprachbereich tiblich war.

Uber solchen Entwicklungen wird leicht vergessen, daB man ein
Publikum kaum wirkungsvoller in Bann schlagen kann als durch die Kunst
der Memoria. Nichts mitreilender, als mit dem Vortragenden von Eisscholle
zu Eisscholle zu springen, immer in der Gefahr zu stocken, abzugleiten
und zu versinken oder aber im Rausch des Gelingens zu vergessen,
daB hier tiberhaupt eine Klippe besteht. Ich habe diese Kunst einmal in
Petersburg erlebt, als mich Alexander Gavrilov zu einem Vortragsabend
mit dem russischen Rezitator Mihail (Mihajlowitsch) Kosakov mitnahm.?

7 J. W. Goethe, “Uber epische und dramatische Dichtung”, in: J. W. Goethe, Scimt-
liche Werke, Briefe, Tagebiicher und Gespriche in vierzig Biinden: Asthetische Schrif-
ten 17711805, hg. F. Apel (Frankfurt 1998) 447.

8 Vgl. A. Meyer: “Das 20. Jahrhundert. Musikalische Lyrik im 20. Jahrhundert”,
in: H. Danuser (Hg.), Musikalische Lyrik, Teil 2: Vom 19. Jahrhundert bis zur Gegen-
wart. AufSereuropdische Perspektiven = S. Mauser (Hg.), Handbuch der musikalischen
Gattungen VIII: 2 (Laaber 2004) 225-329, 225.

 Mihail Kosakov (1934-2011) in Leningrad aufgewachsen, war als Schauspie-
ler, Regisseur, Deklamator und Autor hervorgetreten. 1992 wanderte er nach Israel
aus, kehrte aber nach einigen Jahren nach Ruflland zuriick. Kosakov stammte aus
einer Philologenfamilie, die Bezichungen zum Kreis der russischen Formalisten,
aber auch zu Dichtern wie Achmatowa und dem Nachwuchs-Genie Brodskij unter-
hielt. Kosakov hatte Brodskij also noch selber kennengelernt und miterlebt, wie die-
ser seine Gedichte rezitierte. — Wenn Kosakov ein Brodskij-Gedichte wie ‘Pilgrim’



516 Reinhart Meyer-Kalkus

Auf dem Programm standen lyrische Texte “Von Puschkin bis Brodskij”
(29.6.2007), — wovon ich iibrigens kaum ein Wort verstand, weil ich im
Russischen nur Anfingerkenntnisse habe. Kosakov trug seine Texte in
zwel jeweils 70-miniitigen, durch eine Pause getrennten Abschnitten vor.
Er sprach frei, ohne einen Souffleur vor oder hinter sich und auch ohne
Manuskript oder Spickzettel zur Hand zu haben. Dieses riskante Arran-
gement sollte sich gleich zu Beginn des Abends furchtbar richen, als er
bei einem Brodskij-Gedicht einen Hanger hatte. Anderthalb Minuten lang
suchte er ratlos den Biithnenboden ab, als ob er den Vers-Anschlufl wie
einen verlorenen Faden wieder aufnehmen konnte. Doch passierte ihm
dergleichen kein zweites Mal. Nachdem er sich wiederin die Stromschnellen
der Wortfluten gestiirzt hatte, fand er, wie berauscht vom eigenen Uber-
dem-Wasser-Schwimmen, wie im ‘Flow’, nun auch die Krifte, um sich
ohne weiteren Unfall durch sein Programm hindurchzusprechen. Unter
anderem trug er mit einer Art von finsterer Wildheit den ‘Ehernen Reiter’
von Puschkin vor, ein Langgedicht, das allein 25 Minuten in Anspruch
nahm und die Zuhdrer, die den Text seit Schulzeiten kannten, zu Begei-
sterungsstlirmen hinrif3.

An Kosakovs Vortragskunst konnte man studieren, wie Memoria und
Gestik zusammenspielen. So komplex ndmlich die Kunstgriffe der Memoria
auch sein mogen, Kosakov schien vor allem die Verbindungskanile zu
Gestik und Mimik zu aktivieren. Die Worte bilden offenbar zusammen mit
Tonfillen, Gesten und Korperhaltungen ein kommunizierendes System
von Gedichtnisspeichern, die Wort-Erinnerungen sind mit gestisch-moto-
rischen Erinnerungen gekoppelt. Wenn immer sich Kosakov die jeweils
nichste Wendung des Texts ins Gedéchtnis rufen wollte, ahnte er nicht
allein die Worte, sondern die zu den Worten gehdrenden Gesten und
Korperhaltungen voraus, und indem er diese auszufiihren im Begriffe war,
kamen ihm auch schon die Worte auf die Sprechwerkzeuge. Offenbar sind
sie als Schemata senso-motorisch in Hand, Mimik und Haltung verkorpert,
noch bevor sie phonetisch laut werden. Eine Mneme wacht in der Physis,
so konnte man Walter Benjamin variierend sagen:!? eine gestisch-mimische

vortrug (vgl. http.://www.youtube.com/watchgl=US&v=n0r3WNkM8X4), so mochte
man Echos der Dichterstimme hdren. — Einer der Verse von Brodskij, die Kosakov
an jenem Petersburger Abend vorlas, lautete: “Talent ist die Nadel, und der Faden —
Stimme”. Hinweis von Alexander Gavrilov.

10W. Benjamin, “Ursprung des deutschen Trauerspiels”, in: R. Tiedemann,
H. Schweppenhéuser (Hgg.), Gesammelte Schriften 1 (Frankfurt a. M. 1974) 392. — Zu
dieser engen Verbindung von Sprechen, Motorik und Mnemnotechnik hat Erich Drach,
ein Theoretiker der Sprechkunst, in den 1920er Jahren eine interessante Beobachtung
festgehalten (E. Drach, Die redenden Kiinste [Leipzig 1926] 133): “Als in den Kriegs-
gefangenenlagern [des Ersten Weltkriegs| exotische Gefangene ihre Lieder und Kampf-
rufe zu phonographischer Aufnahme vortragen sollten [fiir das Berliner Lautarchiv],



Literarische Vortragskunst in Petersburg 517

Erinnerungsspur, welche Klang und Worte assoziiert. Als ob die korperlichen
Bewegungen oder deren Antizipation eine Art von Echoraum bildeten, in
dem sich der Klang von Worten formen kdnnte. So konnte man an diesem
Abend verfolgen, wie Kosakov Gesten und Tonlagen einzunehmen im
Begriff war, von denen er wullte oder ahnte, daf3 sie mit bestimmten Worten
oder Versen assoziiert waren und die dann auch prompt ins Gedéichtnis
zuriickkehrten. Ganze Textpassagen wurden so aufgerufen.

Tonfall und Gestik hatten dabei unterschiedliche Funktionen. Der Ton-
fall repréasentierte jeweils die Haltungen des Vortragenden, so wie sie vom
Text gefordert wurden: ironisch, spottisch, anklagend, klagend, verbittert,
aufbegehrend, humorvoll, begiitigend, belehrend, strafend, enthusiastisch
begeistert etc. Solche Tonfille charakterisierten ganze Redeeinheiten, von
Strophen oder von Versen. Anders die Gesten: Sie stellten gegeniiber den
Tonfillen die mikro-segmentalen Gliederungsmittel dar, waren unerldflich
fiir die jeweils ndchste Wendung: unterstreichend, erwédgend, hinweisend,
abweisend, heranholend, ausholend, winkend, drohend, ausfallend, anru-
fend, beschworend, klarstellend etc. So distinkt die jeweiligen Funktions-
bereiche, so genau waren Tonfalle und Gesten doch aufeinander bezogen:
Jene gaben den akustischen Rahmen von groferen Redeeinheiten vor,
diese segmentierten im Mikrobereich.

DaB sich ein Vortragskiinstler der Gefahr des Versagens seines Gedécht-
nisses aussetzt und diese dann in der Sprechsituation vor Zuhorern bannt,
hat ihm von jeher Anerkennung und Autoritit eingebracht — wie in anderer
Weise dem Theaterschauspieler und anderen Sprechern, welche die freie
Rede praktizieren. Fiir die Zuhorer ist und bleibt es ein grundlegender
Unterschied, ob ein Text vorgelesen oder auswendig aufgesagt wird
(fr. ‘par coeur’). Der Text wird dann nicht zitiert, sondern verkorpert. Der
Rezitator 146t den Zuhorer an der Geburt des Textes teil haben, der hier
und jetzt vor unseren Augen und Ohren entsteht, als ob es kein vorgingiges
Script dazu gidbe. Wir kdnnen dann gar nicht mehr unterscheiden und wir
sollen wohl auch nicht mehr unterscheiden kénnen zwischen dem Text,
so wie er ist, und so wie er in diesem Augenblick von diesem Rezitator
entwickelt wird. Er soll uns gar nicht anders erscheinen als in der Gestalt,
in der er jetzt erklingt. Jede distanzierende Eigenstellung des Vortragen-
den scheint aufgegeben und Vortrag und Vorgetragenes — Signifikant und
Signifikat — zu einer symbolischen Einheit verschmolzen, die man nicht
weiter aufschliisseln kann: das Was des Vorgetragenen vom Wie seiner
Darbietung nicht zu trennen. Eben diese Verschmelzung der Auffiihrung
mit dem zugrunde liegenden Text zu einem eigenen Werk, eben zum

flihrten sie jedesmal die zugehorigen Ténze vor dem Aufnahmetrichter aus, und sowie
der Aufnahmeleiter sie bat, zu besserem Gelingen vor dem Apparat stille zu stehen, war
es mit der Leistung tiberhaupt aus, der Vortragende nicht mehr imstande, fortzufahren.



518 Reinhart Meyer-Kalkus

Sprechkunstwerk, ist eine der Voraussetzungen der absorbierenden Kratft,
welche die Vortragskunst ausiiben und selbst in Zeiten allgegenwértiger
Medientechnologien glanzvoll behauptet kann.

Goethe sprach einmal in einem Brief an seinen Freund Zelter von einer
“Art Symbolik fiirs Ohr, wodurch der Gegenstand, insofern er in Bewegung
oder nicht in Bewegung ist, weder nachgeahmt noch gemalt, sondern in der
Imagination auf eine ganz eigene und unbegreifliche Weise hervorgebracht
wird, indem das Bezeichnete mit dem Bezeichnenden in fast gar keinem
Verhéltnisse zu stehen scheint”.!! In der Symbolik fiirs Ohr vergifit der
Zuhorer die Wirkung einzelner Kunstmittel und glaubt, die Sache selber
in ihrer Bewegtheit vor sich zu sehen. Das Bezeichnete des Gehalts
scheint dann mit dem Bezeichnenden unaufloslich verbunden zu sein. Der
Fortgang des Vortrags und die Erzeugung innerer Vorstellungsbilder bilden
eine einzige Bewegung, und der Vortrag vollendet sich in der angeregten
Einbildungskraft, in der Absorption des Zuhdrers.

Solche Uberlegungen verdanke ich dem Abend in Petersburg — nicht
zufillig jener Stadt, in der in den 1920er Jahren die empirische Erforschung
und die Theorie der Vortragskunst im Umkreis der formalistischen Schule
begriindet wurden, als Lehre vom ‘klingenden Wort’.!2

Reinhart Meyer-Kalkus
Wissenschaftskolleg zu Berlin

Pa3mpIIuIeHNs 0 COBPEMEHHOM HMCKYCCTBE PELUTALMM M €r0 CBS3H C aHTUYHOU
1 HOBOI'PEUECKOM Tpagullei.

11 Brief an Zelter vom 6. Marz 1810, in: J. W. Goethe, Sdmtliche Werke, Briefe,
Tagebiicher und Gespriche, wm vierzig Bdnde, Abt. 11, Bd. 6/33, hg. R. Unterberger
(Frankfurt a. M. 1993) 538.

12 Vel. P. Brang, Das klingende Wort: zu Theorie und Geschichte der Deklama-
tionskunst in Russland (Wien 1988) 25 f.; II. Bpaur, 3syuawee crnoso. 3amemxu no
meopuu 1 UCMopuu OeKIamayuoHHo2o uckycemea 6 Poccuu (M. 2010).



