
eISSN: 3042-4046   147 

Contribution de la traduction biblique à l’enrichissement des langues 
cibles : Le cas du bamanankan au Mali 

Youssouf DEMBELE 
Eglise Evangélique Protestante du Mali 

ydembele@afribonemali.net 

Résumé  

La traduction biblique fait plus que transmettre le message spirituel du texte sacré. Elle a servi 
de référence pour le développement d’une littérature locale et d’ouvrages pédagogiques, 
favorisant ainsi l’apprentissage et l’expansion de l’usage écrit des langues cibles. La Bible 
demeure l’œuvre littéraire la plus importante dans la plupart des langues africaines. Sa 
traduction continue d’occuper une place de choix dans les démarches d’enrichissement des 
langues cibles. Elle joue un rôle fondamental dans l’enrichissement lexical et conceptuel des 
langues comme le Bamanankan. Elle contribue à l’expansion et la stabilisation du vocabulaire 
et à l’instrumentalisation de nombreuses langues par la création et l’adaptation de néologismes, 
par la standardisation des structures grammaticales et par le renforcement de l’usage de certains 
termes et expressions déjà existants. Notre étude vise à illustrer ces vérités à l’aide d’exemples 
tirés de la Bible en Bamanankan. Elle se justifie dans le cadre de ce Colloque par l’inextricable 
interdépendance entre les disciplines de la traduction et de la terminologie. L’article est un appel 
à mettre en place au Mali des commissions nationales de néologie et de terminologie regroupant 
traductologues et terminologues afin d’optimiser cette mission d’enrichir et d’améliorer nos 
langues nationales. 

Mots clés : Bamanankan, Bible, enrichissement, terminologie, traduction 

Abstract 

Bible translation extends beyond merely conveying the spiritual message of the sacred text. It has served 
as a foundational reference for the development of local literature and educational materials, thereby 
facilitating literacy and the expanded use of written forms in target languages. The Bible remains the 
most significant literary work in most African languages, and its translation continues to play a central 
role in efforts to enrich these languages. In particular, it contributes to the lexical and conceptual 
development of languages such as Bamanankan. Bible translation fosters the expansion and stabilization 
of vocabulary and enhances the functionalization of numerous languages through the creation and 
adaptation of neologisms, the standardization of grammatical structures, and the reinforcement of the 
usage of existing terms and expressions. Our study aims to illustrate these principles using examples 
from the Bible in Bamanankan. Its relevance to this conference lies in the intricate interdependence 
between the disciplines of translation and terminology. This paper advocates for the establishment of 
national commissions on neology and terminology in Mali, bringing together translation scholars and 
terminologists to enhance and optimize the mission of enriching and refining our national languages. 

Keywords: Bamanankan, Bible, Language Enrichment, Terminology, Translation 

Bákurubafɔ 
Bibile kányɛlɛmani jɔ̀yɔrɔ tɛ́ dàn Ala ka kúma kányɛmani dɔ́rɔn mà nka a bɛ kɛ́ sábabu ye ka kàlan dòn 
bárika la mɔ̀kɔw cɛ́ma mínnu ye Bibile kányɛlɛmanen sɔ̀rɔ. Bibile kányɛlɛmani kɛ́la sábabu ɲúman ye 
síya cáman ka sɛ́bɛn kàlantaw sɔ̀rɔ u yɛ̀rɛw ka kán na. A yʼa tó mɔ́kɔ cáman ka  sé kʼu ka kánw sɛ́bɛn 
kʼu kàlan. A ye dáwula dòn kánw na u fɔ́baaw ɲɛ́na. An ka Fàrafinna kán cáman na, gáfe wɛ́rɛ tɛ́ yen 
mín ka bòn ka Bibile bwɔ́. Bibile kányɛlɛmani bɛ ka táa ɲɛ́ ka jɔ̀yɔrɔba tà wálew ni táabolow cɛ́ma 
mínnu bɛ ɲɛ́sin kánw yíriwali ni u sánkɔrɔtali mà i nʼa fɔ́ bamanankan. Bibile kányɛlɛmani bɛ nà  ni kán 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     148 
 

dáɲɛw jɛ́ɛnsɛnni ni u básikili ye. Ka fàra o kàn, a bɛ kɛ́ sábabu ye ka dáɲɛ kúraw dòn kán na, ka kán 
mábɛncoko ni a sɛ́bɛncoko ɲɛ̀ kʼu básiki. A bɛ sáŋa kúra dí dáɲɛ kɔ́rɔ dɔ́w mà mínnu tún bɛ ɲíni ka 
túnun. An ka nìn ɲɛ́ɲinini kùnba dɔ́ ye ka nìn fɔ́lenw sɛ́mɛntiya ni mìsaliw ye ka bwɔ́ Bibile kányɛlɛmani 
báara la. Kùnba bɛ nìn ɲɛ́ɲinini na nìn «Fòroba dódaɲɛdɔn yíriwali jàmalajɛba» la sábu kányɛlɛma ni 
dódaɲɛdɔn sírilen bɛ ɲɔ́kɔn na, u mélekelen bɛ ɲɔ́kɔn na yɛ̀rɛ. Nìn ɲɛ́ɲinini ye wéelekan ye ka ɲɛ́sin Mali 
jàmana ɲɛ́maaw mà ko u ka báarajɛkuluw sìki sènkan mínnu bɛ ɲɛ́sin dáɲɛkurabwɔ ni dódaɲɛdɔn mà 
walisa ka báara kɛ́ cóko bɛ̀nnen na mín bɛ nà ni an ka fàsokanw sánkɔrɔtali ni u yíriwali ye. O 
dáɲɛkurabwɔ ni dódaɲɛdɔn báarajɛkuluw mɔ̀kɔw na kɛ́ kányɛlɛmanaw ni dódaɲɛdɔnnaw ni kúmadonso 
dɔ́w ye. 
 
Dáɲɛkolow: Bamanankan, Bibile, yíriwali, dódaɲɛdɔn, kányɛlɛma 
 
 

Introduction 

« Vers plus d’aménagement de la terminologie en langues africaines ». Tel est le thème 

central du Colloque scientifique international sur la terminologie en langues africaines du 28-

31 juillet 2025 à l’Université des Lettres et des Sciences Humaines de Bamako. Il participe à la 

célébration du bicentenaire (1825-2025) de la lexicographie moderne de la langue bamanan, la 

langue parlée par plus de 80% de la population malienne (I. Ballo, 2019, p.1). Selon ses termes 

de références : « Le colloque se penche particulièrement sur l’aménagement de la terminologie 

qui vient en appui à l’aménagement linguistique global comprenant l’aménagement du statut et 

l’aménagement du corpus. Ainsi, l’aménagement de la terminologie implique les démarches de 

l’enrichissement lexical de la langue ». La traduction en général et la traduction biblique en 

particulier, occupe une place de choix dans ces démarches d’enrichissement lexical des langues 

en général, et des langues africaines en particulier. Cette étude intitulée : « Contribution de la 

traduction biblique à l’enrichissement des langues cibles : Le cas du bamanankan au Mali », 

émerge de l’expérience d’un praticien de la traduction biblique et vise à illustrer la part de celle-

ci dans l’enrichissement du Bamanankan au Mali. En effet, la traduction biblique ne se limite 

pas à la transmission du message spirituel d’un texte sacré, elle participe de plusieurs manières 

au développement des langues cibles de traduction. Les Bibles traduites ont souvent été parmi 

les premiers textes écrits dans beaucoup de langues du monde. Comme l’illustre les cas du 

Bamanankan, du Dogon, du Boomu et du Khassonke, elles ont servi de référence pour le 

développement d’une littérature locale et d’ouvrages pédagogiques, favorisant ainsi 

l’apprentissage et l’expansion de l’usage écrit de ces langues. C’est ainsi que la traduction de 

la Bible en allemand par Martin Luther a eu un impact significatif sur le développement de la 

langue allemande, en favorisant l’émergence d’une forme écrite standardisée et en renforçant 

un sentiment d’identité nationale fondé sur la langue. Sa traduction, largement diffusée grâce à 

l’imprimerie, a contribué à unifier les divers dialectes allemands en une forme plus standardisée 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     149 
 

appelée Hochdeutsch (haut allemand, l’allemand standard). Cette standardisation s’est étendue 

au-delà des textes religieux, influençant la littérature, l’éducation et la communication 

quotidienne (Wikipedia 2025). La Bible demeure encore l’œuvre littéraire la plus importante 

dans la plupart des langues africaines telles que le Bamanankan, le Dogon, le Boomu et le 

Khassonke du Mali. Sa traduction joue un rôle fondamental dans l’enrichissement lexical et 

conceptuel des langues cibles de traduction. Elle contribue à l’expansion du vocabulaire et à 

l’instrumentalisation de nombreuses langues par la création et l’adaptation de néologismes, par 

la standardisation et la stabilisation du vocabulaire et des structures grammaticales et par le 

renforcement de l’usage de certains termes et expressions déjà existants.  La traduction de la 

Bible encourage l’usage du bamanankan, tant à l’écrit qu’à l’oral, et renforce sa transmission 

aux générations futures contribuant ainsi à sa vitalisation et préservation. 

Notre contribution s’enracine dans le sol profond et fertile de la terminologie biblique et 

théologique. Après un bref survol de l’histoire de la traduction biblique en bamanankan du Mali, 

elle explore la contribution de la traduction biblique à l’enrichissement du bamanankan sous 

trois aspects : (1) l’établissement de normes orthographiques, (2) l’élargissement du lexique et 

(3) l’établissement de normes grammaticales. Cette étude est à la fois une contribution théorique 

et le résultat d’une recherche de terrain et d’enquêtes auprès de nombreuses personnes en direct 

ou par le moyen des réseaux sociaux et surtout le fruit d’ateliers de termes clés organisés au 

cours des 20 dernières années. 

1. Bref survol de l’histoire de la traduction biblique en langue bamanan 

1.1 La première Bible protestante en Bamanankan  

George Clinton Reed (1872-1966)1, le premier traducteur de la Bible en bamanankan a 

commencé son travail par une étude de la langue cible, le bamanankan. En 1913, le Gouverneur 

colonial Marie François Joseph Clozel (1860-1918)2 offre à George Reed, alors en visite à 

Bamako, une copie du livre de grammaire bambara de Émile-Fernand Sauvant (1869-1939)3  

 
1 Le 8 mars 1950, à l'âge de 78 ans, George Reed reçut la Croix de la Légion d'honneur des mains du Haut-Commissaire 

de la République de l'Afrique occidentale et fut fait Chevalier de l'Ordre national de la Légion d'honneur. Il s'agissait de la plus 
haute distinction française, décernée à Reed pour les services rendus au peuple soudanais en traduisant l'intégralité de la Bible 
en langue bambara. Lorsque Reed prit sa retraite en 1951, le gouverneur du Soudan organisa un banquet en son honneur dans 
sa résidence de Koulouba (site de l'actuel palais présidentiel). Mais le couronnement de la vie terrestre de Reed eut lieu en 
1963, lorsque la British & Foreign Bible Society imprima pour la première fois, sous une seule couverture, l'intégralité de la 
Parole de Dieu en langue bambara. Reed est entré dans la gloire en 1966, à l'âge de 94 ans. 

2 François-Joseph Clozel est un administrateur colonial français (1893), Secrétaire général du gouverneur de la Côte-
d'Ivoire (1899) puis lieutenant-gouverneur (1903), Gouverneur du Soudan français (1908), Gouverneur général de l'Afrique 
occidentale française (1915). 

3 Émile-Fernand Sauvant était un prêtre catholique français de la Société des Missionnaires d’Afrique connue sous le nom 
de « Pères Blancs ». Il reçoit sa première nomination à Ségou (1895), Vicaire apostolique de l’Archidiocèse de Bamako (1921).  
Il est reconnu par son travail de linguiste spécialiste du Bambara avec des publications importantes comme : Manuel de la 
langue bambara (1905), Grammaire Bambara (1913) et Dictionnaire Bambara-Français et Français-Bambara (1926). 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     150 
 

qui venait juste de paraître la même année. Avec ce document précieux en main, Reed 

commence à apprendre le bamanankan. Plus tard, il traduit en anglais le Dictionnaire Bambara-

Français de Mgr Sauvant publié en 1926 (Ph. Anderson, 2007). Pour documenter les usages 

existants et les genres littéraires, Reed compile une collection de contes bamanans. Le 

Protestantisme arrive des Etats Unis au Mali en 1919 par l’entremise de deux hommes, deux 

George : George S. Fisher (1856-1920), fondateur de la Gospel Missionary Union (GMU) et 

George C. Reed (1872-1966). Déjà en 1923, l’évangile de Luc est publié en bamanankan par la 

Société Biblique Britannique sous le titre, « Yesou Masia Kibaro Douma min sebena Louka 

fe ». Il a été traduit par le Pasteur Moussa Samuel Dansokho dit Vauvert (1876-1931) du Sénégal 

et révisé par le missionnaire américain George Reed au Mali. En 1926, l’évangile selon Jean 

est envoyé à la même maison d’édition pour publication. En 1937, le Nouveau Testament 

complet est publié par la Société biblique britannique. Reed termina la traduction de la Bible 

entière en 1951. Une autre équipe de traducteurs fit des retouches et le manuscrit fut envoyé à 

la Société biblique britannique en 1961 pour impression. La Bible imprimée arriva au Mali en 

1963, sous le titre: « Alla ka kuma sebẽnẽ mĩ be wele Bible senuma : Lahidu koro ni lahidu kura 

do ». Cette Bible est le fruit de longues années de labeurs (1919-1963) d’une équipe de 

missionnaires américains, George Clinton Reed, Caroline Campbell, Marie Freligh, E.P. 

Howard et Helen Martin. Les principaux collaborateurs maliens furent Sounko Couloubali 

(Warasala, cercle de Fana), Fadjinè Diakité (Bougouni), Douba Dembélé (Ntorosso, cercle de 

San), Paul Sidibé (Diaramana, cercle de Koutiala). Ce dernier servait de scribe pendant que 

Georges Reed et Douba Dembélé traduisaient (Sé Dembélé, 1979 par lettre personnelle ; 

Samuel Coulibaly, 2025, information orale reçue de Douba Dembélé, lui-même).  

Pour traduire les notions inconnues, les traducteurs bibliques du bamanankan avaient surtout 

deux langues sources d’emprunt : l’Arabe et le français. Les noms des plantes et des animaux 

inconnus des Bamanans étaient empruntés au Français même si les lecteurs ne comprenaient 

pas français. En 1923, l’écriture même du Bamanakan se faisait avec beaucoup de dépendance 

du français. « Herodou toumbe Youdia masaya la touma mi, o touma la Alla-son-laseba do 

toumbe, a toua ko Zakaria, Abia ka Alla-son-laseba koulou ma do; a mouso ye Harouna bonson 

do ye, a toua ko Elisabeta. Ou fla be tlenen toumbe Alla nyekoro, ou be tama Matigi ka tyi 

foleou be la ani a sira be la, dyalaki yoro t'ou la. Den si t'ou fe, katougouni Elisabeta ye boroke 

ye; ou fla be korolembe » (G. Reed, 1923, Luc 1:5-7). 

L’enseignement en bamanankan occupe une part importante de l’activité des missionnaires. 

Ils créent une école de formation des filles pour trois mois par an et une école pour garçons 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     151 
 

déscolarisés de cinq mois. Filles et garçons apprennent à lire et à écrire en bamanankan tout en 

apprenant quelques métiers. La traduction du Nouveau Testament a rendu possible l’ouverture 

d’écoles bibliques pour la formation des Pasteurs en bamanankan à Ntorosso (San) et à Mana 

(Ouélessébougou). Les missionnaires contribuèrent ainsi à l’émergence d’une classe d’instruits 

dans la langue bamanan et à la promotion de cette langue. 

1.2 La révision de la Bible protestante Bamanan de 1970-1996 

De 1970 à 1996, la Bible publiée en 1963 sera retraduite et publiée avec l’ancien alphabet 

puis avec le nouvel alphabet décrété en 1985 sous le titre de : Ala ka Kuma sɛbɛnnen min bɛ 

wele Bible Senuma : Layidu Kɔrɔ ni Layidu Kura don. Des amendements orthographiques 

mineurs seront apportés au texte mais les noms propres y compris le titre « Bible » ont gardé 

presque leurs formes françaises : Aminadab, Salmɔn, Boaz, Rahab, Obɛd, Ruti et Roboam. 

L’Association des groupements d’Eglises et Missions Protestantes Evangéliques du Mali 

organise un séminaire national à Ségou en mars 1991 pour former les Pasteurs protestants à la 

lecture du nouvel alphabet. 

1.3 La révision de la Bible protestante Bamanan de 2009 

En 2009, l’Alliance Biblique du Mali entame une révision en profondeur de la Bible en 

bamanankan. La révision porte sur l’orthographe et le contenu. L’orthographe tient compte des 

tons, les noms propres sont translittérés sur la base de leurs formes hébraïques et grecques, le 

contenu est comparé aux textes sources hébreu et grec. Si la traduction des publications 

précédentes de la Bible était en grande partie l’œuvre des missionnaires étrangers avec le rôle 

des nationaux limité à celui d’assistants, les travaux en cours sont une initiative malienne sans 

la participation d’aucun expatrié. En plus de la traduction biblique, l’équipe envisage la 

rédaction d’un manuel de grammaire pour l’enseignement avancé de la langue bamanan dans 

les institutions de formation de l’Église. Le bamanankan demeure le médium privilégié de la 

prédication dans les églises protestantes du Mali puisque 85 à 90% des Pasteurs reçoivent leur 

formation biblique en bamanankan dans les Instituts bibliques de Mana (Bougouni) et de 

Ntorosso (San). La traduction biblique joue un rôle fondamental dans le développement 

linguistique en enrichissant les langues cibles à plusieurs niveaux surtout quand elle est 

accompagnée d’efforts de formation et de vulgarisation comme ceux de l’Église pour 

maximiser son impact positif. Une Église a même adopté cette devise : « Il n’y avait parmi eux 

aucun analphabète, chacun pouvait lire sa Bible dans sa langue maternelle ». C’est une noble 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     152 
 

ambition de faire de l’Église un centre de développement des langues nationales ou chaque 

membre est équipé pour lire sa Bible dans une langue qu’il maîtrise.  

2. Établissement de normes orthographiques  

La tâche de traduction exige des compétences pluridisciplinaires (Zainurrahman, 2010) qui font du 

traducteur un agent privilégié de développement de sa langue maternelle. Sa compétence linguistique 

et sociolinguistique, c’est-à-dire, la capacité du traducteur biblique à comprendre et utiliser 

correctement les langues sources (hébreu, araméen, grec, parfois le français ou l’anglais) et la langue 

cible le bamanankan ainsi que sa capacité à évaluer l’impact social de l’orthographe le rendent apte 

pour sa mission. Le volume de texte sur lequel travaille le traducteur biblique lui permet de constituer 

un corpus lexical représentatif et d’identifier tous les phonèmes de la langue (voyelles, consonnes, 

tons). De plus, le traducteur biblique bamanan peut s’appuyer sur plus de 75 ans d’expérience 

d’enseignement du bamanankan dans l’Église. L’équipe de traduction biblique peut non seulement 

s’inspirer d’autres orthographes africaines mais aussi de celles du grec et de l’hébreu pour prendre des 

décisions concernant l’orthographe. Ainsi, à l’image de l’hébreu et surtout en conformité avec la 

prononciation ordinaire du bamanankan, l’équipe de traduction a choisi de préfixer le pronom non 

emphatique « ń » aux mots qu’il accompagne. Exemples : (1) Ńtɛ́ (je refuse), (2) ńbɛ táa (je vais), (3) 

ńsɔ̀nna (j’accepte), (4) ńka báara bánna (mon travail est fini). 

L’équipe de traduction biblique a consciemment choisi comme principe orthographique, la 

transparence orthographique qui signifie que chaque phonème (son distinctif) de la langue est 

représenté par un seul graphème (une lettre ou une combinaison de lettres), et que chaque graphème 

correspond à un seul phonème. L’objectif de ce choix est de faciliter l’apprentissage de la lecture et de 

l’écriture de la langue bamanan par le grand nombre des chrétiens dont le bamanankan n’est pas la 

langue maternelle. 

2.1 L’alphabet Bamanan 

La bonne orthographe passe par l’adoption d’un alphabet capable de représenter clairement et 

efficacement tous les sons du bamanankan tout en étant facile à apprendre et à utiliser. Cet alphabet doit 

être exhaustif, distinctif, régulier et pragmatique. Après une réunion de groupes d’experts pour 

l’unification des alphabets des langues nationales tenue à Bamako du 28 février au 5 mars 1966 sous 

l’égide de l'UNESCO, le groupe mandingue proposait l'alphabet suivant : a b d dy e é f g gb h i k kh l 

m n nw ny ò p r s sh t ty u w y z (30 graphèmes). Le 26 mai 1967 fut promulgué le décret nO 85/PG 

fixant l'alphabet pour la transcription de quatre langues nationales : le mandingue, le peul, le tamasheq 

et le songhaï. L'alphabet mandingue se présentait comme suit : a b dj e è f g h i k kh l m n ny ŋ o ò p r s 

sh t c u w y z (28 graphèmes).  

La première Bible en bamanankan était déjà publiée en 1961. Du texte de l’évangile selon Luc publié 

en 1923, se dégage l’alphabet suivant : a b d dy e (é è) f g h i k l m mp n ngh nt nw ny o ô p r s t ty u w 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     153 
 

y z (29 graphèmes). La version de Luc reflète bien l’époque coloniale avec sa grande dépendance au 

français pour la transcription du bamanankan. 

On constate qu’après 200 ans d’activités littéraires en bamanankan, l’alphabet est encore loin de faire 

l’unanimité. Konta et Vedryn (2014) propose un alphabet de quarante graphèmes dont 33 consonnes. En 

prenant en compte tous ses éléments, l’alphabet de Konta et Vedryn (idem) se présente comme suit : a b 

c d e ɛ f g gw h i j k l m n nb nc nd ng nj nf nk ns nt np ɲ ŋ o ɔ p r s sh t u v w y z (40 graphèmes). 

L’équipe de traduction de la Bible en bamanankan prend en compte les travaux de Konta et Vedryn 

(idem) avec quelques modifications. Elle prend les couples suivants comme un seul phonème : « nd/nt, 

ng/nk (en position initiale), ng/ŋ (en position intervocalique), nf/v, nb/np, ns/z». Elle ajoute le digramme 

« bw » pour distinguer « bwɔ̀n = arracher » et « bɔ̀n = verser ». Le digramme « sh » est remplacé par 

« ʃ/Ʃ » (sigma final et majuscule grec). Ainsi, elle propose un alphabet de 37 graphèmes : a b bw c d e ɛ 

f g gw h i j k kw l m n nc nj nk np nt ɲ ŋ o ɔ p r s ʃ t u v w y z. Elle prend les digrammes comme des 

graphèmes pour deux raisons : (1) Chacun de ces digrammes constitue un seul son phonémique, et (2) 

chacun de ces digrammes sert à former une paire minimale. L’objectif final de cette extension est 

double : Premièrement, transcrire aussi correctement que possible ladite langue, et deuxièmement, 

faciliter la lecture de sa traduction par une orthographe cohérente. L’extension de l’alphabet, par rapport 

à celui du décret, est aussi requise par le choix de la transparence orthographique. 

C’est la traduction biblique qui nous a convaincu de l’importance de maintenir la différence entre les 

phonèmes « ʃ » et « s ». La Bible raconte un conflit fratricide entre la tribu de Galaad et celle d’Ephraïm 

en Israël dans les versets 5 et 6 du chapitre 12 du livre des Juges. La tribu de Galaad fut victorieuse et 

prit les gués du Jourdain qui était l’unique voie de fuite des gens d’Ephraïm. « Quand l'un des rescapés 

d’Ephraïm disait : « Je voudrais passer ! », les hommes de Galaad lui demandaient : « Es-tu éphraïmite 

? » Il répondait : « Non. » 6 On lui disait alors : « Dis “Shibboleth”, je te prie. » Et il disait « Sibboleth 

», car il ne pouvait pas bien prononcer. Sur quoi on le saisissait et on l'égorgeait près des gués du Jourdain 

». La traduction de ce passage en bamanankan nous obligeait à maintenir la distinction entre les deux 

sons de test pour identifier les Ephraïmites. Le caractère employé dans l’alphabet phonétique 

international pour désigner le son fricatif post-alvéolaire sourd est le sigma final grec. La majuscule est 

donc le sigma majuscule « Ʃ », d’où notre traduction du texte de l’hébreu en bamanankan : «O kwɔ́, 

Giladi táala Bá Yaridɛn sènnatikɛdaw mìnɛ Ɛfarayimu ɲɛ́. Ni Ɛfarayimu mɔ̀kɔ bɔ̀lilen dɔ́ tùn ko: A tó ńka 

tɛ̀mɛ, Giladi cɛ̀w tùn bʼa fɔ́ a ye ko: E ye Ɛfarati dɔ́ ye wá? Ni a ko: Ayi, u tùn bʼa fɔ́ a ye ko: A fɔ́: Ʃibolɛti 

sá! A tùn bʼa fɔ́ ko: Sibolɛti, ka dʼa kán a dá tùn tɛ́ sé kʼa fɔ́ ka tílen tèn. U tùn bʼa mìnɛ kʼa kántikɛ Bá 

Yaridɛn sènnatikɛdaw la». L’introduction de la graphie « ʃ » permet d’écrire de façon naturelle des mots 

comme « ʃɔ̀/haricot », « ʃɛ̀/poule ». 

 

 

 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     154 
 

2.2 Notation des tons 

Le décret nO 85/PG 26 mai 1967 concernant la notation des tons stipulait que « seul le ton 

haut est indiqué par l'accent aigu et seulement lorsqu’il est nécessaire4 pour éviter une 

confusion, le ton haut est indiqué sur les voyelles ouvertes è et ò par l'accent circonflexe ê et 

ô » (Balenghien, 1988, p. 14). C’est cette règle qui est reprise dans le livret intitulé : Guide de 

transcription et de lecture de la langue bamanan (DNAFLA, 1993). Les auteurs du document 

reconnaissent que le bamanankan est une langue tonale mais ils imposent une double restriction 

au marquage des tons : seul le ton haut est indiqué et c’est seulement dans les lexiques et les 

dictionnaires qu’il est indiqué (DNAFLA, 1993, p. 10). Balenghien (1988, p. 15) note 

qu’aucune publication n’a utilisé le système de notation des tons prévu par le décret. Il déclare 

: « La pratique (en particulier le dialogue entre le journal "Kibaru" et ses lecteurs) a prouvé, si 

besoin en était, que la communication peut se faire de façon très satisfaisante en bambara sans 

notation de tons ». C’est cette conviction de Balenghien qui est partagée aussi par les auteurs 

du manuel de transcription quand ils écrivent : « Dans les textes, le ton n’est pas marqué, le 

contexte permet de faire la distinction sémantique des mots » (DNAFLA, 1993, p. 11). 

Contrairement à Balenghien et à la DNAFLA, la pratique de la lecture d’Église nous convainc 

que le marquage des tons est linguistiquement fondé et pratiquement utile dans le bamanankan 

où le ton est une partie intégrante du système de signification. Le marquage des tons favorise 

la clarté, la précision, l’apprentissage, et le développement de ressources modernes en 

bamanankan. L’expérience de traduction biblique nous contraint à marquer les tons hauts et bas 

sur la voyelle de la première syllabe et sur la première voyelle quand la première syllabe a deux 

voyelles. Certains mots auront deux tons quand cela s’avère nécessaire pour éviter les 

confusions. Exemple : Lájɛ́ (regarder) et lájɛ̀ (rassembler). C’est un système de marquage 

partiel qui ne surcharge pas l’orthographe. Exemples : (1) « Musa ye so san » peut se 

comprendre comme « Moussa a acheté une maison » ou « Moussa a acheté un cheval ». Le ton 

permet de lever l’équivoque : « Musa ye só sàn = Moussa a acheté une maison » et « Musa ye 

sò sàn = Moussa a acheté un cheval ». 

2.3 De la forme correcte de certains mots Bamanans 

Les auteurs du guide de transcription du bamanankan, motivés par le souci d’avoir une écriture 

unique du bamanankan et informés par des enquêtes dialectologiques, ont retenu certaines règles de 

transcription (DNAFLA, 1993, pp. 9-10) qui, en réalité, ne sont pas des règles : « entre t et k à l’initiale, 

 
4 Puisqu’il n’y a pas de contextes contraignants prédictibles qui permettent de dire quand est-ce que le marquage du ton est 

nécessaire, si cette décision doit être laissé au jugement de chaque écrivain, on risque d'arriver vite à une pratique confuse car 
la décision peut vite devenir arbitraire. 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     155 
 

on écrit t » (DNAFLA, 1993, p. 10). Cependant, une enquête dialectologique ne suffit pas à elle seule 

pour déterminer la bonne forme d’un mot. Elle doit être complétée par d’autres analyses comme 

l’analyse comparative de différentes langues. C’est l’analyse comparative lors des traductions bibliques 

qui nous a conduit à récuser l’universalité de cette décision. Un exemple suffit : (a) « A tilala baara la » 

(il a fini le travail)  ou (b) « A kilala baara la » ? Nous sommes appelés à préférer sans raison la forme 

(a) aux détriments de la forme (b). Il est heureux de constater que ce mot qui est prononcé « kíla » dans 

la région de Ségou, se trouve également dans la langue dɔgɔsɔ avec les mêmes sens de « finir », « être 

prêt » et « avoir terminé ». La même forme « ה  killah » se trouve dans la Bible hébraïque 208 fois/כִּלָּ֔

avec les mêmes sens qu’en bamanankan et en dɔgɔsɔ. C’est là un argument massue pour dire que « t » 

ne peut pas être automatiquement choisi contre « k ». Il faut plus de recherche et d’analyse comparative 

du bamanankan avec d’autres langues. 

L’hébreu5 et le bamanankan partagent les verbes monosyllabes ou dissyllabes et même 

trissyllabes répétés : pánpan, mísimisi, sɛ́kɛsɛkɛ, yɛ́rɛyɛrɛ, kúrukuru, bérebere, fàlenfalen, 

síkisiki, sɛ̀rɛkɛsɛrɛkɛ, yíranyiran, jɔ̀jɔ, dɛ̀mɛdɛmɛ, yáalayaala, bèlekebeleke, kárikari, fɛ́sɛfɛsɛ, 

pɛ́rɛnpɛrɛn, fírifiri, póroporo, jɛ́kɛjɛkɛ. Le modèle grec6 nous a conduit à écrire certains nombres 

en un seul mot : tánnikelen, tánnifila, mùkannikelen, mùkannikelennan, etc. 

 

3. La traduction biblique comme facteur d’élargissement du lexique Bamanan 
La traduction est cette opération par laquelle le message divin prend corps dans des langues 

autres que l’hébreu, l’araméen et le grec sans distorsion de sens du message transculturel. C’est 

le transfert du message biblique des langues bibliques à nos diverses langues afin que nous 

puissions entendre Dieu nous dire ce qu’il a à nous dire (Noss, dans la préface de Waard et Nida 

2003 ; Robinson, p.522 ; Scorgie 2003, p. 21). C’est dans cette perspective que le terme 

« traduction » lui-même a été traduit en bamanankan par « kányɛlɛmani », c’est-à-dire, le 

transfert d’une langue à une autre. Le terme bamanan « bayɛlɛmani » utilisé par certains pour 

signifier « traduction » est jugé inadéquat dans la mesure où « bayɛlɛmani » implique un 

changement du message même et non de la langue seule. Quand quelqu’un dit : « I ye ńka kúma 

báyɛlɛma», il veut dire : « Tu as déformé ma parole ». L’ambition du traducteur biblique est de 

ne laisser subsister aucune différence entre le texte source et le texte cible si ce n’est celle des 

langues, celle-là même qui justifie son action de traduction.  

La traduction biblique vise à apporter des réponses à ces questions : Comment rendre le sens 

du message biblique dans nos langues de sorte que nous puissions entendre Dieu nous parler 

 
5 L’hébreu et le bamanankan font partie des langues afro-asiatiques, cela justifie certains traits communs entre les deux. 
6 Une étude morphologique propre au bamanankan et éventuellement élargie aux langues mandé permettrait sans doute de 

prendre des décisions orthographiques endogènes sans faire appel au grec. 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     156 
 

correctement et naturellement ? Comment dire « Dieu » et la « science de Dieu » dans les 

langues africaines ? Comment exprimer les notions théologiques dans nos langues africaines ? 

Le traducteur de la Bible dont la mission est de répondre à ces questions sert de pont entre deux 

mondes : celui de la révélation biblique et celui de sa culture et langue locales. Dans la langue 

bamanan comme dans plusieurs autres langues, la traduction biblique a nécessité la création de 

nouveaux termes pour traduire des concepts absents de la langue cible. Les traducteurs se 

servent des mêmes principes de création des néologismes que les terminologues pour atteindre 

leur but : (1) emprunt lexical, (2) composition, (3) décomposition, (4) dérivation, (5) 

sémantisation et (6) création ex nihilo (Dubuc, 1978, pp. 65-70). Evers reconnaît la 

terminologie comme outil pour la traduction quand il écrit :  

Le lien entre terminologie et traduction est fort, car même si la terminologie 
proprement dite n’est pas forcément multilingue, elle a depuis ses origines été 
associée à l’objectif de la communication internationale et, par conséquent, à la 
traduction. Aussi ne saurait-il étonner que la terminologie fasse partie intégrante de 
la plupart des formations en traduction (V. Evers, 2010, p. 41). 

 
Le traducteur doit saisir les subtilités grammaticales, lexicales et stylistiques des langues 

bibliques et exprimer ces contenus avec clarté et exactitude dans sa langue maternelle. 

3.1 Renforcement de l’usage de certains termes et expressions déjà existants 

La traduction biblique contribue à l’enrichissement lexical du bamanankan par le 

renforcement de l’usage de certains termes et expressions déjà existants. Elle fait usage de 

plusieurs outils pour découvrir le sens exact des mots de la langue source en vue de transférer 

ce sens dans la langue cible : exégèse, analyses componentielle, sémantique, pragmatique et 

culturelle. Le traducteur bamanan dispose de divers contextes d’emploi de nos termes : (1) 

l’étymologie, (2) les contes et proverbes, (3) les chants, (4) les bénédictions et malédictions, (5) 

les conversations de chaque jour et (6) les incantations. Quelques exemples suffiront ici. 

3.1.1 Les noms et attributs de Dieu 

Une des tâches principales de la traduction de la Bible est de rendre les noms et attributs de 

Dieu en bamanankan pour que les lecteurs le connaissent comme un Dieu communicable dans 

leur langue et culture. L’objectif est de transférer de l’hébreu au bamanankan sans avoir recourt 

à la médiation du français. La méthode a consisté à étudier les noms et attributs de Dieu dans 

le texte hébreu à l’aide des outils d’analyse du sens et à les traduire toujours de l’hébreu ou à 

emprunter en translittérant à l’hébreu ou à l’arabe. 

 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     157 
 

 HEBREU Bamanankan/Français 
1 Elohîm (אֱ˄הִים) Ala, alaw, batofɛn (Allah, allah, objet de culte) 
 Ala bárikaman (Dieu-Puissant) (ɛl giboor) אֵל גִּבּוֹר 2
3 (YHWH/יהוה)  Yaawe (Yahvé) 
 Màtiki (Seigneur) (ʼadonay) אְַדֹנָי 4
ים 5  Ala Yaawe (Yahvé Dieu)  (YHWH ʼelohiim) יְהוָ֥ה אֱ˄הִ֖
ים 6 אֱ˄הִ֔  Màtiki Ala (Seigneur Dieu) (ʼadonay haelohiim) אֲדֹנָי֙  הָֽ
 Màtiki Yaawe (Seigneur Yahvé) (ʼadonay Yaawe) אֲדֹנָ֤י יהֱוִה֙  7
 Kɛ̀lɛbolotiki Yaawe (Yahvé, chef des armées)  (Yaawe tsevaa’oot) יהוה צְבָאוֹת 8
-Sébɛɛtiki Ala; Ala Sébaayabɛɛtiki (Dieu Tout (Sétiki Ala) (ʼɛl ʃadday) אֵל שַׁדַּי 9

Puissant) 
 Kɔ́rɔtalenba (le Très Haut) (ɛlyoon‘) עֶלְיוֹן 10
 Sánna Ala (Dieu d’en haut) (lelohɛ maaroom) לֵא˄הֵי מָרוֹם 11
ים 12 ים חַיִּֽ  Ala ɲánaman (Dieu vivant) (ʼelohiim hayiim) אֱ˄הִ֥
ה 13 לֶ˂ יְהוָֽ  Màsa Yaawe (le Roi Yahvé)  (hamɛlɛk Yaawe) הַמֶּ֬
ל 14  Isirayɛli ka Sɛnuman (le Saint d’Israël) (kedooʃ yisraaʼɛl) קְד֥וֹשׁ יִשְׂרָאֵֽ
 Baada Ala Yaawe (Yahvé, le Dieu d’éternité) (Yaawe ʼɛl ‘oolaam) יהוה אֵל עוֹלָם 15
ל  קַנָּ֖א 16  Ala céle (Dieu jaloux) (ʼɛl kanaa) אֵ֥
רֶץ  17  Dùkukolo bɛɛ ka Kíiritikɛla (Juge de toute la terre) (haʃofɛt kɔl haaʼarɛts) הֲשֹׁפֵט֙ כָּל־הָאָ֔
רֶץ 18  Dùkukolo bɛɛ Màtiki (Seigneur de toute la terre) (ʼadoon kɔl haaʼaarɛts) אֲד֣וֹן  כָּל ־הָאָֽ
 Kùnmabwɔbaa (rédempteur) (goʼɛl) גֹּאֵל 19
ל גְּמֻל֛וֹת יְהוָ֖ה 20  Sàratiki Ala Yaawe (Yahvé, Dieu des récompenses)  (ʼɛl gemuloot Yaawe) אֵ֧

 

3.1.2 Dúmu (alliance) 

L’alliance est une pratique connue de beaucoup de peuples. Cependant, les mots pour 

l’exprimer peuvent faire défaut ou être oubliés. Le terme biblique pour alliance est בְּרִית/bǝrît 

en hébreu et διαθήκης/diathēkēs en grec. Comment rendre ce terme en bamanankan ? L’alliance 

est un concept si important dans la Bible que la Bible est appelée le livre des alliances. Il 

convient donc de rendre proprement ce concept dans d’autres langues. La première étape du 

travail consiste à bien comprendre les contours de l’alliance en hébreu et en grec. Dans la Bible, 

le concept d’alliance désigne un engagement solennel, souvent scellé par un rituel, qui structure 

la relation entre Dieu et l’humanité, ou entre des êtres humains. Les alliances de Yahweh dans 

la Bible — avec Noé, Abraham, Israël (au Sinaï par l’entremise de Moïse), David, et la 

« nouvelle alliance » annoncée par Jérémie et accomplie en Christ — fonctionnent comme les 

cadres normatifs qui définissent les obligations mutuelles, les bénédictions promises et les 

conséquences de la rupture. Elles sont formulées à l’aide de structures linguistiques 

particulières (formules juridiques, malédictions et bénédictions, signes d’alliance). L’alliance 

est un terme clé à fort contenu théologique et culturel dont la traduction requiert une réflexion 

approfondie sur les catégories du droit coutumier local, les termes du contrat et les notions de 

fidélité, d’engagement ou de pacte dans le bamanankan. L’alliance étant la forme la plus 

solennelle d’établir une relation durable entre deux partis, l’enjeu est de préserver cette 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     158 
 

solennité et sa profondeur théologique dans le bamanankan. L’ancienne version biblique avait 

emprunté et adapté le mot arabe « ahd » sous les deux formes « lahidu ou layidu » pour signifier 

l’alliance. Cependant, cet emprunt est vidé de son contenu dans l’usage bamanan et ne retient 

que son sens de « promesse ». Il devient alors insuffisant pour rendre le mot hébreu « 

berît/alliance » et le grec « διαθήκης/diathēkēs ». C’est dans les années 90 que nous avons 

entendu pour la première fois le mot « dúmu » de Tèba Diakité de Bougouni. Comment ? Nous 

lui avons expliqué le concept biblique d’alliance et lui avons demandé s’il y a un équivalent en 

bamanankan. Sans hésiter, Tèba répondit : « Dúmu ». Pour confirmer ce nouveau terme, nous 

avons eu recours aux ateliers de termes clés. C’est la méthode habituelle de recherche de 

terminologie pour l’Alliance Biblique Universelle. Ces ateliers regroupent un échantillon 

représentatif de la population cible de 20 à 30 participants. Le but est d’impliquer les 

communautés linguistiques pour une meilleure prise en compte des usages locaux et des réalités 

culturelles et de récolter les contributions des locuteurs natifs. C’est ainsi qu’en juillet 2017, 

lors d’un atelier de termes clés et d’élaboration d’une consigne de traduction de la Bible, le 

terme « dúmu » a été analysé par les 27 participants. Beaucoup de participants l’ignoraient et 

ceux qui le connaissaient avaient différentes variantes comme « dundun » et « dunu ». En 2023, 

lors d’un autre atelier sur les termes clés de la Bible en Maninka de Kita regroupant 30 

participants, nous avons encore expliqué le concept d’alliance pour que les participants trouvent 

le mot convenable. Presque unanimement, les participants ont trouvé le mot « duntu » qui est 

bien proche de « dundun, dunu et dumu » des Bamanans. Nous avons alors retenu le terme « 

dúmu » comme l’équivalent de l’alliance dans la Bible (Hébreu : berît/alliance et grec : 

διαθήκης/diathēkēs). 

3.1.3 Les points cardinaux 

Un autre défi dans la traduction de la Bible était de trouver des mots applicables partout pour 

désigner les points cardinaux. L’est appelé « kɔ́rɔn » et l’ouest appelé « tìlebin/kìleben » ne 

posent aucun problème. Le nord et le sud ont généralement des noms locaux qui ne s’appliquent 

plus dès qu’on quitte le lieu de création de ces noms. Au niveau national du Mali, le nord est 

connu comme « sahɛli yanfan » et le sud comme « wòroduku yanfan/village de la cola ». Le 

sud est une référence à la Côte-d’Ivoire d’où nous venait la cola. Mais comment nommer par 

exemple le nord et le sud quand on est hors du Mali ? Nous avons trouvé un modèle en hébreu. 

Les hébreux considèrent l’est comme « devant/kēdēm », alors le nord devient la « gauche » et 

le sud, la « droite ». Nous avons fait des investigations auprès des Bamanans, des Miniankas, 

des Dogons et des Bobos pour savoir si cette façon de désigner les points cardinaux est connue 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     159 
 

parmi ces ethnies. Il s’est trouvé que les Bobos et les Dogons ont une conception semblable 

mais en sens inverse des hébreux : L’ouest est le « devant » et donc le nord est la « droite » et 

le sud est la « gauche ». Il s’agit de la droite et de la gauche du soleil dans la perspective 

culturelle où le soleil se déplace de l’est à l’ouest. C’est ce que nous avons adopté dans notre 

traduction biblique sous les formes « kínintonkun » (nord) et « núnmantonkun » (sud) (kínin = 

droite ; núnman = gauche et tonkun = point cardinal). Bien que l’est et l’ouest ne posent aucun 

problème, dans un souci d’harmonisation ils sont désignés comme « ɲɛ́tonkun » (ouest) et 

« kwɔ́tonkun » (est) (ɲɛ́ = devant et kwɔ́ = derrière).  

3.2 Emprunt 

« On entend par emprunt un mot qu’on va chercher tel quel dans une autre langue, en lui 

donnant un des sens de la langue d’origine ou parfois même un sens différent » (Dubuc, 1978, 

pp. 67-70). Aghamirzayeva (2022) exprime l’avis de beaucoup de linguistes en affirmant que 

l’emprunt joue un important rôle dans l’enrichissement du vocabulaire des langues les plus 

développées. « La raison principale pour laquelle les langues empruntent des mots est l'absence 

d'un mot approprié pour exprimer un sujet, une chose, un processus, un événement ou un 

concept dans leur langue. Pour exprimer un concept en l'absence d'un mot approprié, un 

nouveau mot doit être soit créé en utilisant les capacités de formation de mots de la langue, soit 

emprunté à une autre langue ».  

3.2.1 Notions inconnues dans la Bible 

La Bible regorge de sujets, de choses, de processus, d’événements et de concepts qui 

manquent d’équivalents dans un grand nombre de langues réceptrices.  C. Barnwell (1990 : 

p. 19) citent les catégories de notions inconnues les plus courantes dans la Bible : noms 

d'animaux (ours), noms de plantes et d'arbres (vigne, chêne, hysope), régions géographiques 

(désert, lac), différences de saisons/climat (neige, glace, été, hiver), vêtements et décorations 

(couronne, casque, cuirasse), objets domestiques et parties d'une maison (pierre d'angle, 

chambre haute, balance), noms de villes et de peuples, poids et mesures et monnaies (chekel, 

boisseau, denier, talent, hin), termes se rapportant à la religion des Juifs (temple, synagogue, 

prêtre). Le traducteur biblique dispose de différents moyens pour essayer de rendre ces termes 

accessibles aux lecteurs bamanans. 

3.2.2 Emprunts à l’arabe 

Le Bamanankan a énormément emprunté à l’arabe. Les emprunts à l’arabe s’expliquent par 

la présence des arabes et de l’islam au Mali depuis le 8ème siècle. L’arabe était vu comme une 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     160 
 

langue de prestige de sorte que ceux qui s’en servait se donnaient un statut supérieur à ceux qui 

ne s’en servaient pas. C’est ainsi que des mots typiquement Bamanan sont abandonnés au profit 

de mots empruntés à l’arabe : sɛ̀lɛ pour kaburu (tombe), dɔ́kɔ pour súku (marché). Dans certains 

cas, l’emprunt arabe a fait perdre le terme bamanan authentique. C’est le cas pour le nom du 

Créateur de l’univers. La plupart des langues du Mali ont un nom pour Dieu qui leur est propre 

comme Kilè chez les Mianka, Wuro chez les Kunakama (Bobofin), Ama (Amba) chez les 

Dogons et Deɓenu chez les Bwa. L’observation des usages dans d’autres langues maliennes et 

africaines laissent soupçonner que le mot Bamanan authentique pour le créateur est « Kaba » 

(ciel) ou « San » (pluie).  Beaucoup de ces emprunts sont si bien intégrés que le locuteur 

Bamanan ne se rend même pas compte qu’ils sont des emprunts. Les mots d’origine arabe 

abondent dans la Bible bamanan : Ala (Dieu), jùrumu (péché), nɛ́ɛma (grâce), arijana (paradis), 

jahanama (enfer), lahidu (promesse, alliance), les jours de la semaine à lʼexception du 

dimanche, kafari (expier), sún (jeûne), dùba (bénédiction).  

Les mots « Ala », « mɛ̀lɛkɛ » et « jínɛ » viennent de  la communauté arabe préislamique pour 

d’abord être approprié par les communautés juives et chrétiennes préislamiques et après par la 

communauté musulmane arabe. Cette dernière lui donne un contenu nouveau par rapport aux 

communautés qui s’en sont servi avant elle. Le même mot est adopté par la communauté 

bamanan traditionnelle qui y ajoute ses propres conceptions. Le mot fonctionne comme un sac 

dans lequel chaque utilisateur y met du sien. C’est ainsi que différentes communautés utilisent 

les mêmes mots avec des nuances de sens importants. Les traducteurs de la Bible en 

bamanankan, prennent « Ala » comme équivalent de l’hébreu « ʾĕlohîm/dieu », « mɛ̀lɛkɛ » pour 

l’hébreu « malʾak/ange » et « jínɛ » pour le grec « daimonion/démon » avec des contenus 

sémantiques qui correspondent à ceux des mots sources hébreux et grecs. 

3.2.3 Emprunt au français 

La fréquence des emprunts faits au français est un vestige de notre passé colonial et notre 

estime de cette langue comme une langue supérieure, une langue de privilège. Comme 

mentionné plus haut, les premiers traducteurs de la Bible en bamanankan ont fait un usage 

généreux du français. La présente génération de traducteurs vise une traduction postcoloniale 

et décolonisée. Elle constate que beaucoup de mots empruntés au français demeurent inconnus 

du lecteur bamanan. Elle décide alors de trouver un équivalent à partir des ressources propres 

du bamanankan ou de translittérer à partir de l’hébreu et du grec.   

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     161 
 

3.2.4 Emprunt à l’hébreu 

L’équipe de traduction de la Bible en bamanankan dispose aujourd’hui de ressources lui 

permettant d’emprunter directement à partir de l’hébreu ou du grec sans intermédiaire. Le 

détour par le français conduit souvent à des interprétations erronées. Les mots et termes 

hébreux, en passant par le français, charrient des connotations prises de la culture française et 

différentes de la culture source. En le recontextualisant dans le contexte bamanan, on s’éloigne 

davantage de la source. Les contextes culturels dans lesquels la Bible a été écrite ainsi que la 

langue hébraïque sont plus proches de la culture et du bamanankan que de la culture française 

et du français. Nombreux sont d’ailleurs les mots hébreux qui partagent la même racine que des 

mots bamanans : ʃenaa (hébreu) et ʃùnaa (bamanan) (sommeil), daʃ (hébreu) et dàʃi (bamanan) 

(piétiner), dɛg (hébreu) et jɛ́kɛ (bamanan) (poisson), ken (hébreu) et tèn (bamanan) (ainsi), tsok 

(hébreu) et sòko (bamanan) (transvaser), etc. Dans un texte biblique nous lisons en français : 

« Ils arrivèrent à Elim, où il y avait 12 sources d'eau et 70 palmiers. Ils campèrent là, près de 

l'eau » (Exode 15 : 27). Le français parle de « palmiers ». Le traducteur africain peut se 

demander : Quel type de palmiers ? Pourquoi étaient-ils importants de mentionner la présence 

et même le nombre des palmiers ? C’est dans le texte hébreu qu’il trouve la réponse à ces 

questions. Le français emploi un terme générique pour rendre le mot hébreu « tǝmārîm », pluriel 

de « tāmār/dattier » qui correspond au « tamaro » des Bamanan. L’importance de ces arbres 

pour des voyageurs devient une belle démonstration.  

3.3 Les néologismes dans la traduction de la Bible en bamanankan 

Les traducteurs recourent à la « créativité lexicale interne » (selon le mot de Atibakwa 

Baboya, 2008, p. 55) pour nommer ce qui est inconnu de leur culture.  Pour nommer les plantes 

et animaux, les traducteurs passent par les étapes suivantes : 1) Ils repèrent toutes les 

occurrences du mot dans le texte biblique ; (2) ils essaient d’identifier le plus précisément 

possible la plante ou l’animal en question à partir des occurrences de son nom en hébreu ou en 

grec ou dans les deux langues : descriptions, actions, usages, symbolismes ; (3) ils consultent 

des lexiques et dictionnaires pour mieux comprendre ; (4) ils font un exercice mental d’essayer 

de comparer le nouveau à ce qu’ils connaissent ; s’il y a une image disponible de la plante ou 

de l’animal, une comparaison est faite avec ce qu’ils connaissent ; (5) parfois, ils recourent à la 

taxinomie botanique ou zoologique pour situer le nouveau dans une espèce, dans un genre ou 

dans une famille ou dans un ordre ; (6) ils proposent une dénomination ; (7) la dénomination 

proposée sera discutée dans un groupe plus large pour son adoption. Dans la Bible hébraïque, 

une plante porte le nom ʾēlôn. Les recherches montrent qu’il correspond au Quercus calliprinos 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     162 
 

ou Quercus coccifera. Il a été noté une ressemblance avec l’anacardier qui est bien connu chez 

nous. L’équivalent bamanan choisi pour ʾ ēlôn est donc « kunkosɔmɔsun » (anacardier sauvage). 

Une méthode similaire est suivi avec trois graminées qui se ressemblent et dont l’une nous 

est bien connue, ḥiṭṭāh/blé que les bamanans appellent « alikama », un emprunt à l’arabe. Les 

deux autres sont śǝʿorāh/orge et kussemet/épeautre. Les trois appartiennent à la famille des 

poacées. Une comparaison entre les trois a conduit l’équipe de traduction à adopter alikamanin 

(petit blé) pour l’orge et alikamaʃiman (blé poilu) pour l’épeautre.   

Le mot sánmuku (pluie en poudre) fut créé comme équivalent de l’hébreu šeleg/neige. Sa 

création suit une méthode ancienne appliquée par nos ancêtres. En voyant le vélo pour la 

première fois, ils lui ont trouvé un nom à partir de catégories déjà connues. Ils ont compris que 

le vélo est un moyen de transport rapide comparable au cheval et l’ont nommé « nɛ̀kɛsò » 

(cheval en fer). De même, comme phénomènes météorologiques naturels, les bamanans 

connaissent « sánji » (pluie en eau) et « sánbɛlɛ » (pluie en pierre). Il leur manquait un nom 

pour la neige qui ne fait pas partie de leurs réalités. En observant la chute de la neige et sa 

consistance au sol, nous l’avons nommée « sánmuku » (pluie en poudre). 

4. Etablissement de normes grammaticales 

Toute langue parlée est riche de ses variances dialectales, régionales et idiolectales. La mise 

par écrit conduit à une standardisation et une stabilisation du vocabulaire et des structures 

grammaticales. La traduction biblique en bamanankan et dans d’autres langues voisines nous 

incite à proposer une standardisation des suffixes verbaux. Quiconque se penche sur cette 

question note une discordance au niveau des suffixes verbaux : la/ra/na, len/nen, li/ni. Pourquoi 

ce « ra » ? Pourquoi les formes « ren » et « ri » pour correspondre aux formes « len/nen » et 

« li/ni » manquent-elle ? Dans l’aire linguistique dans laquelle nous avons appris à parler 

bamanankan comme langue maternelle, l’arrondissement de Diéli, la forme « ra » n’était jamais 

employée mais plutôt « la/na » : « A taala » au lieu de « a taara » ; « a dila » au lieu de « a dira », 

etc. C’est à Bamako que nous nous sommes rendus compte de la forme « ra ». L’observation 

du modèle « la, len, li » nous fait comprendre que le « ra » et une forme anormale qui a fini par 

devenir dominante à Bamako. 

Suffixe de la forme verbale accomplie (-la/-na) : tàla, mìnɛna, fɔ́la 
Suffixe de nominalisation (-lan/-nan) : tàlan, mìnɛnan, fɔ́lan 
Suffixe du participe accompli (-len/-nen) : tàlen, mìnɛnen, fɔ́len 
Suffixe d’un substantif verbal (-li/-ni) : tàli, mìnɛni, fɔ́li 
Suffixe du participe potentiel (-ta) : tàta, mìnɛta, fɔ́ta 
Suffixe de la forme verbale inaccomplie (-tɔ) : tàtɔ, mìnɛtɔ, fɔ́tɔ 
 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     163 
 

Les suffixes verbaux reconnus en bamanankan sont : la/ra/na, len/nen, li/ni, ta et tɔ. 

L’observation interne du fonctionnement du bamanankan nous conduit à conclure qu’il y a deux 

suffixes consonantiques verbaux : « l » et « t ». Le suffixe  « l » est vocalisé avec « a » pour 

former le passé et le conditionnel, avec « en » pour former le participe et avec « i » pour former 

le nom verbal. Le suffixe « l » devient « n » après une nasale. Le suffixe « t » est vocalisé avec 

« a » pour le participe potentiel et avec « ɔ » pour exprimer l’inaccompli, une action en cours. 

La forme « ra » est une forme isolée, une variante dialectale qui s’est finalement imposée dans 

la capitale et qui a été vulgarisée dans les autres parties du pays. 

A propos de l’organisation de l’instrumentalisation et de l’instrumentation des langues, N. 

Nikiema écrit : 

 On peut entendre par « instrumentalisation » le fait d’outiller une langue pour lui 
permettre d’assumer de nouvelles fonctions, grâce à des travaux d’aménagement 
linguistique tels que la dotation d’un système orthographique, l’enrichissement du 
vocabulaire par la création de néologismes, l’élaboration de lexiques, de 
dictionnaires, de grammaires descriptives, etc. Par « instrumentation » d’une langue, 
nous faisons référence à l’élaboration des supports et matériels didactiques devant 
permettre son utilisation effective comme médium d’enseignement (N. Nikiema, 
2008, p. 267). 

 
La traduction de la Bible a contribué et continue de contribuer à l’instrumentalisation et à 

l’instrumentation du bamanankan, à l’établissement des normes orthographiques et 

grammaticales, à l’enrichissement du vocabulaire, à l’élaboration de lexiques, de dictionnaires 

(Sauvant, 1926 ; Ch. Bailleul, 1981 ; Y. Dembélé et A. Meier, 2018), de grammaires 

descriptives (Sauvant, 1913) et à l’élaboration des supports et matériels didactiques en grand 

nombre pour la formation des laïcs et des leaders des Églises. Les travaux de traductions ont 

souvent été accompagnés d’activités d’alphabétisation pour chrétiens et non chrétiens. 

 

Conclusion 
La traduction biblique est un vecteur d’enrichissement linguistique significatif pour les 

langues cibles en général et le bamanankan en particulier. Elle participe à leur vitalité en 

introduisant de nouveaux termes, en structurant leur usage et en favorisant leur préservation. 

La traduction biblique ne doit pas être séparée de l’effort national d’aménagement de la 

terminologie. La recherche sur la terminologie en langue bamanan profite aux traducteurs 

bibliques et le travail des traducteurs profite à tous. Différents groupes travaillent pour un même 

but sur le bamanankan, le développement de la langue, mais dans un esprit individualiste, 

fragmentaire et même antagoniste. Les groupes mènent leurs travaux en ignorant voir en 

s’opposant les uns aux autres. En cette matière, aucun chercheur ou groupe de chercheurs ne 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     164 
 

peut être une île en soi. Chacun doit être et doit se sentir une partie du continent de 

développement de nos langues. Ce colloque est donc venu à point nommé pour rassembler « à 

la fois des spécialistes, des praticiens des sciences humaines ou sociales et ceux des sciences 

exactes » comme reconnaissance du caractère pluridisciplinaire que revêtent les sciences de la 

terminologie. La recherche de la collaboration multidisciplinaire entre linguistes, théologiens 

et traducteurs, animateurs des radios et praticiens de l’alphabétisation sera déterminante pour 

assurer un développement harmonieux et inclusif de la terminologie dans les langues africaines 

en général et dans le bamanankan en particulier. Il serait souhaitable voire impératif d’avoir des 

commissions de néologie et de terminologie pour les différentes langues officielles du Mali si 

l’on veut prendre au sérieux la décision gouvernementale de valorisation de ces langues 

nationales. 

BIBLIOGRAPHIE 

AGHAMIRZAYEVA, Esmira, 2022, « Enrichment of Languages in the Process of Language 
Relations », [https://www.researchgate.net/publication/366229815_ Enrichment of Languages 
in the Process of Language Relations]. 
 
ATIBAKWA BABOYA, Edema, 2008, « Approche culturelle de la dénomination en 
terminologie », in Diki-Kidiri (dir) et al : Le vocabulaire scientifique dans les langues 
africaines : Pour une approche culturelle de la terminologie, Paris, Éditions Karthala pp. 53-
70. 
 
BAILLEUL, Charles, 1981, Petit dictionnaire : bambara‑français, français‑bambara, Bamako, Editions 
Donniya. 
 
BALENGHIEN, Etienne, 1988, « A propos de l'alphabet du bambara au Mali »,  
[https://llacan.cnrs.fr/PDF/Mandenkan14-15/14balenghien.pdf]. 
 
BALLO, Issiaka, 2019, Enrichissement lexical du bamanankan : Les appariements bamanan 
des dénominations françaises des concepts de la biologie humaine, Thèse de doctorat soutenue 
le 7/12/2019 ; Consulté le 6/01/2026,  
[https://www.fakan.ml/pdf/enrichissement_lexical_du_bamanankan___les_appariements_bam
anan_des_deenominations_franecaises_des_concepts_de_la_biologie_humaine.pdf]. 
 
BARNWELL, Katharine, 1990, Manuel de traduction biblique : Cours d’introduction aux 
principes de traduction. Adaptation en français de la troisième édition anglaise. Epinay-sur-
Seine : Société Internationale de Linguistique (S.I.L.).  
 
DE WAARD, Jan et NIDA, Eugene A. D’une langue à une autre. Villiers-le-Bel : Alliance 
Biblique Universelle, 2003. L’édition anglaise date de 1986. 
 
DEMBELE, Youssouf et Alfred MEIER, 2018, Dictionnaire grec-français-bamanan du 
Nouveau Testament, Bamako, Editions FATMES. 
 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 



 

 
eISSN: 3042-4046     165 
 

DNAFLA, 1993, Guide de transcription et de lecture de la langue bamanan, Deuxième Edition, 
Bamako, Imprimerie DNAFLA. 
 
DUBUC, Robert, 1978, Le manuel pratique de terminologie, Montréal, Linguatech. 
 
EVERS, VJ, 2010, Terminologie et traduction, Mémoire de fin d’études Master Traduction, 
Sous la direction du Professeur Dr. Maarten B. van Buuren Université d’Utrecht,  
[https://studenttheses.uu.nl/bitstream/handle/20.500.12932/4622/Terminologie et 
traduction.pdf]. 
 
KONTA, Mahamadou et Valentin VYDRIN, 2014, « Propositions pour l’orthographe du 
bamanankan », Mandenkan 52, [https://doi.org/10.4000/mandenkan.318]. 
 
NIDA, Eugene A, 1964, Toward a Science of Translating, Leiden, Brill. 
 
NIKIEMA, Norbert, 2008, « Une recherche-action en éducation multilingue au Burkina Faso », 
Langues, cultures et développement en Afrique, Paris, Éditions KARTHALA, pp. 251-276. 
 
SAUVANT, 1913, Grammaire Bambara, MAISON-CARRÉE (Alger), Imprimerie des 
Missionnaires d'Afrique. Disponible en pdf sur internet : 
[https://theswissbay.ch/pdf/Books/Linguistics/Mega linguistics pack/African/Niger-
Congo/Mande/Bambara Grammaire Sauvant.pdf]. 
 
WIKIPEDIA, 2025, « History of German », In Wikipedia, Retrieved June 2025, from 
[https://en.wikipedia.org/wiki/History_of_German]. 
 
WIKIPEDIA, 2025, « Luther Bible », In Wikipedia. Retrieved June 2025, from 
[https://en.wikipedia.org/wiki/Luther_Bible]. 
 
ZAINURRAHMAN, 2010, Translation Competencies. 
[https://zainurrahmans.wordpress.com/2010/06/06/five-translation-competencies]. 
 
 
 

  

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-7, January 2026 




