LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

Analyse du champ lexical des instruments de musique dogon

Kindié YALCOUYE
Université Yambo OULOGUEM de Bamako (UYOB), Mali

vkindie(@yahoo.fr

Aldiouma KODIO
Université Yambo OUOLOGUEM de Bamako (UYOB), Mali

Aldioukodio 1978 @gmail.com

Balla DIANKA
Université des Sciences Techniques et des Technologies de Bamako (USTTB), Mali

Résumé

Cette étude propose une analyse linguistique du champ lexical des instruments de musique dans la
culture dogon ou la musique occupe une place importante dans la vie quotidienne, dans les rituels et les
cérémonies. Les instruments de musique, porteurs de fonctions symboliques et sociales fortes, sont
désignés par un lexique riche et spécifique. Pourtant, leur champ lexical demeure peu documenté et peu
étudié¢ dans la littérature linguistique et ethnomusicologique dogon. Cette étude s’inscrit dans une
perspective ethnolinguistique. L'objectif principal est d'établir un inventaire des instruments de musique
afin de contribuer a la documentation et a la préservation du patrimoine linguistique dogon. L’approche
méthodologique adoptée est qualitative, descriptive et interprétative, articulée autour de trois axes
principaux : la collecte de données linguistiques, I’analyse lexicale, et I’ interprétation ethnolinguistique.
Les résultats révélent un recueil structuré des termes liés aux instruments de musique dogon, comprenant
les noms des instruments, leurs composants, les verbes associés aux techniques de jeu, ainsi que les
expressions décrivant les sons et les usages rituels. Cette étude contribue a une meilleure compréhension
de l’articulation entre langue, culture et musique et du patrimoine immatériel dogon et a la
documentation des langues africaines en cours.

Mots-clés : analyse linguistique, champ lexical, dogon, ethnolinguistique, instruments de musique

Abstract

This study offers a linguistic analysis of the lexical field of musical instruments in Dogon culture, where
music plays a significant role in daily life, in rituals, and ceremonies. Musical instruments, imbued with
strong symbolic and social functions, are designated by a rich and specific lexicon. However, their
lexical field remains poorly documented and understudied in dogon linguistic and ethnomusicological
literature. This study adopts an ethnolinguistic perspective. The main objective is to establish an
inventory of musical instruments in order to contribute to the documentation and safeguarding of Dogon
linguistic heritage. The methodological approach adopted is qualitative, descriptive, and interpretive,
structured around three main axes: the collection of linguistic data, lexical analysis, and ethnolinguistic
interpretation. The results have revealed a structured collection of terms related to Dogon musical
instruments, including the names of the instruments, their components, verbs associated with playing
techniques, as well as expressions describing sounds and ritual uses. This study contributes to a better
understanding of the connection between language, culture, and music, as well as the intangible heritage
of the Dogon people, and to the ongoing documentation of African languages.

Key words: dogon, ethnolinguistics, lexical field, linguistic analysis, musical instruments

eISSN: 3042-4046 ‘ @ @ \ 199



LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

Introduction

Les Dogon, peuple du Mali, possédent un riche patrimoine culturel dont la musique. Les
instruments musicaux, utilisés lors des fétes et des cérémonies, sont a la fois sonores et
symboliques. Etudier le vocabulaire qui les désigne révéle leurs valeurs et leur importance dans
la vie de ce peuple. L’analyse du champ lexical musical chez les Dogon s’appuie sur une
approche empruntée a la linguistique, a 1’anthropologie et a 1’ethnomusicologie. Comme le
soulignent C. Goddard & A. Wierzbicka (2016), le lexique est indissociable des valeurs
culturelles et sociales d’une communauté. Ainsi, les termes désignant les instruments de
musique dogon ne se limitent pas a une simple fonction descriptive mais touchent des
dimensions symboliques et rituelles importantes.

Le Dogoso constitue une famille linguistique distincte au Mali. Il comprend une vingtaine
de dialectes, encore peu décrits dans leur ensemble (A. S. Guindo (2021, p.11). En plus, les
travaux de J. Heath (2015) ont permis de poser les bases d’une description grammaticale et
lexicale, notamment pour le fogokan, un dialecte dogon, parlé dans une partie du plateau, de la
falaise et de la plaine. Cependant, ce travail reste centré sur les structures morphosyntaxiques,
avec une attention limitée aux domaines lexicaux spécialisés, tels que la musique. Selon R.
Vossen & G. J. Dimmendaal (2020), la documentation des langues africaines devrait
aujourd’hui aller au-dela des grammaires de référence et inclure les lexiques culturels, les
terminologies techniques et les expressions idiomatiques liées aux pratiques sociales. Cette
perspective est soutenue par les initiatives de documentation intégrée comme celles de la
Société Internationale de Linguistique (SIL) ou de I’Endangered Languages Documentation
Programme (ELDP), qui encouragent des analyses lexicologiques incluant le contexte culturel
d’usage.

Le champ lexical, défini comme des ensembles structurés de lexémes appartenant a une
méme sphére sémantique, constitue une approche essentielle pour comprendre la catégorisation
du monde dans une langue donnée (D. A. Cruse, 2004). Dans le contexte africain, cette approche
a été utilisée pour décrire des domaines comme la faune, la parenté, 1’agriculture ou encore les
pratiques rituelles (E. Jolly, 2014). Toutefois, le champ lexical de la musique, et plus
particulierement celui des instruments de musique, reste treés peu étudié en raison du retard de
I’étude du dogoso, du manque de documentation et de spécialiste dans le domaine de la
musicologie. Cette lacune limite la littérature sur le champ lexical.

Par ailleurs, I’approche ethnolinguistique repose sur le principe que la langue reflete les

savoirs, les croyances et les pratiques d’'une communauté (A. Duranti, 2015). Dans ce cadre,

elISSN: 3042-4046 ‘ @ @ \ 200




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

les lexiques spécialisés, tels que celui des instruments musicaux, permettent d’observer
I’articulation entre les représentations symboliques et les pratiques langagiéres. W. A. Foley
(2017) rappelle que « la richesse du vocabulaire dans des domaines culturellement marqués est
un indicateur direct de leur centralité dans la vie sociale d’un groupe » (p. 89). Dans les sociétés
a tradition orale, comme celle des Dogon, la musique constitue un médium essentiel de
transmission des récits fondateurs, des hiérarchies sociales et des valeurs spirituelles. Or, cette
fonction culturelle s’inscrit dans la langue a travers des réseaux lexicaux spécifiques, souvent
ritualisés. O. Goro (2025), dans son analyse des instruments de musique en milieu dogon, a mis
en lumiére que ces instruments sont souvent polysémiques et métaphoriques et renvoient a des
catégories qui dépassent la simple classification sonore.

La présente étude s'inscrit donc dans une problématique visant a comprendre dans quelle
mesure le champ lexical de la musique dogon dépasse la simple fonction référentielle pour
devenir le vecteur d'un riche entrelacement de dimensions culturelles, cosmologiques et
sociales. Cette intégration ne se limite pas a une analyse lexicale au sens strict, mais implique
une approche sociolinguistique et anthropologique qui considére les mots comme des entités
porteuses de significations multiples, accumulées au fil de 1'histoire et intégrées dans un
contexte particulier.

Loin d’étre une simple communication instrumentale, la langue exprime une vision du
monde ou chaque mot participe a I’harmonie sociale et cosmique. Chez les Dogon, le champ
lexical de la musique représente un dispositif mimétique, reflétant 1’univers totalisant de la
mythologie locale, conformément a la théorie de la « langue en situation » (Hymes, 1964). Il
constitue de médiateur entre le quotidien et le sacré, entre 1’individuel et le collectif.

Dans la méme perspective, la diversité dialectale se manifeste dans la variation des termes
désignant les instruments, ces alternances lexicales effacant toute homogénéité linguistique,
tout en attestant de liens étroits entre langue et appartenance sociale (A. Schaeffner, 2006). En
ce sens, le lexique musical apparait comme un marqueur social contribuant a la différenciation
des groupes et au maintien des hiérarchies internes. Il s’agit des usages linguistiques spécifiques
a certaines castes ou catégories rituelles. C’est-a-dire des forgérons, des cordonniers, des griots.
Les catégories rituelles concernent les représentants de Emuna (société des masques), les
bogunw ou akoro (les brigands), anrananw (détenteur de secret de pluie). Enfin,
I’anthropologie linguistique propose de compléter ces analyses en replacant le lexique dans la
trame des représentations culturelles et cosmogoniques. C’est la fagon de voir et d’interpréter

I’entourage immédiat par un peuple. L’étude menée par O. Pfouma (2000) illustre comment les

elISSN: 3042-4046 ‘@ @ \ 201




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

termes liés aux instruments de musique traduisent un systéme symbolique complexe, associant
chromatisme, sons et cosmologie dans une harmonie globale.

Cette approche montre le langage comme un phénomeéne social en renouvellement constant,
central dans les dynamiques identitaires et rituelles dogon (D. Howes,1990). Il s'agit des lors
de saisir comment, au sein d'une société ou la musique, la langue, et les rites sont profondément
imbriqués, le vocabulaire des instruments a révélé et perpétué des systemes symboliques
essentiels au maintien de 1'ordre social et au lien avec le cosmos. La question centrale repose
sur la nature méme du lexique instrumental dogon : s'applique-t-il uniquement a la désignation
pragmatique des objets sonores ou constitue-t-il un code culturel structuré par les communautés,
les hiérarchies sociales et la cosmovision autochtone ? Les études existantes montrent que, chez
les Dogon, chaque terme désignant un instrument s'ancre dans un univers symbolique précis,
mélant fonctions rituelles, appartenance sociale et résonances morales liées a des figures telles
que le nomo (E. Jolly, 2014). Une revue préliminaire de la littérature a permis de constater la
rareté des études portant spécifiquement sur le vocabulaire musical dogon. Cela met en exergue
un manque a combler dans la recherche consacrée a la langue et a la culture dogon.

L'objectif général est donc de faire ressortir les relations profondes que la langue entretient
avec ses différentes sphéres, en analysant le lexique intégral et ses dimensions afin de donner
sens a la vie communautaire et aux pratiques initiatiques qui constituent le fondement de
l'identité dogon. Cette étude poursuit trois objectifs spécifiques :

- identifier et catégoriser le vocabulaire spécifique relatif aux instruments de musique
dogon ;
- comprendre la signification culturelle, symbolique et sociale de ces instruments ;

- analyser le role de ces instruments dans la transmission des savoirs et des pratiques.

Par ailleurs, la richesse dialectale de la langue dogon nous invite a considérer la variabilité
et la spécificité régionale du lexique musical, soulignant ainsi la nécessité¢ d'un examen attentif

des nuances sémantiques.

1. Méthodologie
L’approche méthodologique adoptée pour cette étude est de nature qualitative et repose sur
la complémentarité entre 1’analyse linguistique et I’enquéte ethnographique. Cette double

démarche vise a offrir une compréhension globale du champ lexical de la musique dans la

elISSN: 3042-4046 ‘ @ @ \ 202



LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

culture dogon, en fonction de ses dimensions linguistiques, culturelles et sociales. Cette

démarche repose sur trois axes principaux correspondant aux objectifs de I’étude.

1.1. Collecte des données

La premicre étape de la recherche a consisté en un recueil systématique des termes désignant

les instruments musicaux dogon, ainsi que du lexique associé. Il s’agit des verbes d’action (ba,

«taper » ; bénde, « taper » ; kuyo, « couvrir »...), adjectifs qualificatifs (boi na, grand tambour ;

gonboi, le tambourin du griot), expressions idiomatiques (boi ériyémo, intensifier le rythme ;

boi lere, changer le rythme... Cette collecte des données s’est appuyée sur une triangulation

de sources complémentaires :

entretiens semi-directifs avec des musiciens traditionnels, souvent dépositaires du
savoir technique et symbolique relatif aux instruments, et avec les anciens du village,
reconnus comme gardiens de la mémoire collective ; les entretiens ont eu lieu en
Dogoso, Syenera et Bamanakan. Ils ont été enregistrés a 1’aide d’un téléphone Galaxy
A168003 et traduits en frangais. L’alphabet utilisé est celui fixé par le Décret! n°® 159
PG-RM (1982).

analyse des récits oraux, des chants rituels et des contes recueillis sur le terrain a permis
d’observer le lexique dans son contexte d’utilisation naturel ; et

consultation des corpus écrits existants, notamment les dictionnaires, les glossaires et
les études linguistiques ou ethnomusicologiques antérieures consacrées au peuple

dogon, a également été menée.

1.2.Traitement des données

Chaque terme lexical a ¢été soigneusement consigné, en précisant son contexte

d’utilisation et sa traduction en frangais. Pour les instruments dogon difficiles a traduire en

frangais, nous avons retenu leur nom en dogoso. Les instruments identifiés ont ensuite été

classés selon une double typologie : une catégorisation organologique. Il s’agit de

cordophones (koni ou gamulei), aérophones (b&énbéri, kankér€), idiophones (kolondo,

sagari), membranophones (types de boi) permettant la comparaison avec les systémes

universellement reconnus ; une catégorisation culturelle fondée sur la fonction sociale de

I’instrument dans la société dogon (usage rituel, contexte festif, role cérémoniel ou statut

social associé).

! Le Décret n°159 PG RM du 19 juillet 1982 est un texte officiel qui a fixé I’alphabet des 10 langues nationales (bambara,
bobo, bozo, dogon, peul, soninké, songhoy, sénoufo, minianka, tamasheq).

elISSN: 3042-4046 ‘ @ @ \ 203




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

1.3. Organisation des données

Au-dela de I’inventaire linguistique, une attention particuliére a été portée aux dimensions
culturelles et symboliques des termes recueillis. Les enquétes de terrain ont permis de
documenter, pour chaque instrument :

- lerdle qui lui est assigné dans les pratiques rituelles telles que les funérailles, initiations,

fétes agricoles ;

- les significations symboliques associées a son nom, a sa forme, a son son ou a son mode

de fabrication ;

- les relations sociales liées a son usage, notamment les liens avec des castes, des groupes

d’age ou des lignées spécifiques.

Les entretiens ont fait I’objet d’une analyse thématique afin d’identifier les représentations,
les croyances et les perceptions exprimées par les locuteurs concernant les instruments
musicaux et leur terminologie. Cette étape a révélé comment le lexique musical constitue un
espace sémantique ou se croisent identité linguistique, appartenance sociale et cosmologie
dogon.

2. Analyse des données

L’analyse du champ lexical de la musique et de danse en milieu dogon révele une
richesse terminologique significative, qui t¢émoigne non seulement de la diversité des objets
sonores utilisés dans les contextes rituels et festifs, mais aussi de la profondeur symbolique et
sociale de ces ¢léments. Cette section propose une synthése des résultats liés aux trois objectifs
de I’étude.

2.1. Catégorisation et spécificité du lexique musical
Le champ lexical musical recueilli témoigne d’une variété d’objets sonores, allant des

instruments proprement dits aux objets détournés de leur usage initial pour produire du son

rituel ou symbolique. On distingue notamment :

- les instruments percussifs traditionnels, comme les tambours (boi na?), le tam-tam (boi),
tambourin (gonboi), les calebasses (koro), les clochettes (ganaru), les castagnettes (sagari),
les sistres (calebasses empilées sur une tige, utilisées par les circoncis), et les vieilles auges
(koro pei’) transformées en résonateurs. Ces objets structurent le rythme des danses et

cérémonies.

2 na veut dire mére pour signifier plus loin grand.
3 pei signifie ancien.

elISSN: 3042-4046 ‘ @ @ \ 204




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

- les frottements corporels (bumu et peru - divertissement des filles au clair de la lune,
accompagne la sortie de la nouvelle mariée de la famille paternelle, marque la bienvenue
de la nouvelle mariée dans la belle-famille).

- les aérophones, tels que les sifflets dogon, les sifflets faits de tiges de sorgho, les siftlets
naturels (siije), les cornes de buffle, et les flites. Leur champ lexical est souvent associé a
des sonorités aigués et a des appels symboliques (esprits, ancétres, initi€s).

- les objets détournés ou rituels : le fusil dogon, la lance, le sabre, participent autant a la
production sonore qu’a la mise en scene rituelle. A cette occasion, la gibecicre dogon et la
queue de vache accompagnent 1’animation.

- les objets fonctionnels transformés en instruments de danse, comme les calebasses décorées
pour la danse de Sanjeli (accompagnée de see), le tubalu dogon (vivre ensemble, paix, la
réconciliation, le déces), le dombolo (baton pour ondonpiru ou la chasse collective), ou le
gros siege de Sigui (dolaba), sont des objets polysémiques dont le lexique encode une

fonction multiple (musicale, sociale, symbolique).

Chaque terme releve d’un lexique spécifique, parfois intraduisible en frangais sans perte
de sens, mettant en évidence un rapport intime entre langue, fonction et culture.
Les appareils traditionnels de musique sont désignés comme étant eriyemu gerube. Les
instruments qui produisent les sons a 1’aide de 1’air, la vibration de 1’air insufflé soit dans les
cornes ou la tige de sorgho ou bambou sont appelés eriyemu geru sujonyunbei. Eriyemu (le faire
plaire), geru (instruments), sujonunbei (a souffler), eriyvemu geru sujonunbei (les instruments a
vent, a faire plaire). Les Dogon utilisent des instruments de musique a vents, a percussions. En
dehors de ces deux types en matériels de production de sons, ils utilisent aussi le frottement des
parties du corps. Les instruments a percussions sont actionnés par des batons ou tiges, et souvent
en fer. Le battement des mains (peru), le clapotement entre les cuisses a I’aide des main (bunu)
et le travail de la langue, des dents dans la cavité buccale donne le youyou : cri d’encouragement
de travail, des chanteurs. Ces appareils de musique et leur actionnement sont donnés dans le
tableau ci-dessous.

Tableau : Instruments de musique et leur actionnement

Verbes pour
Instruments en Instruments en Verbes pour hes p
. . actionner en
dogosd francais actionner en dogosd .
francais
boi? tam-tam ba, bends, taper

4 Ici boi se prononce avec le ton haut. S’il est prononcé avec le ton bas, il désigne le nom de personne.

elISSN: 3042-4046 ‘ @ @ \ 205




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

gonboi Tambourin ba taper
koro Calebasse ba taper
Benberi flute (tige) Sujo souftler
Malupa Fusil ta tirer
kolondoi bois crevassé ba taper
clapotement entre
Bunu P . ba taper
les cuisses
numo Mains peru taper (mains)
Kaankere cornes de buffle SUujo souffler
Kuuru Cornes Sujo souffler
calebasse avec
Korotaru . Yyumo remuer
cauris
. calebasse en entier +
Sagari . maguba remuer
gousse de prunier

Source : Données de terrain, Octobre 2024

Dans la culture dogon, la musique s'exprime a travers une grande variété d'instruments,

chacun ayant une fonction sociale et rituelle spécifique. Parmi eux, le tam-tam se distingue par

ses multiples formes et usages. Il accompagne les festivités, les travaux collectifs et les

cérémonies traditionnelles, notamment la danse masquée. On distingue par exemple le anran

5

boi, ou tam-tam masculin, et le yaa® boi (ou yaanu boi), le tam-tam féminin, qui rythment les

célébrations et festivités communautaires. De plus, nous avons le oju’ boi qui est le rythme

d’invitation aux travaux collectifs, le digiru boi annonce 1’appel aux secours. Dans ce cadre,

Adégné Saye, ancien chanteur tradtionnaliste, originaire du village de Tereli, explique la

richesse de la musique du terroir dogon. 11 souligne :

Je viens de Tereli, et pour moi, la musique dogon est d'une richesse incroyable.
Des instruments et des rythmes comme le koro taru, boi na, le anran boi, le
yaa boi, le oju boi, le gonboi, le diguru® boi et le boi ganganu témoignent
d'une véritable créativité lexicale et sonore, propre a notre culture. Chaque
terme, me semble-t-il, exprime une nuance précise de la musique et des gestes
que nous faisons en jouant. Vous savez, cette pratique reste majoritairement
masculine, car traditionnellement, ce sont les hommes qui jouent des
instruments, et c'est ainsi que nous transmettons ce savoir-faire profondément
enraciné. A travers tous ces sons et ces mots, je ressens comment notre culture
affirme sa singularit¢ tout en renouvelant constamment son expression

musicale. (Interview : 22 octobre 2024)

Les appareils de musique sont aussi des ¢léments de la communication dans la culture dogon.

Le boi bai rythme avec les événements festifs, tandis que boi bende transmet un message de

> Anran veut dire homme. Il est utilisé avec boi pour désigner le rythme musical dédié aux hommes.

¢ Yaa veut dire femme. Il est utilisé avec boi pour désigner le rythme musical dédié aux femmes.

7 Oju veut dire la route. Il est utilisé avec boi pour désigner le rythme musical pour accompagner un cadavre.
8 Diguri est un rythme rituel pour annoncer ’arrivée d’un mort aux morts.

elISSN: 3042-4046 ‘@ @ \

206



LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

préoccupation (chute d’une personne d’un arbre, déces, égarement en brousse). Le tubalu
(tabalé) resonne pour annoncer le déces des grandes figures : sa voix porte trés loin. Le role de
chaque instrument est souvent li¢é au genre et a la caste. Ainsi, le tambourin est joué
exclusivement par les hommes appartenant aux castes des griots, des forgerons ou les
cordonniers, tandis que la flite benberi est fabriquée et utilisée par les jeunes, notamment pour
la conduite et l'entretien du bétail. Les femmes, quant a elles, contribuent a la musique par des
claquements de mains, des ululements et des frappes entre les cuisses (bunu) — des gestes qui
accompagnent les danses et certains rituels festifs. Ces instruments incarnent le concept
temporel dans la culture dogon : ils rythment le quotidien, marquent les saisons, les travaux
collectifs et les cycles rituels. Cependant, leur usage décline face aux mutations sociales et a
I’influence des tendances contemporaines. Néanmoins, la redécouverte et la promotion de ces
pratiques traditionnelles demeurent essentielles pour faire revivre et préserver la culture dogon,
en transmettant aux jeunes générations non seulement la musique, mais aussi les valeurs, les
savoir-faire et la mémoire collective qu’elle véhicule.
2.2. Portée socioculturelle et symbolique du lexique musical

Le champ lexical musical dogon n’est pas une simple dénomination des objets. Certains
instruments sonores, comme les cornes de buffle (kaan kere) ou les siftlets tiges de sorgho
(benberi), sont réservés a des groupes sociaux spécifiques (initiés, chasseurs, hommes circoncis
ou ¢leveurs) soulignant ainsi la dimension hiérarchique et rituelle de la pratique musicale. Le
dolaba, ou grand si¢ge de Sigui, bien que n'étant pas un objet de musique au sens propre, joue
un role symbolique et sonore lors des rituels de Sigui, illustrant I'expansion sémantique du
lexique musical. De méme, le kolondo (ajiri koro), utilis¢ par les lutteurs traditionnels, est
¢galement employé par les enfants pour protéger les récoltes des prédateurs. A ce propos,
Amagouno Tembely, ancien porteur des masques a Bojo interpréte que les instruments de

musique ne sont pas de simples objets de distraction. Il affirme :

Pour nous, les instruments servent a faire de la musique ; ils portent notre
culture et notre histoire. Chaque tambour, chaque kankere raconte quelque
chose sur nos ancétres, nos fétes et nos rites. Jouer ensemble, c’est bien plus
que produire des sons : cela renforce nos liens sociaux et transmet nos valeurs
aux générations futures. Ces instruments incarnent notre identité, notre
mémoire et notre vivre ensemble. (Interview : 25 octobre 2024)

Ainsi, les appareils traditionnels de la musique dogon englobent toutes les expressions
sonores liées a la vie spirituelle, sociale et communautaire.

2.3. Le role du lexique musical dans la transmission du savoir

elISSN: 3042-4046 ‘ @ @ \ 207




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

La phase finale de D’analyse s’est concentrée sur les fonctions éducatives et
mnémotechniques du champ lexical de la musique. L’ objectif était d’explorer la maniére dont
les mots et expressions associés aux instruments de musique contribuent a la transmission
intergénérationnelle du savoir. L’étude a examiné les modes d’apprentissage : les enfants
apprennent par imitation (boi bai dei), par initiation (le fils griot qui accompagne son pere, muni
d’un tambourin), par pratique collective (pratique de tir de fusil dans le cadre festif, marupa tai
dei), les contextes sociaux d’utilisation de ces termes (rituels, formation musicale, discours
d’autorité) et le role du lexique musical dans la préservation du patrimoine culturel immatériel
dogon.

De ce fait, au-dela d’une simple description lexicale, cette étude souligne la fagon dont le
langage, a travers les mots de la musique, refléte, structure et perpétue une vision du monde
profondément ancrée dans I’expérience culturelle dogon.

2.3. Fonction du lexique musical dans la transmission des savoirs

Les observations de terrain montrent que 'apprentissage du champ lexical musical dogon se
fait en grande partie de maniére orale, souvent dans un cadre initiatique. Plusieurs dynamiques
de transmission ont été identifiées :

- transmission intergénérationnelle : les termes sont transmis lors des préparatifs de fétes,
lors des répétitions ou dans les récits autour des cérémonies.

- transmission rituelle : certains mots ne peuvent étre utilisés qu’en contexte rituel et sont
donc appris lors de cérémonies spécifiques (par exemple, les mots désignant les
instruments de circoncision ou ceux des masques).

Codification et secret : certains termes sont volontairement réservés ou dissimulés aux non-
initiés, par exemple les tinhil€ (les titres d’honneurs). Les tinhil€ retracent I’histoire
d’occupation de I’espace par les différents groupes. Cela confére au lexique musical une
fonction de protection des savoirs et de préservation des hiérarchies sociales. Dans cette
optique, Doumbodo Ouologuem, conseiller aupres du chef de village de Sol témoigne sur la

portée de la musique chez les Dogon. 1l estime :

Bien, chaque mot que nous utilisons en musique est bien plus qu'un simple
nom : c'est une fagon de transmettre notre savoir a la jeune génération.
Lorsque je joue et enseigne les rythmes et les instruments, je leur montre non
seulement les mouvements, mais aussi raconte l'histoire et transmets les
valeurs de notre communauté. Le champ lexical de la musique devient ainsi
un véritable langage, un lien qui unit les générations et fait vivre notre culture.
(Interview : 27 octobre 2024)

elISSN: 3042-4046 ‘ @ @ \ 208




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

Le lexique de musique dogon devient ainsi un vecteur privilégié de continuité culturelle. 11
conserve non seulement des techniques musicales, mais aussi des visions de notre culture, des
roles sociaux, et une mémoire collective.

3. Discussion des résultats

Le lexique de musique dogon met en évidence des dynamiques linguistiques et culturelles
complexes, révélatrices de la maniére dont les Dogon congoivent, pratiquent et transmettent
leur patrimoine sonore. Trois points majeurs émergent de cette étude.

3.1. Une conception élargie de la musicalité et de I’instrumentalité

Le lexique de musique dogon relatif aux instruments de musique ne se résume pas a une
classification organologique classique comme tam-tam, tambour, flGte, sifflet tige. Il englobe
une série d’objets rituels, domestiques ou symboliques telle que la lance, le sabre, la gibecicre,
le fusil, le dolaba investis d’une fonction animatrice ou d’une portée rythmique et performative
dans des contextes rituels. Cette porosité entre instrument musical et objet rituel traduit une
vision dogon de la musique comme action intégrée, ou le sonore ne se dissocie pas du geste, de
la parole ou du costume. Ainsi, un objet comme le dombolo, baton utilisé dans la danse
ondompiru, ne produit pas de son a proprement parler, mais sa manipulation rituelle est porteuse
de rythme, de présence, et de transmission symbolique. Cela questionne les fronti¢res entre
musique, théatre rituel, et performance corporelle. Bref, lorsque les mots manquent, les pas de
danse parlent.

3.2. Un lexique a haute valeur symbolique et sociale

Les résultats révelent que chaque instrument ou objet sonore est chargé de significations
multiples : sociales, spirituelles, identitaires ou fonctions rituelles spécifiques comme 1’ attestent
les cas suivants :

- le kolondo (ajiri koro) en bois, est utilis€¢ pour animer la lutte traditionnelle, trés
développé surtout dans la plaine ;

- les sifflets naturels ou ceux fabriqués en tige de sorgho sont parfois réservés aux initiés,
leur champ lexical devient ainsi un marqueur de statut ;

- le dolaba (siege du Sigui) symbolise la mémoire et le lien ancestral. Son inclusion dans
le lexique musical révele que certains objets deviennent sonores par la charge
symbolique qu’ils véhiculent, et non par leur acoustique.

Ainsi, le lexique de musique dogon est aussi un champ de pouvoir et de mémoire. Il
cristallise des enjeux de transmission sociale, d’acces au savoir, et de continuité rituelle.

3.3. La transmission orale comme gardienne de la langue musicale

elISSN: 3042-4046 ‘ @ @ \ 209




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

La transmission du champ lexical de la musique chez les Dogon est particuli¢re. En fait, elle
repose sur 1’oralité, I’observation, et la participation active des personnes. Les mots sont appris,
vécus dans des pratiques sociales : danses, cérémonies, apprentissages initiatiques. Le lexique
devient ici un corps vivant, transmis de bouche a oreille, souvent dans des conditions restreintes,
codifiées et ritualisées. Cette dynamique explique en partie la richesse lexicale observée : la
variation des termes refléte une attention fine portée aux objets, a leurs usages, et a leurs
contextes. Mais elle rend aussi ce lexique fragile : menacé par la disparition progressive des
pratiques traditionnelles, par I’évolution des cérémonies ou la sécularisation des rituels.

La disparition ou la désuétude d’un instrument peut entrainer 1’oubli du mot qui lui est
associé. Inversement, la mémoire d’un mot peut parfois subsister comme trace d’un savoir
disparu, conservé dans les récits et la mémoire collective. Ces résultats invitent a penser la
nomenclature lexicale de la musique dogon, non pas comme un simple inventaire d’objets
sonores, mais comme une interface entre langue, culture, communauté. Cette nomenclature
devient alors un outil pour comprendre 1’organisation des savoirs dans une société orale, la
maniére dont le langage encode des pratiques sociales et spirituelles, et comment le son devient
porteur de signification dans des univers culturels profondément ritualisés.

Chez les Dogon, le lexique associé aux instruments de musique refléte les statuts et les roles
sociaux que ces objets incarnent au sein de l'ordre socio-cosmique. Chaque instrument
symbolise a la fois une fonction musicale et un prestige social, liés a la hiérarchie, aux rites
d'initiation et a 'autorité de ceux qui en jouent. Lors des rituels collectifs, plus précisément la
circoncision, le sagadamu est actionné par les circoncis qui chantent la nuit. Le jour, ils le jouent
aux bords des routes pour indiquer leur présence : ils regoivent des passants des cadeaux. Selon
A. Timbiné (2024), la musique n’est jamais séparée de la danse ni des instruments qui
I’accompagnent. Chaque mélodie correspond a un rythme précis, a une gestuelle particuliere et
a un moment déterminé de la vie communautaire. Les tambours, les flites ne sont pas
uniquement des instruments de divertissement : ils sont les éléments d’un langage symbolique
transmis par les ancétres. Ainsi, les noms des instruments véhiculent leur signification
symbolique (sagadamu), indiquant l'appartenance a des sociétés rituelles et le pouvoir de leurs
détenteurs. La dénomination des instruments fonctionne comme un systéme sémiotique régulé
par les normes sociales, assurant la reconnaissance symbolique des positions dans la
communauté. Ainsi, le lexique de musique dogon relie la maitrise instrumentale, la hiérarchie
sociale et la médiation entre les spheres visible et invisible, contribuant a la continuité sociale

et culturelle.

elISSN: 3042-4046 ‘@ @ \ 210




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

Chez les Dogon, une part significative du lexique musical reste exclusive, contextuelle et
souvent non traduisible. Cette spécificité pose des défis majeurs pour la sauvegarde : la
préservation du lexique musical dogon relatif aux instruments ne peut se faire indépendamment
des pratiques sociales qui lui donnent sens. Toute politique de valorisation ou de documentation
doit donc intégrer les détenteurs du savoir, les contextes vivants de transmission, et reconnaitre
que ce lexique musical est autant une langue du son et une langue de la mémoire. A cet effet, il
constitue un patrimoine immatériel a part entiére, dont la disparition emporterait une part
irremplacable de la culture dogon.

La musique dogon évolue sous l'influence contemporaine, dialoguant entre tradition et
transformations induites par la modernité et la mondialisation. Cette évolution refléte une
négociation entre la sauvegarde du patrimoine symbolique et I'intégration de nouvelles réalités
socioculturelles. L'introduction de nouveaux instruments, de sonorités électroniques ou
d'emprunts lexicaux a la musique urbaine enrichit le champ lexical tout en préservant la
cohérence cosmologique et sociale qui structure 1'usage des instruments. Les jeunes musiciens
intégrent ces innovations liées a leur identité culturelle, témoin de la capacité d'adaptation des
Dogon. Ainsi, le champ lexical de la musique devient un élément dynamique de médiation, de
vivre ensemble pour une culture vivante capable de résister aux mutations sociales.

I1 est & noter qu’aucune étude sur le champ lexical de musique dogon n’a été faite. Toutefois,
la thése de O. Goro (2025) nous a ouvert la voie pour 1I’étude. Les résultats concordent avec les
conclusions rapportées dans la littérature existante, confirmant en partie 1'importance et la

diversité des instruments de musique du milieu dogon.

Conclusion

L’analyse des unités lexicales de musique dans la culture dogon met en évidence une densité
terminologique, une charge symbolique et une complexité socioculturelle qui excédent
largement la seule fonction acoustique des objets sonores. Chaque unité lexicale, chaque
dénomination instrumentale, s’inscrit dans une trame sémantique plurielle, articulant
dimensions rituelles, systéemes de savoirs endogenes et structures identitaires collectives. Ce
lexique, ¢laboré a travers des pratiques musicales, initiatiques et cérémonielles, constitue une
matrice mnésique vivante, ou convergent gestes, sons, hiérarchies sociales. L’étude menée a
permis de révéler, au-dela de la diversit¢ des instruments recensés, la profondeur des
représentations culturelles qui leur sont attachées. Le champ lexical de la musique joue un rdle

central dans les mécanismes de transmission intergénérationnelle des savoirs, dans

elISSN: 3042-4046 ‘@ @ \ 211




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

I’organisation des rituels, ainsi que dans la perpétuation de 1’ordre symbolique dogon. Il
fonctionne comme un vecteur pédagogique intégré aux processus d’initiation. Dans le contexte
actuel de transformation socioculturelle, marqué par la diminution des pratiques rituelles
traditionnelles, ce champ lexical se présente comme un patrimoine immatériel en situation de
vulnérabilité. Sa sauvegarde requiert une approche holistique, combinant documentation
linguistique, valorisation des pratiques musicales et reconnaissance active des détenteurs de
savoirs au sein de la communauté dogon. Il convient de conserver des unités lexicales, mais
aussi de préserver le sens et les ontologies culturelles qu’elles véhiculent. En définitive, cette
¢tude invite a reconsidérer la place du lexique musical dans la sauvegarde du patrimoine
culturel. Ce champ lexical doit étre appréhendé non comme un inventaire fonctionnel, mais

comme une mémoire collective de transmission culturelle.

Références bibliographiques

CRUSE David Alan, 2004, Meaning in Language: An Introduction to Semantics and Pragmatics. New
York: Oxford University Press.

DECRET N°159/PG-RM du 19 juillet 1982.

DURANTI Alessandro, 2015, The Anthropology of Language: An Introduction to Linguistic
Anthropology. Wiley-Blackwell.

FOLEY William August, 2017, Anthropological Linguistics: An Introduction. Wiley-Blackwell.

GODDARD CIliff & WIERZBICKA Anna, 2016, Words and Meanings. Lexical Semantics Across
Domains, Languages and Cultures. London, Oxford University Press.

GORO Ousmane, 2025, La musique dans la culture Guru en pays Dogon : les voix/voies de L'oju. Thése
de doctorat. I[PU.

GUINDO, Amadou Salif, 2021, Multilinguisme et enseignement / apprentissage des langues en Pays
dogon (Mali). Linguistique. Université Paul Valéry - Montpellier 111, Frangais. NNT:2021MON30010.
tel-03324343.

HEATH Jeftrey, 2015, A Grammar of Togo Kan (Dogon). SIL International.

HOWES David, 1990, Les techniques des sens. Consult¢ le 19 juillet 2025
https://www.erudit.org/en/journals/as/1990-v14-n2-as785/015130ar/abstract/

HYMES, Dell, 1964, « Toward ethnographies of communication. American Anthropologist », 66(6,
Part 2), pp.1-34.

JOLLY Eric, 2014, Dogon virtuels et contre-cultures. Consulté le 15 mai 2025 sur
https://journals.openedition.org/lhomme/23600.

PFOUMA Oscar, 2000, L'Harmonie du monde: anthropologie culturelles des couleurs et des sons en
Afrique depuis I'Egypte ancienne. Consulté le 26 juin 2025 sur
https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=3ZgQytSiyNcC&oi=fnd&pg=PA 18&dg=Lexique+in

elISSN: 3042-4046 ‘@ @ \ 212




LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1)
DOI : 10.36950/Ipia-02-01-2026-10, January 2026

struments+musique+Dogon+culturet+cosmologie&ots=3eQFGCISgo&sig=HjlcZk5A1C7Gfz-
mVvTzzDBtGDE.

SCHAEFFNER André, 2006, Introduction a Musique et danses funéraires. Chez les Dogons de
Sanga. Consulté le 19 juillet 2025 sur https://journals.openedition.org/lhomme/21702.

TIMBINE Ali, (2024). Cosmogony, Rites and Rituals of the Dogon People of Mali, UCAD. These de
doctorat unique.

VARLAMOVA Elena, TULUSINA Elena, ZARIPOVA Zarema, & GATAULLINA Veronika, 2017,
“Lexical semantic field as one of the keys to second language teaching.” Interchange, 48(2), pp.107—
120.

VOSSEN Rainer & DIMMENDAAL Gerrit Jan, (Eds.), 2020, The Oxford Handbook of African
Languages. Oxford: Oxford University Press.

elISSN: 3042-4046 ‘@ @ \ 213





