
eISSN: 3042-4046   199 

Analyse du champ lexical des instruments de musique dogon 

Kindié YALCOUYÉ 
Université Yambo OULOGUEM de Bamako (UYOB), Mali 

  ykindie@yahoo.fr   

Aldiouma KODIO 
Université Yambo OUOLOGUEM de Bamako (UYOB), Mali 

Aldioukodio1978@gmail.com 

Balla DIANKA 
Université des Sciences Techniques et des Technologies de Bamako (USTTB), Mali 

Résumé 
Cette étude propose une analyse linguistique du champ lexical des instruments de musique dans la 
culture dogon où la musique occupe une place importante dans la vie quotidienne, dans les rituels et les 
cérémonies. Les instruments de musique, porteurs de fonctions symboliques et sociales fortes, sont 
désignés par un lexique riche et spécifique. Pourtant, leur champ lexical demeure peu documenté et peu 
étudié dans la littérature linguistique et ethnomusicologique dogon. Cette étude s’inscrit dans une 
perspective ethnolinguistique. L'objectif principal est d'établir un inventaire des instruments de musique 
afin de contribuer à la documentation et à la préservation du patrimoine linguistique dogon. L’approche 
méthodologique adoptée est qualitative, descriptive et interprétative, articulée autour de trois axes 
principaux : la collecte de données linguistiques, l’analyse lexicale, et l’interprétation ethnolinguistique. 
Les résultats révèlent un recueil structuré des termes liés aux instruments de musique dogon, comprenant 
les noms des instruments, leurs composants, les verbes associés aux techniques de jeu, ainsi que les 
expressions décrivant les sons et les usages rituels. Cette étude contribue à une meilleure compréhension 
de l’articulation entre langue, culture et musique et du patrimoine immatériel dogon et à la 
documentation des langues africaines en cours. 
Mots-clés : analyse linguistique, champ lexical, dogon, ethnolinguistique, instruments de musique  

Abstract 

This study offers a linguistic analysis of the lexical field of musical instruments in Dogon culture, where 
music plays a significant role in daily life, in rituals, and ceremonies. Musical instruments, imbued with 
strong symbolic and social functions, are designated by a rich and specific lexicon. However, their 
lexical field remains poorly documented and understudied in dogon linguistic and ethnomusicological 
literature. This study adopts an ethnolinguistic perspective. The main objective is to establish an 
inventory of musical instruments in order to contribute to the documentation and safeguarding of Dogon 
linguistic heritage. The methodological approach adopted is qualitative, descriptive, and interpretive, 
structured around three main axes: the collection of linguistic data, lexical analysis, and ethnolinguistic 
interpretation. The results have revealed a structured collection of terms related to Dogon musical 
instruments, including the names of the instruments, their components, verbs associated with playing 
techniques, as well as expressions describing sounds and ritual uses. This study contributes to a better 
understanding of the connection between language, culture, and music, as well as the intangible heritage 
of the Dogon people, and to the ongoing documentation of African languages. 

Key words: dogon, ethnolinguistics, lexical field, linguistic analysis, musical instruments 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     200 
 

Introduction  

Les Dogon, peuple du Mali, possèdent un riche patrimoine culturel dont la musique. Les 

instruments musicaux, utilisés lors des fêtes et des cérémonies, sont à la fois sonores et 

symboliques. Étudier le vocabulaire qui les désigne révèle leurs valeurs et leur importance dans 

la vie de ce peuple. L’analyse du champ lexical musical chez les Dogon s’appuie sur une 

approche empruntée à la linguistique, à l’anthropologie et à l’ethnomusicologie. Comme le 

soulignent C. Goddard & A. Wierzbicka (2016), le lexique est indissociable des valeurs 

culturelles et sociales d’une communauté. Ainsi, les termes désignant les instruments de 

musique dogon ne se limitent pas à une simple fonction descriptive mais touchent des 

dimensions symboliques et rituelles importantes.  

Le Dᴐgᴐsᴐ constitue une famille linguistique distincte au Mali. Il comprend une vingtaine 

de dialectes, encore peu décrits dans leur ensemble (A. S. Guindo (2021, p.11). En plus, les 

travaux de J. Heath (2015) ont permis de poser les bases d’une description grammaticale et 

lexicale, notamment pour le togokan, un dialecte dogon, parlé dans une partie du plateau, de la 

falaise et de la plaine. Cependant, ce travail reste centré sur les structures morphosyntaxiques, 

avec une attention limitée aux domaines lexicaux spécialisés, tels que la musique.  Selon R. 

Vossen & G. J. Dimmendaal (2020), la documentation des langues africaines devrait 

aujourd’hui aller au-delà des grammaires de référence et inclure les lexiques culturels, les 

terminologies techniques et les expressions idiomatiques liées aux pratiques sociales. Cette 

perspective est soutenue par les initiatives de documentation intégrée comme celles de la 

Société Internationale de Linguistique (SIL) ou de l’Endangered Languages Documentation 

Programme (ELDP), qui encouragent des analyses lexicologiques incluant le contexte culturel 

d’usage. 

Le champ lexical, défini comme des ensembles structurés de lexèmes appartenant à une 

même sphère sémantique, constitue une approche essentielle pour comprendre la catégorisation 

du monde dans une langue donnée (D. A. Cruse, 2004). Dans le contexte africain, cette approche 

a été utilisée pour décrire des domaines comme la faune, la parenté, l’agriculture ou encore les 

pratiques rituelles (E. Jolly, 2014). Toutefois, le champ lexical de la musique, et plus 

particulièrement celui des instruments de musique, reste très peu étudié en raison du retard de 

l’étude du dᴐgᴐsᴐ, du manque de documentation et de spécialiste dans le domaine de la 

musicologie. Cette lacune limite la littérature sur le champ lexical.  

Par ailleurs, l’approche ethnolinguistique repose sur le principe que la langue reflète les 

savoirs, les croyances et les pratiques d’une communauté (A. Duranti, 2015). Dans ce cadre, 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     201 
 

les lexiques spécialisés, tels que celui des instruments musicaux, permettent d’observer 

l’articulation entre les représentations symboliques et les pratiques langagières. W. A. Foley 

(2017) rappelle que « la richesse du vocabulaire dans des domaines culturellement marqués est 

un indicateur direct de leur centralité dans la vie sociale d’un groupe » (p. 89). Dans les sociétés 

à tradition orale, comme celle des Dogon, la musique constitue un médium essentiel de 

transmission des récits fondateurs, des hiérarchies sociales et des valeurs spirituelles. Or, cette 

fonction culturelle s’inscrit dans la langue à travers des réseaux lexicaux spécifiques, souvent 

ritualisés. O. Goro (2025), dans son analyse des instruments de musique en milieu dogon, a mis 

en lumière que ces instruments sont souvent polysémiques et métaphoriques et renvoient à des 

catégories qui dépassent la simple classification sonore.  

La présente étude s'inscrit donc dans une problématique visant à comprendre dans quelle 

mesure le champ lexical de la musique dogon dépasse la simple fonction référentielle pour 

devenir le vecteur d'un riche entrelacement de dimensions culturelles, cosmologiques et 

sociales. Cette intégration ne se limite pas à une analyse lexicale au sens strict, mais implique 

une approche sociolinguistique et anthropologique qui considère les mots comme des entités 

porteuses de significations multiples, accumulées au fil de l'histoire et intégrées dans un 

contexte particulier.  

Loin d’être une simple communication instrumentale, la langue exprime une vision du 

monde où chaque mot participe à l’harmonie sociale et cosmique. Chez les Dogon, le champ 

lexical de la musique représente un dispositif mimétique, reflétant l’univers totalisant de la 

mythologie locale, conformément à la théorie de la « langue en situation » (Hymes, 1964). Il 

constitue de médiateur entre le quotidien et le sacré, entre l’individuel et le collectif.  

Dans la même perspective, lа diversité diаlесtаlе se manifеstе dаns lа vаriаtion dеs tеrmеs 

désignаnt lеs instrumеnts, сes аltеrnanсеs lеxicаles еffаçant tоutе hоmоgénéité linguistiquе, 

tоut еn аttеstаnt de liеns étroits еntrе languе еt аppаrtеnаnсe soсialе (Α. Schаеffnеr, 2006). Еn 

се sеns, lе lеxiquе musical аpparаît commе un marquеur sоciаl соntribuаnt à la différеnсiаtiоn 

dеs grоupеs еt au mаintiеn dеs hiérаrсhiеs intеrnеs. Il s’agit des usаges linguistiquеs spéсifiquеs 

à сеrtаinеs cаstes оu саtégoriеs rituеllеs. C’est-à-dire des forgérons, des cordonniers, des griots. 

Les саtégoriеs rituеllеs concernent les représentants de Emuna (société des masques), les 

bᴐgunw ou akoro (les brigands),  anrananw (détenteur de secret de pluie).  Enfin, 

l’аnthrоpоlogiе linguistiquе prоpоsе dе соmplétеr cеs аnаlysеs еn rеplаçаnt le lеxiquе dаns lа 

trаmе dеs rеprésеntаtions сulturеllеs еt cosmоgоniquеs. C’est la façon de voir et d’interpréter 

l’entourage immédiat par un peuple. L’étudе mеnée par Ο. Рfоumа (2000) illustrе cоmmеnt les 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     202 
 

tеrmеs liés аux instrumеnts de musique trаduisеnt un sуstèmе sуmbоliquе соmplеxе, аssосiаnt 

сhrоmаtismе, sоns еt соsmologiе dаns unе harmоniе globаlе. 

Cette approche montre le langage comme un phénomène social en renouvellement constant, 

central dans les dynamiques identitaires et rituelles dogon (D. Hоwes,1990). Il s'agit dès lors 

de saisir comment, au sein d'une société où la musique, la langue, et les rites sont profondément 

imbriqués, le vocabulaire des instruments a révélé et perpétué des systèmes symboliques 

essentiels au maintien de l'ordre social et au lien avec le cosmos. La question centrale repose 

sur la nature même du lexique instrumental dogon : s'applique-t-il uniquement à la désignation 

pragmatique des objets sonores ou constitue-t-il un code culturel structuré par les communautés, 

les hiérarchies sociales et la cosmovision autochtone ? Les études existantes montrent que, chez 

les Dogon, chaque terme désignant un instrument s'ancre dans un univers symbolique précis, 

mêlant fonctions rituelles, appartenance sociale et résonances morales liées à des figures telles 

que le nɔmɔ (É. Jolly, 2014). Une revue préliminaire de la littérature a permis de constater la 

rareté des études portant spécifiquement sur le vocabulaire musical dogon. Cela met en exergue 

un manque à combler dans la recherche consacrée à la langue et à la culture dogon.  

L'objectif général est donc de faire ressortir les relations profondes que la langue entretient 

avec ses différentes sphères, en analysant le lexique intégral et ses dimensions afin de donner 

sens à la vie communautaire et aux pratiques initiatiques qui constituent le fondement de 

l'identité dogon. Cette étude poursuit trois objectifs spécifiques :  

- identifier et catégoriser le vocabulaire spécifique relatif aux instruments de musique 

dogon ; 

- comprendre la signification culturelle, symbolique et sociale de ces instruments ; 

- analyser le rôle de ces instruments dans la transmission des savoirs et des pratiques.  

 

Par ailleurs, la richesse dialectale de la langue dogon nous invite à considérer la variabilité 

et la spécificité régionale du lexique musical, soulignant ainsi la nécessité d'un examen attentif 

des nuances sémantiques.  

 

1. Méthodologie 

L’approche méthodologique adoptée pour cette étude est de nature qualitative et repose sur 

la complémentarité entre l’analyse linguistique et l’enquête ethnographique. Cette double 

démarche vise à offrir une compréhension globale du champ lexical de la musique dans la 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     203 
 

culture dogon, en fonction de ses dimensions linguistiques, culturelles et sociales. Cette 

démarche repose sur trois axes principaux correspondant aux objectifs de l’étude. 

1.1. Collecte des données  

La première étape de la recherche a consisté en un recueil systématique des termes désignant 

les instruments musicaux dogon, ainsi que du lexique associé. Il s’agit des verbes d’action (ba, 

« taper » ; bƐndƐ, « taper » ; kuyo, « couvrir »…), adjectifs qualificatifs (boi na, grand tambour ; 

gᴐnboi, le tambourin du griot), expressions idiomatiques (boi ƐriyƐmᴐ, intensifier le rythme ; 

boi  lere, changer le rythme… Cette collecte des données s’est appuyée sur une triangulation 

de sources complémentaires : 

- entretiens semi-directifs avec des musiciens traditionnels, souvent dépositaires du 

savoir technique et symbolique relatif aux instruments, et avec les anciens du village, 

reconnus comme gardiens de la mémoire collective ; les entretiens ont eu lieu en 

Dᴐgᴐsᴐ, Syenera et Bamanakan. Ils ont été enregistrés à l’aide d’un téléphone Galaxy 

A168003 et traduits en français. L’alphabet utilisé est celui fixé par le Décret1 n° 159 

PG-RM (1982). 

- analyse des récits oraux, des chants rituels et des contes recueillis sur le terrain a permis 

d’observer le lexique dans son contexte d’utilisation naturel ; et 

- consultation des corpus écrits existants, notamment les dictionnaires, les glossaires et 

les études linguistiques ou ethnomusicologiques antérieures consacrées au peuple 

dogon, a également été menée. 

1.2.Traitement des données   

Chaque terme lexical a été soigneusement consigné, en précisant son contexte 

d’utilisation et sa traduction en français. Pour les instruments dogon difficiles à traduire en 

français, nous avons retenu leur nom en dϽgϽsϽ. Les instruments identifiés ont ensuite été 

classés selon une double typologie : une catégorisation organologique. Il s’agit de 

cordophones (kᴐni ou gamulei), aérophones (bƐnbƐri, kankƐrƐ), idiophones (kolondo, 

sagari), membranophones (types de boi) permettant la comparaison avec les systèmes 

universellement reconnus ; une catégorisation culturelle fondée sur la fonction sociale de 

l’instrument dans la société dogon (usage rituel, contexte festif, rôle cérémoniel ou statut 

social associé). 

 

 
1 Le Décret n°159 PG RM du 19 juillet 1982 est un texte officiel qui a fixé l’alphabet des 10 langues nationales (bambara, 

bobo, bozo, dogon, peul, soninké, songhoy, sénoufo, minianka, tamasheq). 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     204 
 

1.3. Organisation des données 

Au-delà de l’inventaire linguistique, une attention particulière a été portée aux dimensions 

culturelles et symboliques des termes recueillis. Les enquêtes de terrain ont permis de 

documenter, pour chaque instrument : 

- le rôle qui lui est assigné dans les pratiques rituelles telles que les funérailles, initiations, 

fêtes agricoles ; 

- les significations symboliques associées à son nom, à sa forme, à son son ou à son mode 

de fabrication ; 

- les relations sociales liées à son usage, notamment les liens avec des castes, des groupes 

d’âge ou des lignées spécifiques. 

Les entretiens ont fait l’objet d’une analyse thématique afin d’identifier les représentations, 

les croyances et les perceptions exprimées par les locuteurs concernant les instruments 

musicaux et leur terminologie. Cette étape a révélé comment le lexique musical constitue un 

espace sémantique où se croisent identité linguistique, appartenance sociale et cosmologie 

dogon. 

2. Analyse des données 

L’analyse du champ lexical de la musique et de danse en milieu dogon révèle une 

richesse terminologique significative, qui témoigne non seulement de la diversité des objets 

sonores utilisés dans les contextes rituels et festifs, mais aussi de la profondeur symbolique et 

sociale de ces éléments. Cette section propose une synthèse des résultats liés aux trois objectifs 

de l’étude. 

2.1. Catégorisation et spécificité du lexique musical  

Le champ lexical musical recueilli témoigne d’une variété d’objets sonores, allant des 

instruments proprement dits aux objets détournés de leur usage initial pour produire du son 

rituel ou symbolique. On distingue notamment :  

- les instruments percussifs traditionnels, comme les tambours (boi na2), le tam-tam (boi), 

tambourin (gɔnboi), les calebasses (kɔrɔ), les clochettes (gaƞaru), les castagnettes (sagari), 

les sistres (calebasses empilées sur une tige, utilisées par les circoncis), et les vieilles auges 

(koro pei3) transformées en résonateurs. Ces objets structurent le rythme des danses et 

cérémonies.  

 
2 na veut dire mère pour signifier plus loin grand. 
3 pei signifie ancien. 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     205 
 

- les frottements corporels (bumu et peru - divertissement des filles au clair de la lune, 

accompagne la sortie de la nouvelle mariée de la famille paternelle, marque la bienvenue 

de la nouvelle mariée dans la belle-famille). 

- les aérophones, tels que les sifflets dogon, les sifflets faits de tiges de sorgho, les sifflets 

naturels (siije), les cornes de buffle, et les flûtes. Leur champ lexical est souvent associé à 

des sonorités aiguës et à des appels symboliques (esprits, ancêtres, initiés). 

- les objets détournés ou rituels : le fusil dogon, la lance, le sabre, participent autant à la 

production sonore qu’à la mise en scène rituelle. A cette occasion, la gibecière dogon et la 

queue de vache accompagnent l’animation. 

- les objets fonctionnels transformés en instruments de danse, comme les calebasses décorées 

pour la danse de Sanjeli (accompagnée de see), le tubalu dogon (vivre ensemble, paix, la 

réconciliation, le décès), le dombolo (bâton pour ondonpiru ou la chasse collective), ou le 

gros siège de Sigui (dolaba), sont des objets polysémiques dont le lexique encode une 

fonction multiple (musicale, sociale, symbolique). 

 

Chaque terme relève d’un lexique spécifique, parfois intraduisible en français sans perte 

de sens, mettant en évidence un rapport intime entre langue, fonction et culture. 

Les appareils traditionnels de musique sont désignés comme étant εriyεmu gerube. Les 

instruments qui produisent les sons à l’aide de l’air, la vibration de l’air insufflé soit dans les 

cornes ou la tige de sorgho ou bambou sont appelés εriyεmu geru sujᴐŋunbei. Εriyεmu (le faire 

plaire),  geru (instruments), sujᴐŋunbei (à souffler), εriyεmu geru sujᴐŋunbei (les instruments à 

vent, à faire plaire). Les Dogon utilisent des instruments de musique à vents, à percussions. En 

dehors de ces deux types en matériels de production de sons, ils utilisent aussi le frottement des 

parties du corps. Les instruments à percussions sont actionnés par des bâtons ou tiges, et souvent 

en fer. Le battement des mains (peru), le clapotement entre les cuisses à l’aide des main (bunu) 

et le travail de la langue, des dents dans la cavité buccale donne le youyou : cri d’encouragement 

de travail, des chanteurs. Ces appareils de musique et leur actionnement sont donnés dans le 

tableau ci-dessous. 

Tableau : Instruments de musique et leur actionnement 

Instruments en 
dɔgɔsɔ 

Instruments en 
français 

Verbes pour 
actionner en dɔgɔsɔ 

Verbes pour 
actionner en 

français 
boi4 tam-tam ba, bεndε,  taper 

 
4 Ici boi se prononce avec le ton haut. S’il est prononcé avec le ton bas, il désigne le nom de personne. 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     206 
 

gɔnboi Tambourin ba taper 
kɔrɔ Calebasse ba taper 

Bεnbεri flute (tige) sujɔ souffler 
Malupa Fusil ta tirer 
kolɔndɔi bois crevassé ba taper 

Bunu 
clapotement entre 

les cuisses 
ba taper 

numɔ Mains peru taper (mains) 
Kaankεrε cornes de buffle sujɔ souffler 

Kuuru Cornes sujɔ souffler 

Korotaru 
calebasse avec 

cauris 
yumɔ remuer 

Sagari 
calebasse en entier + 

gousse de prunier 
maguba remuer 

Source : Données de terrain, Octobre 2024 

Dans la culture dogon, la musique s'exprime à travers une grande variété d'instruments, 

chacun ayant une fonction sociale et rituelle spécifique. Parmi eux, le tam-tam se distingue par 

ses multiples formes et usages. Il accompagne les festivités, les travaux collectifs et les 

cérémonies traditionnelles, notamment la danse masquée. On distingue par exemple le anran5 

boi, ou tam-tam masculin, et le yaa6 boi (ou yaanu boi), le tam-tam féminin, qui rythment les 

célébrations et festivités communautaires. De plus, nous avons le oju7 boi qui est le rythme 

d’invitation aux travaux collectifs, le digiru boi annonce l’appel aux secours. Dans ce cadre, 

Adégné Saye, ancien chanteur tradtionnaliste, originaire du village de Tereli, explique la 

richesse de la musique du terroir dogon. Il souligne :  

 

Je viens de Tereli, et pour moi, la musique dogon est d'une richesse incroyable. 
Des instruments et des rythmes comme le kᴐrᴐ taru, boi na, le anran boi, le 
yaa boi, le oju boi, le gɔnboi, le diguru8 boi et le boi gangaƞu témoignent 
d'une véritable créativité lexicale et sonore, propre à notre culture. Chaque 
terme, me semble-t-il, exprime une nuance précise de la musique et des gestes 
que nous faisons en jouant. Vous savez, cette pratique reste majoritairement 
masculine, car traditionnellement, ce sont les hommes qui jouent des 
instruments, et c'est ainsi que nous transmettons ce savoir-faire profondément 
enraciné. À travers tous ces sons et ces mots, je ressens comment notre culture 
affirme sa singularité tout en renouvelant constamment son expression 
musicale. (Interview : 22 octobre 2024) 

 

Les appareils de musique sont aussi des éléments de la communication dans la culture dogon.  

Le boi bai rythme avec les évènements festifs, tandis que boi bεndε transmet un message de 

 
5   Anran veut dire homme. Il est utilisé avec boi pour désigner le rythme musical dédié aux hommes.  
6 Yaa veut dire femme. Il est utilisé avec boi pour désigner le rythme musical dédié aux femmes. 
7 Oju veut dire la route. Il est utilisé avec boi pour désigner le rythme musical pour accompagner un cadavre. 
8 Diguri est un rythme rituel pour annoncer l’arrivée d’un mort aux morts.  

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     207 
 

préoccupation (chute d’une personne d’un arbre, décès, égarement en brousse). Le tubalu 

(tabalé) resonne pour annoncer le décès des grandes figures : sa voix porte très loin. Le rôle de 

chaque instrument est souvent lié au genre et à la caste. Ainsi, le tambourin est joué 

exclusivement par les hommes appartenant aux castes des griots, des forgerons ou les 

cordonniers, tandis que la flûte bεnbεri est fabriquée et utilisée par les jeunes, notamment pour 

la conduite et l'entretien du bétail. Les femmes, quant à elles, contribuent à la musique par des 

claquements de mains, des ululements et des frappes entre les cuisses (bunu) – des gestes qui 

accompagnent les danses et certains rituels festifs. Ces instruments incarnent le concept 

temporel dans la culture dogon : ils rythment le quotidien, marquent les saisons, les travaux 

collectifs et les cycles rituels. Cependant, leur usage décline face aux mutations sociales et à 

l’influence des tendances contemporaines. Néanmoins, la redécouverte et la promotion de ces 

pratiques traditionnelles demeurent essentielles pour faire revivre et préserver la culture dogon, 

en transmettant aux jeunes générations non seulement la musique, mais aussi les valeurs, les 

savoir-faire et la mémoire collective qu’elle véhicule. 

2.2. Portée socioculturelle et symbolique du lexique musical 

Le champ lexical musical dogon n’est pas une simple dénomination des objets. Certains 

instruments sonores, comme les cornes de buffle (kaan kεrε) ou les sifflets tiges de sorgho 

(bεnbεri), sont réservés à des groupes sociaux spécifiques (initiés, chasseurs, hommes circoncis 

ou éleveurs) soulignant ainsi la dimension hiérarchique et rituelle de la pratique musicale. Le 

dolaba, ou grand siège de Sigui, bien que n'étant pas un objet de musique au sens propre, joue 

un rôle symbolique et sonore lors des rituels de Sigui, illustrant l'expansion sémantique du 

lexique musical. De même, le kolondo (ajiri koro), utilisé par les lutteurs traditionnels, est 

également employé par les enfants pour protéger les récoltes des prédateurs. A ce propos, 

Amagouno Tembely, ancien porteur des masques à Bojᴐ interprète que les instruments de 

musique ne sont pas de simples objets de distraction. Il affirme : 

 

Pour nous, les instruments servent à faire de la musique ; ils portent notre 
culture et notre histoire. Chaque tambour, chaque kankƐrƐ raconte quelque 
chose sur nos ancêtres, nos fêtes et nos rites. Jouer ensemble, c’est bien plus 
que produire des sons : cela renforce nos liens sociaux et transmet nos valeurs 
aux générations futures. Ces instruments incarnent notre identité, notre 
mémoire et notre vivre ensemble. (Interview : 25 octobre 2024) 

 

Ainsi, les appareils traditionnels de la musique dogon englobent toutes les expressions 

sonores liées à la vie spirituelle, sociale et communautaire. 

2.3. Le rôle du lexique musical dans la transmission du savoir 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     208 
 

La phase finale de l’analyse s’est concentrée sur les fonctions éducatives et 

mnémotechniques du champ lexical de la musique. L’objectif était d’explorer la manière dont 

les mots et expressions associés aux instruments de musique contribuent à la transmission 

intergénérationnelle du savoir. L’étude a examiné les modes d’apprentissage : les enfants 

apprennent par imitation (boi bai dei), par initiation (le fils griot qui accompagne son père, muni 

d’un tambourin), par pratique collective (pratique de tir de fusil dans le cadre festif, marupa tai 

dei), les contextes sociaux d’utilisation de ces termes (rituels, formation musicale, discours 

d’autorité) et le rôle du lexique musical dans la préservation du patrimoine culturel immatériel 

dogon. 

De ce fait, au-delà d’une simple description lexicale, cette étude souligne la façon dont le 

langage, à travers les mots de la musique, reflète, structure et perpétue une vision du monde 

profondément ancrée dans l’expérience culturelle dogon. 

2.3.  Fonction du lexique musical dans la transmission des savoirs 

Les observations de terrain montrent que l'apprentissage du champ lexical musical dogon se 

fait en grande partie de manière orale, souvent dans un cadre initiatique. Plusieurs dynamiques 

de transmission ont été identifiées : 

- transmission intergénérationnelle : les termes sont transmis lors des préparatifs de fêtes, 

lors des répétitions ou dans les récits autour des cérémonies. 

- transmission rituelle : certains mots ne peuvent être utilisés qu’en contexte rituel et sont 

donc appris lors de cérémonies spécifiques (par exemple, les mots désignant les 

instruments de circoncision ou ceux des masques). 

Codification et secret : certains termes sont volontairement réservés ou dissimulés aux non-

initiés, par exemple les tinhilƐ (les titres d’honneurs). Les tinhilƐ retracent l’histoire 

d’occupation de l’espace par les différents groupes. Cela confère au lexique musical une 

fonction de protection des savoirs et de préservation des hiérarchies sociales. Dans cette 

optique, Doumbodo Ouologuem, conseiller auprès du chef de village de Sol témoigne sur la 

portée de la musique chez les Dogon. Il estime :  

 

Bien, chaque mot que nous utilisons en musique est bien plus qu'un simple 
nom : c'est une façon de transmettre notre savoir à la jeune génération. 
Lorsque je joue et enseigne les rythmes et les instruments, je leur montre non 
seulement les mouvements, mais aussi raconte l'histoire et transmets les 
valeurs de notre communauté. Le champ lexical de la musique devient ainsi 
un véritable langage, un lien qui unit les générations et fait vivre notre culture. 
(Interview : 27 octobre 2024) 

 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     209 
 

Le lexique de musique dogon devient ainsi un vecteur privilégié de continuité culturelle. Il 

conserve non seulement des techniques musicales, mais aussi des visions de notre culture, des 

rôles sociaux, et une mémoire collective. 

3. Discussion des résultats 

Le lexique de musique dogon met en évidence des dynamiques linguistiques et culturelles 

complexes, révélatrices de la manière dont les Dogon conçoivent, pratiquent et transmettent 

leur patrimoine sonore. Trois points majeurs émergent de cette étude. 

3.1. Une conception élargie de la musicalité et de l’instrumentalité 

Le lexique de musique dogon relatif aux instruments de musique ne se résume pas à une 

classification organologique classique comme tam-tam, tambour, flûte, sifflet tige. Il englobe 

une série d’objets rituels, domestiques ou symboliques telle que la lance, le sabre, la gibecière, 

le fusil, le dolaba investis d’une fonction animatrice ou d’une portée rythmique et performative 

dans des contextes rituels. Cette porosité entre instrument musical et objet rituel traduit une 

vision dogon de la musique comme action intégrée, où le sonore ne se dissocie pas du geste, de 

la parole ou du costume. Ainsi, un objet comme le dombolo, bâton utilisé dans la danse 

ondompiru, ne produit pas de son à proprement parler, mais sa manipulation rituelle est porteuse 

de rythme, de présence, et de transmission symbolique. Cela questionne les frontières entre 

musique, théâtre rituel, et performance corporelle. Bref, lorsque les mots manquent, les pas de 

danse parlent. 

3.2. Un lexique à haute valeur symbolique et sociale  

Les résultats révèlent que chaque instrument ou objet sonore est chargé de significations 

multiples : sociales, spirituelles, identitaires ou fonctions rituelles spécifiques comme l’attestent 

les cas suivants : 

- le kolondo (ajiri koro) en bois, est utilisé pour animer la lutte traditionnelle, très 

développé surtout dans la plaine ;  

- les sifflets naturels ou ceux fabriqués en tige de sorgho sont parfois réservés aux initiés, 

leur champ lexical devient ainsi un marqueur de statut ; 

- le dolaba (siège du Sigui) symbolise la mémoire et le lien ancestral. Son inclusion dans 

le lexique musical révèle que certains objets deviennent sonores par la charge 

symbolique qu’ils véhiculent, et non par leur acoustique. 

Ainsi, le lexique de musique dogon est aussi un champ de pouvoir et de mémoire. Il 

cristallise des enjeux de transmission sociale, d’accès au savoir, et de continuité rituelle. 

3.3. La transmission orale comme gardienne de la langue musicale 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     210 
 

La transmission du champ lexical de la musique chez les Dogon est particulière. En fait, elle 

repose sur l’oralité, l’observation, et la participation active des personnes. Les mots sont appris, 

vécus dans des pratiques sociales : danses, cérémonies, apprentissages initiatiques. Le lexique 

devient ici un corps vivant, transmis de bouche à oreille, souvent dans des conditions restreintes, 

codifiées et ritualisées. Cette dynamique explique en partie la richesse lexicale observée : la 

variation des termes reflète une attention fine portée aux objets, à leurs usages, et à leurs 

contextes. Mais elle rend aussi ce lexique fragile : menacé par la disparition progressive des 

pratiques traditionnelles, par l’évolution des cérémonies ou la sécularisation des rituels. 

La disparition ou la désuétude d’un instrument peut entraîner l’oubli du mot qui lui est 

associé. Inversement, la mémoire d’un mot peut parfois subsister comme trace d’un savoir 

disparu, conservé dans les récits et la mémoire collective. Ces résultats invitent à penser la 

nomenclature lexicale de la musique dogon, non pas comme un simple inventaire d’objets 

sonores, mais comme une interface entre langue, culture, communauté. Cette nomenclature 

devient alors un outil pour comprendre l’organisation des savoirs dans une société orale, la 

manière dont le langage encode des pratiques sociales et spirituelles, et comment le son devient 

porteur de signification dans des univers culturels profondément ritualisés. 

Chez les Dogon, le lexique associé aux instruments de musique reflète les statuts et les rôles 

sociaux que ces objets incarnent au sein de l'ordre socio-cosmique. Chaque instrument 

symbolise à la fois une fonction musicale et un prestige social, liés à la hiérarchie, aux rites 

d'initiation et à l'autorité de ceux qui en jouent. Lors des rituels collectifs, plus précisément la 

circoncision, le sagadamu est actionné par les circoncis qui chantent la nuit. Le jour, ils le jouent  

aux bords des routes pour indiquer leur présence : ils reçoivent des passants des cadeaux. Selon 

A. Timbiné (2024), la musique n’est jamais séparée de la danse ni des instruments qui 

l’accompagnent. Chaque mélodie correspond à un rythme précis, à une gestuelle particulière et 

à un moment déterminé de la vie communautaire. Les tambours, les flûtes ne sont pas 

uniquement des instruments de divertissement : ils sont les éléments d’un langage symbolique 

transmis par les ancêtres. Ainsi, les noms des instruments véhiculent leur signification 

symbolique (sagadamu), indiquant l'appartenance à des sociétés rituelles et le pouvoir de leurs 

détenteurs. La dénomination des instruments fonctionne comme un système sémiotique régulé 

par les normes sociales, assurant la reconnaissance symbolique des positions dans la 

communauté. Ainsi, le lexique de musique dogon relie la maîtrise instrumentale, la hiérarchie 

sociale et la médiation entre les sphères visible et invisible, contribuant à la continuité sociale 

et culturelle. 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     211 
 

Chez les Dogon, une part significative du lexique musical reste exclusive, contextuelle et 

souvent non traduisible. Cette spécificité pose des défis majeurs pour la sauvegarde : la 

préservation du lexique musical dogon relatif aux instruments ne peut se faire indépendamment 

des pratiques sociales qui lui donnent sens. Toute politique de valorisation ou de documentation 

doit donc intégrer les détenteurs du savoir, les contextes vivants de transmission, et reconnaître 

que ce lexique musical est autant une langue du son et une langue de la mémoire. À cet effet, il 

constitue un patrimoine immatériel à part entière, dont la disparition emporterait une part 

irremplaçable de la culture dogon.  

La musique dogon évolue sous l'influence contemporaine, dialoguant entre tradition et 

transformations induites par la modernité et la mondialisation. Cette évolution reflète une 

négociation entre la sauvegarde du patrimoine symbolique et l'intégration de nouvelles réalités 

socioculturelles. L'introduction de nouveaux instruments, de sonorités électroniques ou 

d'emprunts lexicaux à la musique urbaine enrichit le champ lexical tout en préservant la 

cohérence cosmologique et sociale qui structure l'usage des instruments. Les jeunes musiciens 

intègrent ces innovations liées à leur identité culturelle, témoin de la capacité d'adaptation des 

Dogon. Ainsi, le champ lexical de la musique devient un élément dynamique de médiation, de 

vivre ensemble pour une culture vivante capable de résister aux mutations sociales.  

Il est à noter qu’aucune étude sur le champ lexical de musique dogon n’a été faite. Toutefois, 

la thèse de O. Goro (2025) nous a ouvert la voie pour l’étude. Les résultats concordent avec les 

conclusions rapportées dans la littérature existante, confirmant en partie l'importance et la 

diversité des instruments de musique du milieu dogon. 

 

Conclusion 

L’analyse des unités lexicales de musique dans la culture dogon met en évidence une densité 

terminologique, une charge symbolique et une complexité socioculturelle qui excèdent 

largement la seule fonction acoustique des objets sonores. Chaque unité lexicale, chaque 

dénomination instrumentale, s’inscrit dans une trame sémantique plurielle, articulant 

dimensions rituelles, systèmes de savoirs endogènes et structures identitaires collectives. Ce 

lexique, élaboré à travers des pratiques musicales, initiatiques et cérémonielles, constitue une 

matrice mnésique vivante, où convergent gestes, sons, hiérarchies sociales. L’étude menée a 

permis de révéler, au-delà de la diversité des instruments recensés, la profondeur des 

représentations culturelles qui leur sont attachées. Le champ lexical de la musique joue un rôle 

central dans les mécanismes de transmission intergénérationnelle des savoirs, dans 

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     212 
 

l’organisation des rituels, ainsi que dans la perpétuation de l’ordre symbolique dogon. Il 

fonctionne comme un vecteur pédagogique intégré aux processus d’initiation. Dans le contexte 

actuel de transformation socioculturelle, marqué par la diminution des pratiques rituelles 

traditionnelles, ce champ lexical se présente comme un patrimoine immatériel en situation de 

vulnérabilité. Sa sauvegarde requiert une approche holistique, combinant documentation 

linguistique, valorisation des pratiques musicales et reconnaissance active des détenteurs de 

savoirs au sein de la communauté dogon.  Il convient de conserver des unités lexicales, mais 

aussi de préserver le sens et les ontologies culturelles qu’elles véhiculent. En définitive, cette 

étude invite à reconsidérer la place du lexique musical dans la sauvegarde du patrimoine 

culturel. Ce champ lexical doit être appréhendé non comme un inventaire fonctionnel, mais 

comme une mémoire collective de transmission culturelle. 

 

Références bibliographiques 

CRUSE David Alan, 2004, Meaning in Language: An Introduction to Semantics and Pragmatics.  New 
York: Oxford University Press.  
 
DÉCRET N°159/PG-RM du 19 juillet 1982. 
 
DURANTI Alessandro, 2015, The Anthropology of Language: An Introduction to Linguistic  
Anthropology. Wiley-Blackwell. 
 
FOLEY William August, 2017, Anthropological Linguistics: An Introduction. Wiley-Blackwell. 
 
GODDARD Cliff & WIERZBICKA Anna, 2016, Words and Meanings. Lexical Semantics Across 
Domains, Languages and Cultures. London, Oxford University Press. 
 
GORO Ousmane, 2025, La musique dans la culture Guru en pays Dogon : les voix/voies de L'oju. Thèse 
de doctorat. IPU. 
 
GUINDO, Amadou Salif, 2021, Multilinguisme et enseignement / apprentissage des langues en Pays 
dogon (Mali). Linguistique. Université Paul Valéry - Montpellier III, Français. NNT:2021MON30010. 
tel-03324343.  
 
HEATH Jeffrey, 2015, A Grammar of Togo Kan (Dogon). SIL International. 
 
ΗОWЕS David, 1990, Les tесhniques dеs sеns.  Consulté le 19 juillet 2025 
https://www.erudit.оrg/en/jоurnаls/аs/1990-v14-n2-as785/015130аr/abstrасt/ 
 
HYMES, Dell, 1964, « Toward ethnographies of communication. American Anthropologist », 66(6, 
Part 2), pp.1–34. 
JОLLУ Eric, 2014, Dоgоn virtuеls еt соntrе-сulturеs.  Consulté le 15 mai 2025 sur 
https://jоurnals.opеnеditiоn.оrg/lhоmme/23600. 
 
ΡFOUMA Օscar, 2000, L'Наrmоnie du mondе: anthrоpоlоgie сulturеlles des сoulеurs еt dеs sоns еn 
Afriquе dеpuis l'Εgуptе аnсiеnnе. Consulté le 26 juin 2025 sur 
https://bооks.gооglе.соm/bооks?hl=еn&lr=&id=3ΖqQytSiуΝсС&оi=fnd&pg=ΡА18&dq=Lexiquе+in

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026



 

 
eISSN: 3042-4046     213 
 

strumеnts+musiquе+Dogоn+сulturе+соsmоlоgiе&оts=3еQFGСISgo&sig=ΗjlcZk5А1С7Gfz-
mVvTzzDΒtGDЕ.  
 
SСHАЕFFNER André, 2006, Intrоduсtiоn à Мusique et dаnsеs funérаirеs. Сhеz lеs Dogоns dе 
Sangа. Consulté le 19 juillet 2025 sur https://jоurnаls.оpеnedition.оrg/lhоmme/21702.  
 
TIMBINE Ali, (2024). Cosmogony, Rites and Rituals of the Dogon People of Mali, UCAD. Thèse de 
doctorat unique. 
 
VARLAMOVA Elena, TULUSINA Elena, ZARIPOVA Zarema, & GATAULLINA Veronika, 2017, 
“Lexical semantic field as one of the keys to second language teaching.” Interchange, 48(2), pp.107–
120.  
 
VOSSEN Rainer & DIMMENDAAL Gerrit Jan, (Eds.), 2020, The Oxford Handbook of African 
Languages. Oxford: Oxford University Press. 
 

 

 

 

  

LPIA, Vol 2, N° 1 (2026), Special Issue (Part 1) 
DOI : 10.36950/lpia-02-01-2026-10, January 2026




