Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

“OIKUMENISCHE GESCHICHTE”:
DIE BEGRUNDUNG VON
UNIVERSALGESCHICHTSSCHREIBUNG
BEI DIODOR VON SIZILIEN

§ 1 Gegenstand und Thema

§ 1.1 Diodors Bibliotheca Historica

1. Die einzige antike, wenigstens zur Hélfte etwa erhaltene Universal-
geschichte verdanken wir Diodor von Sizilien. Sie beginnt mit der Kos-
mogonie und Menschwerdung und reicht bis zur Etablierung der Stadt am
Tiber als caput mundi, des imperium Romanum als eines Weltreichs im ers-
ten vorchristlichen Jahrhundert.! Diodor ist Provinziale, er versteht Latein,?
ist wohlhabend, reist in Asien und Agypten,? studiert in Alexandria und
in Rom. Er gehort nicht zur Klientel eines stadtromischen Patriziers. Sein
Geschichtswerk ist keinem der Méchtigen dediziert. Diodor ist kein Politi-
ker wie vor ihm Polybios, kein Fachwissenschaftler wie sein Zeitgenosse
Strabo, der Geograph und Historiker, und kein Philosoph wie Poseidonios,
der Stoiker und Historiker.

Dreiflig Jahre lang, etwa von 60-30 v. Chr., hat er an dem Werk gear-
beitet, langere Zeit in Rom. Hier erlebte er die liberwéltigende Grofle der
Stadt, deren Macht sich “bis zu den Grenzen der Oikumene ausstreckt™
(drateivovoa T duvapel Tpog T TEPaTo THG olkovpévng). Oikumeni-
sche Geschichte wurde hier sichtbar gemacht. Rom versteht und inszeniert
sich als “Haupt” und “Heimat” des Imperium, als “Epitome der Oikume-
ne”, als “Asyl” und “Tempel der ganzen Welt”.> Aber Diodor schreibt nicht

! Das letzte Buch Diodors endet mit den Ereignissen der 60er Jahre. Das spéteste
von Diodor berichtete Ereignis ist die Einsetzung einer romischen Kolonie in Tauro-
menion/Sizilien, bald nach 36 (Diodor 16, 7, 1). K. Sacks, Diodorus Siculus and the
First Century (Princeton N. J. 1990) 172, 176, diskutiert mogliche Zeitpunkte fiir das

Ende des Werks.

2 Diod. 1, 4, 3-4. — Romisches Biirgerrecht fiir ganz Sizilien: Diod. 13, 35, 3; 16,
70, 6.

3 Diod. 1, 44, 1; 1, 83, 8-9; vgl. 17, 52; Autopsie fiir Historiker: Polybios 3, 59.

4 Diod. 1, 4, 2-4.

99

5 Belege bei Hubert Cancik, “Caput mundi. Rom im Diskurs ‘Zentralitdt’”, in:
H. Cancik, A. Schifer, W. Spickermann (Hgg.), Zentralitiit und Religion. Zur Formie-
rung urbaner Zentren im Imperium Romanum (Tiibingen 2006) 9-20.



168 Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier

ab urbe condita, sondern prima ab origine mundi, nicht romzentriert mit
Blick von der Urbs auf die Provinzen, sondern in kosmopolitischer Absicht
und mit etwas sizilischem Patriotismus.

2. Diodor hat sein Geschichtswerk nicht “Universalgeschichte” ge-
nannt, obschon xotvai iotopio oder kaBoAikn totopior damals durchaus
moglich gewesen wiren. Er hat vielmehr einen neuartigen und verbliiffen-
den Titel gewahlt: BipA1oOnkn iotopikn.® Plinius bezeugt die lateinische
Fassung: bibliotheca historica.” BipA1o0nkn ist ein Regal mit Fachern zur
Aufbewahrung von Buchrollen und der Name fiir die Bibliothek schlecht-
hin, die alexandrinische.® Diodor hat ungeféhr fiinfzig Werke, einige davon
Werke mit vielen Béanden, in seine Bibliothek aufgenommen. Eine einzi-
ge Bibliothek, aber aus vielen Biichern: das ist ein anschaulicher und zu-
treffender Titel fir Diodors Universalgeschichte. Die BifA100Mkn ist eine
Kompilation, die Originalautoren sind héufig genannt, ihr Text aber von
Diodor bearbeitet, Sprache und Stil weitgehend vereinheitlicht. Diodor ver-
fahrt also anders als etwa Photios (ca. 810 — ca. 893).% Der hochgebilde-
te Patriarch von Konstantinopel zitiert in seiner BipAto0nxn mehr als 300
Werke ausfiihrlich mit Angabe von Autor und Titel und mit einer literarge-
schichtlichen Wiirdigung; die Texte werden epitomiert, aber ihr Wortlaut
nicht angetastet. Diodor dagegen stellt aus vielen Vorlagen eine einheitli-
che Fassung her. Die Einheit der Darstellung (pioe cOvtaéig, 1, 1, 3) ent-
spricht, nach Diodors Vorstellung, der Einheit der Universalgeschichte aus
den Geschichten so vieler Menschen an verschiedenen Orten und zu unter-
schiedlichen Zeiten.

Der Aufbau des Gesamtwerks 148t sich folgendermal3en skizzieren:

B.1-6  Von Kosmogonie, Theogonie, Anthropogonie bis zum

Troianischen Krieg;
1-3 Archaeologien der Barbaren;
4-6 Archacologien der Hellenen.

B.7-17  Vom Troianischen Krieg bis Alexander (324/23).
B. 18-29 Diadochen (Makedonien, Syrien — Indien, Agypten).

B. 3040 Rom iibernimmt die Diadochenreiche;
Triumph des Pompeius iiber die Oikumene, 61 v. Chr.

¢ So die Handschriften Diodors.

7 Plin. HN, praefatio.

8 Vgl. Diod. 1, 49, 3. — L. Canfora, Die verschwundene Bibliothek (Berlin 1988)
84 ff.; Sacks (0. Anm. 1) 77.

o T. Hagg, Photios als Vermittler antiker Literatur. Untersuchungen zur Technik
des Referierens und Exzerpierens in der Bibliotheke (Uppsala 1975); W. T. Treadgold,
The Nature of the Bibliotheca of Photius (Washington, DC 1980). — Zu diesem Typ
Sammelliteratur vgl. Flavius Josephus, Contra Apionem; Clemens Alexandrinus, Stro-
mateis; Eusebius, Kirchengeschichte und Praeparatio evangelica.



“Oikumenische Geschichte” 169

§ 1.2 Antike Universalgeschichtsschreibung

1. Diodors (Euvre ist wissenschaftliche Historiographie mit einer ge-
schichtsphilosophischen Einfithrung (1, 1 — 1, 2). Der gelehrte und ratio-
nalistische Anspruch wird auch fiir die ungewisse Urgeschichte und die
mythische Frithgeschichte erhoben, indem deren Unsicherheit, Wider-
spriichlichkeit, Unwahrscheinlichkeit immer wieder betont wird. Diodor
erzihlt nicht die lokalen Mythen der hellenischen Stamme, Stidte, Fliisse,
sondern universale Mythen, die alle Menschen betreffen. Die Kosmogo-
nien, Anthropogonien und die Diffusion der elementaren und allgemei-
nen Kulturtechniken (Ackerbau, Weinbau, Schrift u.a. m.) bewirken die
Einheit der Menschheit und bilden so die mythische Grundlage fiir seine
Universalgeschichte. Sein geographisches Weltbild umfaft die drei Konti-
nente, miflt von Ozean zu Ozean, vom Aufgang bis zum Sonnenuntergang.
Seit Osiris, Ninos und Semiramis sind Asien, Europa, Libyen (Athiopien,
Afrika) der Raum der Geschichte. So wird es evident, wie Konig Priamos
von Troia, auf der Schwelle von der mythischen zur historischen Epoche
der Geschichte, ein ,Vasall’ des Ninos, des Assyrers, sein und dieser ihm
einen anderen Vasallen, Memnon, den Aithiopier, zu Hilfe schicken kann.

Zur Mythographie kommt die ethnographische Paradoxographie.!?
Diodor zeigt die unglaublichen (&miotov) Mdglichkeiten menschlicher
Lebensformen, die erstaunlichen (Bovpdiorov) Anpassungsleistungen an
trockene, heile, feuchte, eisige Umwelt — in der Wiiste, an der Kiiste, auf
Inseln, im Norden, wo sogar die groB3ten Fliisse zufrieren, und im Siiden,
wo die Erde so hei3 wird, da3 sie ohne Sandalen nicht betreten werden
kann.'! Dabei ist die geographische Entfernung zwischen den Extremen
gering. Diodor kann sogar eine Zahl angeben und so zeigen, daf3 die Welt
als ganze ausgemessen ist. Vom eisigen Skythien sind es bis zum heiflen
Athiopien nur vierundzwanzig Tage.!2

2. Diodors Anthropogonie ist polygenetisch, geschieht gleichzeitig an
verschiedenen Orten.!3 Die Diffusion der Kulturgiiter und -techniken da-
gegen kommt aus einem Zentrum, Agypten. Diodor ist, im Grundsatz und
allgemein, so wenig hellenozentrisch wie romzentrisch. Er schreibt viel-
mehr in mythologischen Farben eine allgemeine Zivilisierungsgeschichte,
die nicht in ein ptolemadisches oder romisches Weltreich, sondern in Kos-
mopolis miindet. Die Verbreitung der Kultur ist ein Proze3 der Humani-
sierung: Aus wilder Roheit (&ypiétng) wird ein “zahmes Leben”. Kultur

10 Besonders in Diod., Buch 3: Ichthyophagen, Trogodyten, die &mobelc &vOpw-
mot; zur Terminologie: 3, 30, 4; 3, 35, 1. Vgl. H. Cancik, H. Cancik-Lindemaier, “ ‘Par-
allels’— How the Ancients Compared Their Religions”, Hyperboreus 7 (2001) 308-323.

1 Diod. 3, 34, 3.

12 Diod. 3, 34, 7.

13 Diod. 1, 8, 4.



170 Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier

wird erfunden, gelehrt und gelernt. Die Kulturbringer sind “Wohltéter”
(evepyétng). Dieser Faden einer Kulturgeschichte zieht sich durch das
ganze Werk: von Osiris, Dionysos, Herakles und Zeus!#4 zu Alexander, der
durch Umsiedlungen und Heiraten Europa und Asien “zu allgemeiner Ein-
tracht und durch Verwandtschaft bedingter Freundschaft” vereinigen will.!>

Ein Beispiel moge die Form, die das Thema Kulturgeschichte in der
historischen Epoche annimmt, veranschaulichen. Zum Jahre 366 v. Chr.
berichtet Diodor, nach der Datierung, den Kampf um Oropos (Attika), “zu-
gleich” wird der Aufbau von Kos beschrieben, und “zugleich” kommt eine
Gesandtschaft des Perserkonigs zu den Griechen. Dann fahrt Diodor fort:!°

Es gab aber zu diesen Zeiten Ménner im Bildungswesen (koto Todeiow),
der Erinnerung wert: Isokrates, der Redner und dessen Schiiler und Aristo-
teles, der Philosoph; dazu Anaximenes aus Lampsakos und Platon von
Athen; dazu die letzten pythagoreischen Philosophen und Xenophon, der
die Historien verfalite, in sehr hohem Alter — er erwdhnt namlich das Ende
des Epameinondas, das kurz zuvor geschehen war —, und Aristipp und
Antisthenes, zu diesen aber noch Aischines von Sphettos, der Sokratiker.

Darauf folgt unmittelbar die Datierung fiir das nidchste Jahr (365 v. Chr.)
und ein neues Kapitel.

3. Diodor gibt sich als den ersten, der “die Uberlieferung der Ge-
schichte des gesamten Kosmos” in einem einzigen Werke darstellt, “als
wire es die einer einzigen Stadt”.!” Die Geschichtsschreiber vor ihm
hétten nur Teilgeschichten geschrieben; sie hétten die Geschichten der Bar-
baren oder die mythische Epoche ausgelassen, hitten die eigene Zeitge-
schichte nicht erreicht.!® Diodor hat sie alle benutzt, erhebliche Textpartien
seiner Vorgénger in seine Bibliothek eingestellt. Die folgende Liste nennt
seine wichtigsten Autoren:!?

Agatharchides von Knidos (2. Jh.v. Chr.; nr. 86): Uber Asia, 10 B.; Uber
das Rote Meer; Evpomikd, 49 B.; Peripatetiker (nr. 86 T1), bei Diod. z.
B. 3, 11-48.

14 Diod. 3, 61, 4-6;5,71,7-72, 2.

15 Diod. 18, 4, 4; Alexander, der Heraklide: 17, 1.

16 Diod. 15, 76-77.

17 Diod. 1, 3, 6 mit Bezug auf 1, 1, 3: “die Universalgeschichte der Oikumene wie
die einer einzigen Stadt aufschreiben”.

18 Diod. 1, 3, 1-8. — Ahnlich argumentiert Eusebius von Caesarea (Hist. eccl. 1, 1):
er habe “als erster” eine “Kirchengeschichte” geschrieben; vor ihm gebe es nur “ver-
streute Erinnerungen”, die er, Eusebius, in einen organischen Zusammenhang gebracht
habe (copotorotficat).

19 Die Biicher in Diodors Bibliothek; Auswahl; die Nummern in Klammern sind
die Autorennummern bei Felix Jacoby, FGrHist.



“Oikumenische Geschichte” 171

Apollodor von Athen (nr. 244): Xpovikd, vom Fall Troias bis ins 2. Jh.
v. Chr.; Universalchronik inklusive Kulturgeschichte; bei Diodor z. B. 1, 5;
15, 76.

Ephoros von Kyme (4. Jh.v. Chr.; nr. 70): Totopiot, 30 B.; Kowvai
npaEelg — Universalgeschichte von der Riickkehr der Herakliden bis
4. Jh.: Quelle fiir hellenische und sizilische Geschichte bei Diodor (X—XX);
vgl. Timaios.

Euhemeros von Messene (nr. 63): Tepa &voypaen bei Diodor 6, 1; die
‘Gotter’ waren sterbliche Wohltiter der Menschen.

Hekataios von Abdera (4. Jh.v. Chr.; nr. 264): Alyvrtiokdé; Histo-
riker und Philosoph; bei Diodor 1 (Agypten); 2, 47 (Hyperboreer); XL
(Juden).

lambulos (4./1. Jh.v. Chr.?): Die Sonnen-Inseln, bei Diodor 2, 55-60;
er nennt Pataliputhra und seinen philhellenischen Kénig (2, 60, 2).

(Kastor von Rhodos (1. Jh.v. Chr.; nr. 250): Universalchronik von
Ninos bis Pompeius; Benutzung durch Diodor unsicher).

Ktesias von Knidos (4. Jh.; nr. 688): Ilepoika, 13 B.; B. 1: "Accvpt-
akd, bei Diodor II.

Megasthenes (um 300; nr. 715): Indien, bei Diodor 2, 35-42.

Polybios von Megalopolis (200 — ca. 118; nr. 173): Totopio, 40 B.
(Universalgeschichte von 220-144); Einheit der Mittelmeerwelt durch
Rom (Pol. 1, 3, 3). Ephoros, sein einziger Vorginger in der Abfassung von
Weltgeschichte (Pol. 5, 33, 2).

Poseidonios von Apameia/Syrien (ca. 135-51 v. Chr.; nr. 87): Totopio,
52 B. (Fortsetzung von Polybios); Uber den Ozean, bei Diodor 4, 20 (nr. 87
F 58).

Timaios von Tauromenion (ca. 350 — ca. 260 v. Chr.; nr. 566): ‘Totopioi
(Zwkelkat), 38 B.; bei Diodor IV (Sizilische Geschichten); vgl. Diodor 4,
21, 7. Vgl. allerdings die Warnungen von Ed. Schwartz, “Diodor”, in: RE
V (1903) 677.

Die Ubersicht lehrt, daB Diodors Anspruch berechtigt ist, der erste
zu sein, der “eine universale Konzeption von Raum und Zeit, in der die
Menschheit der Akteur ist”, in der Historiographie verwirklicht hat.20
Ephoros hatte die Geschichten der griechischen Stimme, Staaten und
Kolonien beschrieben und dazu die der Barbaren, wenn und soweit sie an
diesen Geschichten beteiligt waren. Diodor iibernimmt das Konzept der
“Universalgeschichte” (xoiwvai mpdéeig), lobt die Einteilung des Stoffes
(oikovopia) bei Ephoros, die Einheit der Biicher, die Strukturierung durch

20 J. M. Alonso-Nunez, “The Emergence of Universal Historiography from the
4t to the 2" centuries”, in: H. Verdin et al. (Hg.), Purposes of History. Studies in
Greek Historiography from the 4. to the 2. Centuries BC: Proceedings of the Interna-
tional Colloquium, Leuven, 24 — 26 May 1988 (Leuven 1990) 173-192.



172 Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier

Prooemien vor jedem Buch. Aber nur 750 Jahre nach der Riickkehr der
Herakliden habe Ephoros dargestellt, nicht die Urgeschichte und die hero-
ische Epoche.?!

Andererseits versuchten sich gleichzeitig mit und bald nach Diodor
weitere Autoren an einer Darstellung der Universalgeschichte. Pompeius
Trogus schreibt seit etwa 30 v. Chr. seine “Historien des ganzen Erdkrei-
ses”, “die Geschichten aller Epochen, Konige, Nationen und Volker”.22 Ni-
kolaos von Damaskus, Diplomat, Historiker und Peripatetiker, fiillt gar 144
Biicher mit Weltgeschichte von den Anfiangen bis zum Tode Herodes’ des
Groflen (4 v. Chr.).2? P. Ovidius Naso (43 v. Chr. — 17 n. Chr.), um abschlie-
Bend auch einen lateinischen Autor zu nennen, dichtet seine metamorpho-
tische Weltgeschichte “vom ersten Ursprung des Kosmos” bis auf seine
eigene Zeit, fiinfzehn Biicher, in einem fortlaufenden Lied.?*

§ 2 Das Programm im ersten Prolog:
“gemeinsame Geschichten”

1. Diodor hat eine Universalgeschichte geschrieben und sich, nach
der Abfassung und vor der Gesamtpublikation,? in einem umfangreichen
Prolog (1, 1-5) Rechenschaft gegeben iiber das, was er da unternommen
hatte. Der Aufbau des Prologs 148t sich folgendermaBen skizzieren:

1. Universalgeschichte

1.1 “Die gemeinsamen Geschichten” (kowval iotopion) (1, 1):
Ihr Nutzen fiir das “gemeinsame Leben” aller Menschen:
Erfahrung, Verstiandnis (éuneipia, oOveotg), Belehrung
(ddaoKoAl);
die Einheit der Menschheit und ihrer Geschichte zeigt die Not-
wendigkeit von Universalgeschichtsschreibung.

1.2 Die Aufgaben der Historia (1, 2):
Todlosigkeit durch Historia (1, 2, 4) und Verbreitung iiber die
ganze Oikumene (1, 2, 8).

21 Ephoros bei Diodor 4, 1, 3; 5, 1, 4; 16, 14, 3; 16, 76, 5. — Das Geschichtsbild des
Ephoros entsteht vor den Eroberungen Alexanders.

22 So die Angabe des Themas in der Vorrede des Justinus, des Epitomators der 44
Biicher Historiae Philippicae des Pompeius Trogus.

23 FGrHist nr. 90.

24 Vgl. die Weltgeschichte des romischen Volkes bei M. Terentius Varro (116—
27 v. Chr.), de gente populi Romani. — Zu der Epochengliederung spatium incertum
/ fabulosum / historicum vgl. H. Cancik, “Das Ende von Welt, Geschichte, Person
in der griechischen und rémischen Antike”, in: ders., Romische Religion im Kontext.
Gesammelte Aufsdtze 1, hg. von Hildegard Cancik-Lindemaier (Tiibingen 2008) 263—
308, § 3.

25 Diod. 1, 4, 6.



“Oikumenische Geschichte” 173

2. Die Bibliothek

2.1 Vorgénger in Universalgeschichtsschreibung (1, 3):
Ziel: “die der Mneme iibergebenen Handlungen des ganzen
Kosmos insgesamt, wie die einer einzigen Polis, niederschrei-
ben, anfangend von den archaischen Zeiten moglichst bis zur
eigenen Gegenwart” (1, 3, 6).

2.2 Der Autor (1, 4, 1-4):
Selbstzeugnis: 30-jahrige Arbeit; Reisen; Aufenthalt in Rom:
“dessen Macht bis zu den Enden der Oikumene hinreicht”
(1, 4, 3).

2.3 DasWerk (1,4,5-1,5,1):
Aufbau des Gesamtwerks: (3 + 3) + 11 + 23 = 40 Biicher;
Von den Anfangen bis zu Caesars Gallischem Krieg (59 v. Chr =
1. Jahr der 180. Olympiade, als Herodes in Athen Archon war);
Umfang: Diodor berichtet von 1.138 Jahren ab dem Fall Troias,
d. h. bis zum Jahr 46 v. Chr., was seiner ersten Angabe wider-
spricht (s.u. S. 179 mit Anm. 59).

Es folgen Kosmogonie und Anthropogonie (1, 6 ff.).

2. Diodor begriindet sein Vorhaben hochst anspruchsvoll mit einer neu-
artigen historischen Situation und einem neuen Subjekt der Geschichte:
nicht weniger als “alle Menschen”, die Menschheit, die Oikumene. Trotz
raumlicher und zeitlicher Distanzen — immerhin von der Anthropogonie
bis Caesar — bilden “alle Menschen” eine Einheit; sie sind miteinander
“verwandt”, haben ein “gemeinschaftliches Leben” und demzufolge “ge-
meinsame Handlungen” (xowvol mpééelg) und “gemeinsame Historien”.

Das Geschichtssubjekt ‘Menschheit’ wird erfallit mit Kategorien
von ‘Familie’ (“Verwandtschaft”) und Staat: “wie eine einzige Stadt”.
Deshalb muf3 auch die Geschichtsschreibung, ihrem Gegenstand geméBs,
eine einheitliche Darstellung schaffen: pio cOvtoéig. Diodor schreibt
(1,1, 1-3):

Es wire gerecht, dafl alle Menschen groflen Dank denen zuteilen, die
Universalgeschichten (kowvag iotopilog) erarbeiteten, weil sie mit privaten
Miihen dem Leben der Gemeinschaft (kowvog Bilog) zu nutzen erstrebten.
[...] Die aus der Geschichte sich ergebende Einsicht in das Versagen und
die Errungenschaften (xotopOmpor) der anderen bietet Lehre (didaokoiio)
ohne Erfahrung der Ubel.

Weiterhin erstrebten (diese Geschichtsschreiber), alle Menschen, die
durch ihre gegenseitige Verwandtschaft (cvyyéveio) zwar verbunden,
nach Orten und Zeiten aber getrennt sind, unter ein- und dieselbe Ordnung
(sc. einer Universalgeschichte) zusammen zu fiihren.

Dadurch werden die Geschichtsschreiber gleichsam Helfer der gottli-
chen Vorsehung (6gia mpovorar).



174 Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier

Diese namlich hat die Ordnungen der sichtbaren Gestirne und die
Naturen der Menschen in eine gemeinsame Beziehung (koivn &vodoyio)
gesetzt und dreht (sie) so herum andauernd den ganzen Aeon und teilt
dabei aus dem Schicksal (nrempwpévn) jedem zu, was ihm zufillt.

Und die Geschichtsschreiber schreiben die allgemeinen Taten der
Welt (kowvai thg olkovpevng mpdéeic) auf, wie die einer einzigen Stadt
und weisen so ihre eigene Geschichtsschreibung aus als eine einzige
Rechenschaftsablage und ein gemeinsames Verwaltungsamt iiber das, was
sich vollendet hat.

3. Diese Begriindung und die Bestimmung der Aufgaben von Histo-
ria als “Tugendwichter”, “Zeuge der Bosheit”, “Prophetin der Wahrheit”,
“Anklagerin” (1, 2, 8) benutzen philosophische, stoisierende Sprache. Di-
odor rechtfertigt diesen Sprachgebrauch, indem er die Historia zur “Me-
tropolis der ganzen Philosophie” erklért (1, 2, 2). So leistet der Historiker,
wozu der Philosoph berufen wird: Er soll das Leben eines Zeugen fiihren,
sagt Epiktet (ca. 50 — 125/30 n. Chr.).2¢ Er soll Bote, Spdher, Herold sein,
auch “Bruder”, denn die Gottheit ist Vater aller Menschen. Im Sinne dieser
stoischen Theologie ist der Universalhistoriker, der die Einheit der Men-
schen in seiner cOvtagig darstellt, “sozusagen” (domep) ein “Helfer” der
gottlichen Vorsehung, die auf andere Weise diese Einheit herstellt.

Die Begriindung ist so anspruchsvoll, da3 Poseidonios von Apamea,
“zugleich Philosoph und Historiker”,?” als Quelle vermutet wird. Luciano
Canfora bestimmt, in Anschlufl und Fortsetzung von Karl Reinhardt, fol-
gende Argumente Diodors als poseidonisches Gut:2®

a) Einheit der Menschheit; b) die Historiker sind Gehilfen der Vor-
sehung; c) die Vorsehung leitet die Gestirne und die Menschen; d) die
Gestirne haben eine Verbindung (cvvdeopog) mit den Menschen; e) die
Historie ist die Metropolis der Philosophie (1, 2, 2); f) philosophische
Terminologie in 1, 1-2.

Die Verbindung von Philosophie und Geschichte, wie Diodor sie po-
stuliert, ist nicht ungewo6hnlich. Konrad Gaiser hat Platons Spekulationen
iiber Zeit und Geschichte zusammengestellt.?? Die Verwissenschaftlichung
der Geschichte in der Schule des Aristoteles ist durchgreifend: Die Peripa-

26 Arrian, Epict. Diss. 1,29, 47: “wie ein Zeuge”; 3, 22.

27 FGrHistnr. 87 T 4; vgl. T 15; vgl. Strabo 1, 1: “Die Aufgabe fiir den Philosophen,
glauben wir, ist, wenn iiberhaupt irgendeine, die Geographie, die wir nun betrachten
wollen.” (Folgt Liste von Vorgidngern, u.a. Homer, Anaximander, Polybios, Poseido-
nios; Universalgeographie; Lob des romischen Imperium; Stoiker; 1, 4, 6: Westroute
von Spanien nach Indien).

28 1. Canfora, “Le but de I’historiographie selon Diodore”, in: H. Verdin et al. (Hg.),
Purposes of History (0. Anm. 20) 317.

2 K. Gaiser, Platon und die Geschichte (Stuttgart — Bad Cannstatt 1961).



“Oikumenische Geschichte” 175

tetiker erfassen historische Quellen, schreiben Verfassungs- und Kulturge-
schichte, untersuchen die Regeln der Geschichtsschreibung, schaffen aus
Ethik und Geschichte die Wissenschaft von der Politik.3 Hekataios von
Abdera, ein wichtiges Buch in Diodors Bibliothek, ist Schiiler des Skep-
tikers Pyrrhon.3! Agatharchides ist Peripatetiker und Historiker.3?> Das
Geschichtswerk des Poseidonios, heiit es, wurzelt “in der stoischen Welt-
auffassung, wie Orosius im Christentum, Thukydides in der Aufkldrung und
Taine im Positivismus”.33 Strabo von Amaseia, Historiker und Geograph,
bekennt sich ausdriicklich zur Stoa.3* Nikolaos von Damaskus schrieb nicht
nur 144 Biicher Katholische Geschichte, sondern auch iiber die Philosophie
des Aristoteles und heilit deshalb “der Philosoph™.3>

In diesen Zusammenhang stellt sich, selbstbewuft, anspruchsvoll Dio-
dor mit seiner Begriindung von oikumenischer als Menschheitsgeschichte.

§ 3 Die Durchfiihrung des Programms

§ 3.1 Die Konstruktion der Universalgeschichte

1. Mit diesem anspruchsvollen universalhistorischen Programm in
Diodors erstem Prolog ist die Darstellung des “Geschichtsraumes” (spa-
tium historicum) seit dem Troianischen Krieg beziehungsweise der ersten
Olympiade nur lose verbunden.’¢ Die Prologe der folgenden Biicher ver-
kniipfen durch ausfiihrliche Resumés und Ausblicke die Biicher und Buch-
gruppen auf der narrativen und methodologischen Ebene.?? Sie explizieren
jedoch nicht die universalgeschichtliche Bedeutung der jeweiligen Ereig-

30 H. Patzer, Die Entstehung der wissenschaftlichen Politik bei den Griechen
(Wiesbaden 1966); vgl. H. Cancik, “Zur Verwissenschaftlichung des historischen Dis-
kurses bei den Griechen”, in: E. Blum, W. Johnstone, Ch. Markschies (Hg.), Das Alte
Testament — ein Geschichtsbuch? (Minster 2005) 87-100.

31 FGrHist nr. 264, T 3; Josephus, Contra Apionem 1, 22; Plutarch, Lykurgos 20;
vgl. M. Stern, Greek and Latin Authors on Jews and Judaism 1 (Jerusalem 1974) 22-24
und 2644 (Pseudo-Hekataios).

32 Strabo 14, 2, 15 (FGrHistnr. 86 T 1): 6 €k 1@V [epimdtmv, Avip GUYYPAUEEDGC.

33 F. Jacoby, Kommentar zu FGrHist nr. 87 (S. 161), in Zustimmung zu Karl Rein-
hardt. Ebenso Canfora (0. Anm. 28) 317: “Poseidonios est le seul philosophe classique qui
se soit engagé dans une grande ceuvre historiographique.” Doch: “le seul” geht zu weit.

34 Strabo 7, 3, 4; 1, 2, 34; 2, 3, 8; bei Stephanos von Byzanz heil3t er “der stoische
Philosoph”; FGrHist nr. 91.

35 FGrHist nr. 90 (ca. 64 bis nach 4 v. Chr.); sein philosophisches Werk ist in syri-
scher Ubersetzung iiberliefert; Averroes hat es benutzt.

36 Lukian (Quomodo, cap. 23) kritisiert iiberméBig lange, im tragischen Stil ver-
falite Prooemien, die ein kleines kiimmerliches Werk einleiten; sie seien wie ein kleiner
Erosknabe, der sich die riesige Maske des Herakles oder eines Titanen aufsetzt.

37 Methodologie: Prolog zu B. 15: Darstellungsprobleme; zu B. 14: Lob, Tadel,
Geschichtsschreibung; zu B. 20: die Rede in einem Geschichtswerk.



176 Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier

nisse, greifen auch nicht einzelne Themen des ersten Prologs auf, etwa
“Vorsehung”, “Tyche”, “Verwandtschaft der Menschen”. In dhnlicher Wei-
se bildet der Tod Alexanders zwar in der Gesamtdisposition, die im ersten
Prolog gegeben wird, einen wichtigen Einschnitt; aber der Bericht selbst
expliziert nicht, wie wir erwarten wiirden, die universalgeschichtliche Be-
deutung des Ereignisses.>®

2. Eine homogene Chronologie ermdglicht Synchronismen von Olym-
pioniken, Archonten, Consuln und die Bildung von Jahressummen groB3er
Zeitmengen und heterogener Raume. Diese Chronologie und eine Art Uni-
versalgeographie bilden den duBeren Rahmen von Diodors Weltgeschich-
te. Sein Gesamtwerk, so berechnet Diodor, umfasse mehr als 1.100 Jahre
(13, 1, 2); von der Einnahme Troias bis zur Aufldsung der athenischen He-
gemonie seien es 779 Jahre (14, 2, 4); von Karanus, dem ersten Konig von
Makedonien, bis Alexander 453 Jahre (7, 15, 3).

Die Ausbreitung der Kultur in alle Weltteile, wie sie in den Archdologien
der Barbaren und Hellenen beschrieben wird (Buch 1 bis Buch 6),
konstituiert den Raum der Oikumene.? Die Agypter schicken Kolonien
“liber die ganze Oikumene hin”, den Belos nach Mesopotamien, wo
er eine Stadt und die Religion und Astrologie nach dgyptischem Muster
einrichtet. Osiris war, so Diodor, ein ehrgeiziger Wohltiter; er durchzog
“die ganze Oikumene” und “lehrte das Geschlecht der Menschen” den
Weinbau und den Getreideanbau; er beendete die “Wildheit” und gab ihnen
die “zivilisierte Lebensform” (dloitar fuepog). Diese Wohltat begriindete
ihm goéttliche Verehrung.# Allgemeiner “Nutzen” fiir “alle” Menschen, die
Kultur “lernen”, die Kulturbringer als “Wohltiter” ehren, die Stadtegriinder,
Gesetzgeber, Wissenschaftler und Erfinder (téyvog €gvpelv):#! Dies sind
Leitmotive der mythischen und historischen Kulturgeschichte bei Diodor.
Er erklart auf diese Weise die Verehrung der Kulturbringer “bei allen
Menschen”, sie ist eine ‘Universalreligion’. Herakles ist “liber die ganze
Oikumene gezogen”, hat dem “Geschlecht der Menschen” Gutes getan,
“die Oikumene zivilisiert” und so Unsterblichkeit erlangt.*?> Die Geschichte
(lotopia) vom Argonautenzug gibt Diodor noch einmal Gelegenheit, einen
grolen, homogenen Raum zu entwerfen, in dem seine Weltgeschichte

3 Diod. 1, 4, 6 und 17, 1 (Bezug auf ‘Ruhm’) und 17, 116—118 (Nekrolog, Tode-
sursache).

3 Vel. hier § 1. 2.

40 Diod. 1, 17, 1 f; vgl. 1, 15, 8-16 iiber Hermes, Osiris’ Mitarbeiter.

41 Diod. 1,1, 1-2; 1, 2, 1.

42 Diod. 4, 53, 7; vgl. 4, 48, 6: die Dioskuren “bei allen Menschen”; 4, 1-5: Diony-
sos begeht “fast die ganze Oikumene”, lehrt und straft die Unfrommen, erfindet Agone
und Theater; 4, 8-38: Herakles “zivilisiert™: 4, 31, 6-7; vgl. 4, 35, 3—4; es folgt (4, 39)
die Geschichte des Herakles-Kultes.



“Oikumenische Geschichte” 177

spielen soll.** Die Argonauten fahren von Griechenland in das Schwarze
Meer, den Tanais aufwirts; dann wird das Schiff {iber Land geschleppt,
zu einem anderen Fluf}; auf diesem féhrt es in den nordlichen Ozean; dort
seien sie nach Westen gefahren, das Land auf der linken Seite, und so durch
die Sdulen des Herakles zuriick in das Mittelmeer.**

3. Im Anschlufl an Herodot von Halikarnass und Ktesias von Knidos
(4. Jh.v. Chr.) erzdhlt Diodor die Geschichte der orientalischen Gro-
Breiche.® Deren Vorstellungen von ‘Weltherrschaft’ seit dem 22. Jahrhun-
dert v. Chr. in Mesopotamien (“Herrscher der vier Weltenden”) und Iran
(“ein Herr fiir alle”) fiigen sich in Diodors Universalgeschichte.*¢ Die
Abfolge der vier Reiche — Assyrer/Babylonier, Meder, Perser, Makedo-
nen — war ihm in mancherlei Varianten vorgegeben.*’” Diodor iiber-
nimmt sie, entwickelt sie aber nicht etwa zu einem teleologischen Pro-
zel3, der, von Pronoia und Tyche gesteuert, zur translatio imperii an die
Romer fiihrt. Agypten, obschon auch bei Diodor und seinen Quellen,
Hekataios von Abdera und Manetho, Ursprung aller Kultur und unter Se-
sostris und Osiris Weltmacht bis Indien und Makedonien, bleibt auflerhalb
der Serie der Weltreiche.*® Das assyrische Reich dagegen ist durch das
Biindnis mit Priamos, einem “Untertan” des Teutamos, des Konigs der
Assyrer, sogar mit der griechischen Geschichte verbunden.*> Aber weder
diese Verbindung noch die Vereinigung von Europa und Asien durch Ale-
xander werden von Diodor zu seinem universalgeschichtlichen Symbol

43 Diod. 4, 40-56; 1otopio: 4, 57, 1. Quelle: Timaios (4./3. Jh.v. Chr.) FGrHist
nr. 566 F 85. Anders Schwartz, “Diodor”, RE 5 (1903) 673: aus einem mythographi-
schen Handbuch, vgl. 677 gegen Benutzung des Timaios an dieser Stelle.

# Vgl. K. Meuli, Odyssee und Argonautika (Berlin 1921 = Utrecht 1974). — Die
Routen der Wardger (9. Jh.n. Chr.) fithrten den Dnjepr aufwérts mit Schleppstelle zwi-
schen Lowat und Dnjepr bei Gnezdowo, oder den Don aufwirts, iiber die Wolga, Bolgar,
Rostow, weiter nach Novgorod und Ladoga-See.

45 Diod. 2, 21, 8: Assyrer — Meder mit Summenbildung der assyrischen Herrschaft
und Nennung von Ktesias, Buch 2; 2, 32, 1-5: Abfolge ‘Assyrer — Meder — Perser’ mit
Nennung von Herodot und Ktesias (FGrHist nr. 688); 2, 34, 6: Meder — Perser; 7, 15:
Assyrer — Makedonen — Alexander; 10, 13: “Nachdem Kyros die Babylonier und Assy-
rer niedergekdmpft hatte, umfafite er mit seinen Erwartungen die ganze Oikumene.”

46 Belege bei S. Franke, Konigsinschriften und Konigsideologie. Die Konige von
Akkade zwischen Tradition und Neuerung (Miinster u.a. 1995); D. Béinder, Die Sieges-
stele des Naramsin und ihre Stellung in Kunst- und Kulturgeschichte (Idstein 1995);
J. Wiesehofer, “Daniel, Herodot und ‘Dareios der Meder’. Auch ein Beitrag zur Idee
der Abfolge von den Weltreichen”, in: Von Sumer bis Homer. Festschrift fiir M. Schret-
ter, AOAT 325 (Miinster 2004) 647-654.

47 J. Wiesehofer, “Weltreiche”, DNP 12/2, 460-463.

4 Diod. 1, 17-20; 53-55; vgl. A. B. Lloyd, “Nationalist Propaganda in Ptolemaic
Egypt”, Historia 31 (1982) 33-55.

4 Diod. 2, 22; Diodor, bzw. seine Quelle (Ktesias), beruft sich auf “konigliche
Aufzeichnungen” (scil. der Assyrer).



178 Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier

erhoht.>® Weder in der Geschichte Philipps von Makedonien, der den Ra-
chefeldzug gegen Persien plant und beginnt, noch in der Alexanderge-
schichte wird die makedonisch-griechische Weltherrschaft universalge-
schichtlich reflektiert.>! Die stoische Interpretation des Aexanderreiches
als Kosmopolis, als eines Staates der Vernunft, mit einer Verfassung und
einem einheitlichen Gesetz fiir die ganze Erde, hat Diodor nicht {ibernom-
men, deshalb auch keine Verbindung hergestellt zwischen seiner Alexander-
geschichte und dem kosmopolitischen Programm seines ersten Prologs.>?

4. Zu den Themen des ersten Prologs — Verwandtschaft aller Menschen,
ihre “gemeinsame Geschichte”, die Oikumene “wie eine einzige Stadt” —
gehort die Vorstellung einer “géttlichen Vorsehung”. Sie ordnet die sichtba-
ren Sterne und verbindet sie mit den Menschen (1, 1, 3). Diese im Prolog nur
angedeutete theologische Astrologie wird in einem umfassenden Exkurs
iiber die Lehren der Chaldder begriindet.>?

Die Chaldéer in Babylon haben die Astrologie von den dgyptischen Ko-
lonisten gelernt, die einst mit Belos nach Mesopotamien gezogen waren.>*
Die Chaldéer lehren die Ewigkeit des Kosmos, “eine Art gottlicher Vorse-
hung”, die alles ordnet und steuert, auch was am Himmel geschieht. Da sie
die Gestirne viele Jahrtausende lang beobachtet haben, kennen sie ihre Be-
wegungen und Krifte. Sie beraten die Herrscher, so Alexander, Antigonos
und Seleukos Nikator. Dariiber, so fiigt Diodor hinzu, werde er an den ein-
schldgigen Stellen im Detail berichten (2, 31, 2). Dies ist ein weiter Vorver-
weis iliber viele Biicher hinweg, ein Indiz fiir weitsichtige Planung und die
erhebliche Bedeutung der Astrologie fiir Diodors Universalgeschichte.>>

50 Diod. 18, 4, 4.

51 Diod. 16, 89-95; Buch 17 passim; vgl. 17, 1, 4; 93, 4 (“Macht iiber die ganze
Erde”); 17, 104; 113: Gesandtschaften zu Alexander “fast von der gesamten Oikumene”,
mit Liste. — Vgl. W. W. Tarn, “Alexander the Great and the Unity of Mankind”,
Proceedings of the British Academy 19 (1933) 123—166; dagegen: E. Badian, “Alexander
the Great and the Unity of Mankind”, Historia 7 (1958) 425-444; J. Kaerst, Die antike
Idee der Okumene in ihrer politischen und kulturellen Bedeutung (Leipzig 1903); ders.,
Universalgeschichte. Abhandlungen,; mit Geddchtnisrede und Schriftenverzeichnis,
hg. von J. Vogt (Stuttgart 1930).

52 Plutarch, De Alexandri Fortuna aut virtute 1, cap. 6 (p. 329 B) und cap. 8
(p- 330 D) mit Zitat aus Zeno, de republica, s. SVF 1 262.

3 Diod. 2, 29, 1 — 2, 31, 6. — Vgl. V. Stegemann, Astrologie und Universalge-
schichte: Studien und Interpretationen zu den Dionysiaka des Nonnos von Panopolis,
Stoicheia 9 (Leipzig — Berlin 1930).

54 Diod. 1, 28. — Sasychis, der zweite Gesetzgeber Agyptens, hat Geometrie und
Sternbeobachtung “erfunden” (1, 94, 3); vgl. 1, 16 (Thot); 1, 50 (Kalender von The-
ben); 1, 81 (dgyptische Astrologie). — Vgl. 2, 57, 4 (Astrologie auf den Sonnen-Inseln);
3, 56.60; 4, 27, 4: Atlas lehrt Herakles die Astrologie.

55 Diod. 17, 112 (Alexanders Tod); 19, 55, 7 (Herrschaft des Seleukos und das
Ende des Antigonos).



“Oikumenische Geschichte” 179

§ 3.2 Das letzte Buch (B. 40): “Die Grenzen der Erde”

1. Von dem letzten Buch der Bibliotheke sind nur wenige und isolierte
Fragmente tiberliefert. Gesichert sind der Piratenkrieg, das Ende des Seleu-
kidenreichs und die Durchsetzung der rémischen Ordnung in Syrien und
Judda durch Pompeius, schlieBlich dessen dritter Triumph in Rom (Sep-
tember 61 v. Chr.).>® Rom ist jetzt, als Erbe der Makedonen und Seleukiden,
das fiinfte Glied in der Serie der Weltreiche. Ein Exkurs {iber die Judder von
der “Griindung” des Volkes an bringt eine weitere universalgeschichtliche
Perspektive. Aus Agypten, dem Ursprungsland aller Kultur, flichen Kad-
mos und Danaos nach Griechenland, die anderen nach Judia.’’

Infolge des fragmentarischen Zustandes des letzten Buches ist die
Beurteilung Caesars, seiner Eroberungen in Britannien und jenseits des
Rheins>® und damit das Ende des Werkes nicht genau zu bestimmen, zumal
Diodor selbst verschiedene Angaben macht.>®

2. Immerhin diirfte Diodor in der Schilderung des Triumphes tiber
Asien, den Pompeius zwei Tage lang im September 61 feierte, die Topik
romischer Weltherrschaft entfaltet haben. Er zitiert eine Siegesinschrift:
“(Pompeius), der die Grenzen des imperium den Grenzen der Erde ndher-
te”. Es hei3t “der Erde” (g Yfg), nicht: “den Grenzen der Oikumene”.%0
Andere Quellen berichten, Pompeius habe bei seinem dritten Triumph
einen Mantel Alexanders getragen.®! Pompeius hatte nach seinen Trium-
phen iiber Libyen und iiber Europa mit dem tiber Asien die drei Kontinente
und damit “die Oikumene unterworfen”.®? Im Triumphzug erschien denn
auch ein “Siegeszeichen liber die Oikumene” (TpoéToLoV THG 01KOVHEVNG). o
Beim Theater des Pompeius auf dem Marsfeld wurde eine Porticus errichtet
und mit Figuren der vierzehn Nationen geschmiickt, die Pompeius unter-
worfen hatte. Pompeius selbst wurde hier, moglicherweise, mit einem Glo-
bus in der Hand dargestellt.o*

36 Vgl. Plutarch, Pompeius 45-46; Cassius Dio 36, 19; 37, 6. 20. 21, 2.

57 Quelle: Hekataios von Abdera, Aigyptiaka.

8 Diod. 3, 38,2 f,;4, 19, 2; 5,21, 2; 32, 37, 3.

% Diod. 1,4,6—1,5, 1. Die verschiedenen Moglichkeiten bei A. Burton, Diodorus
Siculus: Book I, a Commentary (Leiden 1972) 39-42.

0 Diod. 40, 4: T& Gpra ThHG Nyepoviag Tolg dpotg THg YHg TpocPidcac.

61 Plut. Pomp. 46. — Vgl. O. Weippert, Alexanderimitatio und rémische Politik in
republikanischer Zeit (Wiirzburg 1972) 56-104.

2 Plut. Pomp. 45.

63 Cass. Dio 37, 21, 2.

64 So F. Coarelli, “Il complesso pompeiano del Campo Marzio e la sua decorazione
sculturea”, Atti della Pont. Accad. di Archeologia, Rendiconti 4 (1972) 99—122, bes.
119 f. mit Abb. 25-28: sog. Pompeius in Rom, Palazzo Spada. — Vgl. H. Cancik, “Die
‘Repraesentation’ von ‘Provinzen’ (nationes, gentes) in Rom. Ein Beitrag zur Bestim-
mung von ‘Reichsreligion’ vom 1. Jahrhundert v. Chr. bis zum 2. Jahrhundert n. Chr.”,



180 Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier

Ob und wie detailliert Diodor derartige Symbolik in seiner Beschrei-
bung wiedergab, ob und gegebenen Falls wie er romischen Imperialismus,
stoische Staatsethik und stoischen Kosmopolitismus im letzten Buche sei-
nes Werks vermittelt hat, bleibt unbekannt.

Am Ende des ersten Prologs (1, 4, 3), offenkundig nach Beendigung
des Gesamtwerks geschrieben, steht ein Lob auf Rom, auf “die Uberlegen-
heit dieser Stadt, deren Macht sich bis zu den Grenzen der Oikumene hin-
streckt”. In dieser Stadt, einem “Verschnitt der Oikumene” und “Haupt des
ganzen Erdkreises”, fand Diodor die Anschauung und die Hilfsmittel fiir
die Abfassung seiner “oikumenischen Geschichte”.

§ 4. Zusammenfassung

1. Die Bibliotheke Diodors ist Universalgeschichtsschreibung, Mensch-
heitsgeschichte. Sie beginnt mit den Anféngen des Kosmos und der Mensch-
heit, bezieht Urgeschichte, Mythos und Utopie ein und fiihrt bis zu Roms
Triumph iiber die drei Kontinente und die Oikumene. Die oft und nicht zu
Unrecht gerligten Méngel des Autors — Naivitdt und Vielwisserei, Flick-
werk, gedankenlose Abschreiberei, schiere Banalitdt und Oberflichlich-
keit — betreffen die Qualitét, nicht die skizzierte Struktur und den Typus
dieses Werkes.® Es ruht auf einer menschheitlichen Perspektive, auf Em-
pathie und Moralitét, auf einem reflektierten Verstindnis von Geschichte
und Geschichtsschreibung. “Auf die innere Einheit des Menschengesch-
lechts aber”, schreibt Julius Kaerst, “griindet sich die Idee der Humanitét,
die jetzt (scil. durch die stoische Bewegung) zum geistigen Band der Oiku-
mene wird.”¢’

in: ders., Romische Religion im Kontext (0. Anm. 24) 211-226, § 2. Ein dhnliches Bild-
programm wurde spater am Hadrianstempel installiert. Im stadtromischen Hadrianeum
werden durch die tendenziell ‘vollstandige’ Reihe der provinciae/ nationes der Raum
und die Bevolkerung des Imperium im Bilde von befriedeten nationes dargestellt und
in der hohen, tonneniiberwolbten Halle oder am Sockel der AuBBenwinde symbolisch
um den vergéttlichten Herrscher (und seinen Kult) geordnet.

%5 Pompeius Trogus bei Justin, Epitoma 43, 1, 2: (Roma) caput totius orbis. —
Athenaios, Deipnosophistai 1, 20 b: émitopun thg oikovpuévng. Vgl. H. Cancik, “Caput
mundi. Rom im Diskurs ‘Zentralitdt’” (0. Anm. 5); ders., “Ohne Grenzen. Zur Gestalt
des imperium Romanum in Vergils Aeneis”, in: R. Albertz, A. Blobaum, P. Funke (Hg.),
Réume und Grenzen. Topologische Konzepte in den antiken Kulturen des ostlichen
Mittelmeerraums (Miinchen 2007) 145-160.

% Mangelkatalog mit Literaturhinweisen bei G. Wirth, Diodor und das Ende des
Hellenismus. MutmafSungen zu einem fast unbekannten Autor, Sitzungsberichte der
Oesterreichischen Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. KI. 600 (Wien 1993) 3—11.

67 J. Kaerst, Die antike Idee der Oikumene (0. Anm. 51) 15; vgl. M. Miihl, Die
antike Menschheitsidee in der geschichtlichen Entwicklung, Das Erbe der Alten, 2. Rei-
he 14 (Leipzig 1928).



“Oikumenische Geschichte” 181

2. Drei Griinde lassen sich bei Diodor fiir die Herausarbeitung einer
Universalgeschichte feststellen:

(1) Die Idee der Oikumene, der Einheit einer Menschheitsfamilie und
der Einheit ihrer Geschichte — “wie die einer einzigen Polis” — dringt zu
einer ‘oikumenischen’ Geschichtsschreibung in einer einzigen, zusammen-
fassenden Darstellung der Weltgeschichte.

(2) Die Faktizitét der Grofreichbildung im Mittelmeerraum und in Vor-
derasien sowie deren Selbstdarstellung, Propaganda und Legitimierung
drangen zu einer “katholischen”, “alles” umfassenden Geschichtsschrei-
bung, die den Zusammenhang, die Einheit des ‘zerstreuten’ Geschehens
erfaf3t.o8

(3) Die innere Entwicklung der Historiographie, die Ansammlung
umfangreicher schriftlicher Tradition, die Verwissenschaftlichung der Hi-
storie, die Fortschritte von Chronographie und Geographie ermoglichen
umfangreiche Zusammenfassungen heterogener Stoffe. Bei Diodor findet
Universalgeschichte die Form der Bibliotheke.

3. Diodors Theologie kennt viele Gétter: die ewigen Gestirne und die
erst auf Grund ihrer Wohltaten vergoéttlichten Menschen. Seine Chaldéer
behaupten die Ewigkeit der Welt, ohne Genesis und Eschaton.®® Seine Vor-
stellungen von der Menschwerdung sind nicht monogenetisch. Gottliche
Vorsehung, Tyche und der EinfluB der Gestirne ordnen ihm das Leben der
Menschen und Vélker. Diodor ist kein Philosoph und kein Theologe. Aber
eine ‘philosophische Weltanschauung stoischer Pragung’ begriindet seine
Universalgeschichte. Er ist Moralist und geméBigter Rationalist. Die My-
thologie ist fiir ihn nicht Liige, sondern Fiktion, “quasi-wahr”7% und kann
durchaus niitzlich sein. Er schreibt:”! “Wenn nédmlich schon die Mythologia
von den Dingen im Hades (Gericht, Lohn, Strafe) viel beitrégt den Men-
schen zu Frommigkeit und Gerechtigkeit, obschon sie doch eine Fiktion
(mremlaopévn) ist, um wieviel mehr ist anzunehmen, da3 die Historia, die

%8 So bereits Polyb. 1, 3—4: Die Romer haben nicht nur irgendeinen Teil sondern
“fast die ganze Oikumene” sich untertan gemacht; die “Handlungen der Oikumene” sind
nicht mehr “verstreut”, sondern Geschichte “wie ein einziger Korper” (copotoetdng
iotopila), die Ereignisse “verflechten” sich und richten sich auf “ein Ziel” (Ev t€10g).
Deshalb miisse auch die Historiographie die Verwaltung der Tyche unter einer einzigen
Zusammenschau verbinden, um das Zusammenwirken des ganzen Prozesses herauszu-
stellen. — Vgl. K. E. Petzold, “Kyklos und Telos im Geschichtsdenken des Polybios”,
Saeculum 28 (1977) 253-290.

% Diod. 2, 30.

70 Zur ‘Quasi-Wahrheit’ (bg &An6nc) im System des Asklepiades von Myrlea
vgl. H. Cancik, Mythische und historische Wahrheit. Interpretationen zu Texten der
hethitischen, biblischen und griechischen Historiographie, Stuttgarter Bibelstudien 49
(Stuttgart 1970) 30-32.

71 Diod. 1, 2, 2.



182 Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier

Prophetin der Wahrheit (tn\v mpopfitiy Thg dAnbeiag iotopiay), die Metro-
polis sozusagen der gesamten Philosophie, die Moral mehr zum Schonen
und Guten wiederherzustellen vermag?”’

Hubert Cancik,
Hildegard Cancik-Lindemaier,
Berlin

HecMoTpst Ha KOMITUIIITHBHOCTB M TOBEPXHOCTHOCTD, M cmopuueckas 6ubiuomexa
Juonopa CHIMAMHCKOTO NPENCTaBIAECT CcOOONW OPUTHHANBHYIO U II0-CBOEMY
3HAQUUTENIFHYIO BEXy B Pa3BUTHHM YHHBEPCAJIbHOW HMCTOpHOTpauu IPEBHOCTH.
‘YHUKaNbHAS 10 0XBaTy OMHCHIBAEMBIX COOBITHH (0T MU(UIECKON “‘apXeojorun’
Bocroka u 3anmaga mo moxomoB llesapst), oHa ommpaercss HAa HACIO EIHHCTBA
YeJOBEYECTBA KaK IMHOTO MOJINCA B CTOMYECKOM JTyXe, IPUHIMACT BO BHUMAaHHE
peanbHOE 00BEMHEHNE HApPOIOB IIOJ BIACTHI0 PuMa, CTpEeMHTCSI MCHONIB30BATh
OOIIMPHBIN MaTepral MPeIIIeCTBYIONIEH HCTOPHUECKON TPaUIINU U TEOpeTHde-
CKHE TIOJIOKECHUS] COBPEMEHHOM (rtocodckoii MbIciu.



