
167“Oikumenische Geschichte”  

Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 

“OIKUMENISCHE GESCHICHTE”: 
DIE BEGRÜNDUNG VON 

UNIVERSALGESCHICHTSSCHREIBUNG 
BEI DIODOR VON SIZILIEN

§ 1 Gegenstand und Thema

§ 1.1 Diodors Bibliotheca Historica
1. Die einzige antike, wenigstens zur Hälfte etwa erhaltene Universal-

geschichte verdanken wir Diodor von Sizilien. Sie beginnt mit der Kos-
mogonie und Menschwerdung und reicht bis zur Etablierung der Stadt am 
Tiber als caput mundi, des imperium Romanum als eines Weltreichs im ers-
ten vorchristlichen Jahrhundert.1 Diodor ist Provinziale, er versteht Latein,2 
ist wohlhabend, reist in Asien und Ägypten,3 studiert in Alexandria und 
in Rom. Er gehört nicht zur Klientel eines stadtrömischen Patriziers. Sein 
Geschichtswerk ist keinem der Mächtigen dediziert. Diodor ist kein Politi-
ker wie vor ihm Polybios, kein Fachwissenschaftler wie sein Zeitgenosse 
Strabo, der Geograph und Historiker, und kein Philosoph wie Poseidonios, 
der Stoiker und Historiker.

Dreißig Jahre lang, etwa von 60–30 v. Chr., hat er an dem Werk gear-
beitet, längere Zeit in Rom. Hier erlebte er die überwältigende Größe der 
Stadt, deren Macht sich “bis zu den Grenzen der Oikumene ausstreckt”4 
(diate…nousa tÍ dun£mei prÕj t¦ pšrata tÁj o„koumšnhj). Oikumeni-
sche Geschichte wurde hier sichtbar gemacht. Rom versteht und inszeniert 
sich als “Haupt” und “Heimat” des Imperium, als “Epitome der Oikume-
ne”, als “Asyl” und “Tempel der ganzen Welt”.5 Aber Diodor schreibt nicht 

1 Das letzte Buch Diodors endet mit den Ereignissen der 60er Jahre. Das späteste 
von Diodor berichtete Ereignis ist die Einsetzung einer römischen Kolonie in Tauro-
menion/Sizilien, bald nach 36 (Diodor 16, 7, 1). K. Sacks, Diodorus Siculus and the 
First Century (Princeton N. J. 1990) 172, 176, diskutiert mögliche Zeitpunkte für das 
Ende des Werks.

2 Diod. 1, 4, 3–4. – Römisches Bürgerrecht für ganz Sizilien: Diod. 13, 35, 3; 16, 
70, 6.

3 Diod. 1, 44, 1; 1, 83, 8–9; vgl. 17, 52; Autopsie für Historiker: Polybios 3, 59.
4 Diod. 1, 4, 2–4.
5 Belege bei Hubert Cancik, “Caput mundi. Rom im Diskurs ‘Zentralität’ ”, in: 

H. Cancik, A. Schäfer, W. Spickermann (Hgg.), Zentralität und Religion. Zur Formie-
rung urbaner Zentren im Imperium Romanum (Tübingen 2006) 9–20.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 168

ab urbe condita, sondern prima ab origine mundi, nicht romzentriert mit 
Blick von der Urbs auf die Provinzen, sondern in kosmopolitischer Absicht 
und mit etwas sizilischem Patriotismus. 

2. Diodor hat sein Geschichtswerk nicht “Universalgeschichte” ge-
nannt, obschon koinaˆ ƒstor…ai oder kaqolik¾ ƒstor…a damals durchaus 
möglich gewesen wären. Er hat vielmehr einen neuartigen und verblüffen-
den Titel gewählt: Biblioq»kh ƒstorik».6 Plinius bezeugt die lateinische 
Fassung: bibliotheca historica.7 Biblioq»kh ist ein Regal mit Fächern zur 
Aufbewahrung von Buchrollen und der Name für die Bibliothek schlecht-
hin, die alexandrinische.8 Diodor hat ungefähr fünfzig Werke, einige davon 
Werke mit vielen Bänden, in seine Bibliothek aufgenommen. Eine einzi-
ge Bibliothek, aber aus vielen Büchern: das ist ein anschaulicher und zu-
treffender Titel für Diodors Universalgeschichte. Die Biblioq»kh ist eine 
Kompilation, die Originalautoren sind häufi g genannt, ihr Text aber von 
Diodor bearbeitet, Sprache und Stil weitgehend vereinheitlicht. Diodor ver-
fährt also anders als etwa Photios (ca. 810 – ca. 893).9 Der hochgebilde-
te Patriarch von Konstantinopel zitiert in seiner Biblioq»kh mehr als 300 
Werke ausführlich mit Angabe von Autor und Titel und mit einer literarge-
schichtlichen Würdigung; die Texte werden epitomiert, aber ihr Wortlaut 
nicht angetastet. Diodor dagegen stellt aus vielen Vorlagen eine einheitli-
che Fassung her. Die Einheit der Darstellung (m…a sÚntaxij, 1, 1, 3) ent-
spricht, nach Diodors Vorstellung, der Einheit der Universalgeschichte aus 
den Geschichten so vieler Menschen an verschiedenen Orten und zu unter-
schiedlichen Zeiten.

Der Aufbau des Gesamtwerks läßt sich folgendermaßen skizzieren: 
B. 1–6 Von Kosmogonie, Theogonie, Anthropogonie bis zum 

 Troianischen Krieg;
 1–3 Archaeologien der Barbaren;
 4–6 Archaeologien der Hellenen. 
B. 7–17 Vom Troianischen Krieg bis Alexander (324/23).
B. 18–29 Diadochen (Makedonien, Syrien – Indien, Ägypten).
B. 30–40 Rom übernimmt die Diadochenreiche;
 Triumph des Pompeius über die Oikumene, 61 v. Chr.

6 So die Handschriften Diodors. 
7 Plin. HN, praefatio. 
8 Vgl. Diod. 1, 49, 3. – L. Canfora, Die verschwundene Bibliothek (Berlin 1988) 

84 ff.; Sacks (o. Anm. 1) 77.
9 T. Hägg, Photios als Vermittler antiker Literatur. Untersuchungen zur Technik 

des Referierens und Exzerpierens in der Bibliotheke (Uppsala 1975); W. T. Treadgold, 
The Nature of the Bibliotheca of Photius (Washington, DC 1980). – Zu diesem Typ 
Sammelliteratur vgl. Flavius Josephus, Contra Apionem; Clemens Alexandrinus, Stro-
mateis; Eusebius, Kirchengeschichte und Praeparatio evangelica.



169“Oikumenische Geschichte”  

§ 1.2 Antike Universalgeschichtsschreibung
1. Diodors Œuvre ist wissenschaftliche Historiographie mit einer ge-

schichtsphilosophischen Einführung (1, 1 – 1, 2). Der gelehrte und ratio-
nalistische Anspruch wird auch für die ungewisse Urgeschichte und die 
mythische Frühgeschichte erhoben, indem deren Unsicherheit, Wider-
sprüchlichkeit, Unwahrscheinlichkeit immer wieder betont wird. Diodor 
erzählt nicht die lokalen Mythen der hellenischen Stämme, Städte, Flüsse, 
sondern universale Mythen, die alle Menschen betreffen. Die Kosmogo-
nien, Anthropogonien und die Diffusion der elementaren und allgemei-
nen Kulturtechniken (Ackerbau, Weinbau, Schrift u. a. m.) bewirken die 
Einheit der Menschheit und bilden so die mythische Grundlage für seine 
Universalgeschichte. Sein geographisches Weltbild umfaßt die drei Konti-
nente, mißt von Ozean zu Ozean, vom Aufgang bis zum Sonnenuntergang. 
Seit Osiris, Ninos und Semiramis sind Asien, Europa, Libyen (Äthiopien, 
Afrika) der Raum der Geschichte. So wird es evident, wie König Priamos 
von Troia, auf der Schwelle von der mythischen zur historischen Epoche 
der Geschichte, ein ‚Vasall’ des Ninos, des Assyrers, sein und dieser ihm 
einen anderen Vasallen, Memnon, den Aithiopier, zu Hilfe schicken kann. 

Zur Mythographie kommt die ethnographische Paradoxographie.10 
Diodor zeigt die unglaublichen (¥piston) Möglichkeiten menschlicher 
Lebensformen, die erstaunlichen (qaum£sion) Anpassungsleistungen an 
trockene, heiße, feuchte, eisige Umwelt – in der Wüste, an der Küste, auf 
Inseln, im Norden, wo sogar die größten Flüsse zufrieren, und im Süden, 
wo die Erde so heiß wird, daß sie ohne Sandalen nicht betreten werden 
kann.11 Dabei ist die geographische Entfernung zwischen den Extremen 
gering. Diodor kann sogar eine Zahl angeben und so zeigen, daß die Welt 
als ganze ausgemessen ist. Vom eisigen Skythien sind es bis zum heißen 
Athiopien nur vierundzwanzig Tage.12

2. Diodors Anthropogonie ist polygenetisch, geschieht gleichzeitig an 
verschiedenen Orten.13 Die Diffusion der Kulturgüter und -techniken da-
gegen kommt aus einem Zentrum, Ägypten. Diodor ist, im Grundsatz und 
 allgemein, so wenig hellenozentrisch wie romzentrisch. Er schreibt viel-
mehr in mythologischen Farben eine allgemeine Zivilisierungsgeschichte, 
die nicht in ein ptolemäisches oder römisches Weltreich, sondern in Kos-
mopolis mündet. Die Verbreitung der Kultur ist ein Prozeß der Humani-
sierung: Aus wilder Roheit (¢griÒthj) wird ein “zahmes Leben”. Kultur 

10 Besonders in Diod., Buch 3: Ichthyophagen, Trogodyten, die ¢paqe‹j ¥nqrw-
poi; zur Terminologie: 3, 30, 4; 3, 35, 1. Vgl. H. Cancik, H. Cancik-Lindemaier, “ ‘Par-
allels’ – How the Ancients Compared Their Religions”, Hyperboreus 7 (2001) 308–323.

11 Diod. 3, 34, 3.
12 Diod. 3, 34, 7.
13 Diod. 1, 8, 4.



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 170

wird erfunden, gelehrt und gelernt. Die Kulturbringer sind “Wohltäter” 
(eÙergšthj). Dieser Faden einer Kulturgeschichte zieht sich durch das 
 ganze Werk: von Osiris, Dionysos, Herakles und Zeus14 zu Alexander, der 
durch Umsiedlungen und Heiraten Europa und Asien “zu allgemeiner Ein-
tracht und durch Verwandtschaft bedingter Freundschaft” vereinigen will.15 

Ein Beispiel möge die Form, die das Thema Kulturgeschichte in der 
historischen Epoche annimmt, veranschaulichen. Zum Jahre 366 v. Chr. 
berichtet Diodor, nach der Datierung, den Kampf um Oropos (Attika), “zu-
gleich” wird der Aufbau von Kos beschrieben, und “zugleich” kommt eine 
Gesandtschaft des Perserkönigs zu den Griechen. Dann fährt Diodor fort:16

Es gab aber zu diesen Zeiten Männer im Bildungswesen (kat¦ paide…an), 
der Erinnerung wert: Isokrates, der Redner und dessen Schüler und Aristo-
teles, der Philosoph; dazu Anaximenes aus Lampsakos und Platon von 
Athen; dazu die letzten pythagoreischen Philosophen und Xenophon, der 
die Historien verfaßte, in sehr hohem Alter – er erwähnt nämlich das Ende 
des Epameinondas, das kurz zuvor geschehen war –, und Aristipp und 
Antisthenes, zu diesen aber noch Aischines von Sphettos, der Sokratiker.

Darauf folgt unmittelbar die Datierung für das nächste Jahr (365 v. Chr.) 
und ein neues Kapitel. 

3. Diodor gibt sich als den ersten, der “die Überlieferung der Ge-
schichte des gesamten Kosmos” in einem einzigen Werke darstellt, “als 
wäre es die einer einzigen Stadt”.17 Die Geschichtsschreiber vor ihm 
 hätten nur Teilgeschichten geschrieben; sie hätten die Geschichten der Bar-
baren oder die mythische Epoche ausgelassen, hätten die eigene Zeitge-
schichte nicht erreicht.18 Diodor hat sie alle benutzt, erhebliche Textpartien 
seiner Vor gänger in seine Bibliothek eingestellt. Die folgende Liste nennt 
seine wichtigsten Autoren:19 

Agatharchides von Knidos (2. Jh. v. Chr.; nr. 86): Über Asia, 10 B.; Über 
das Rote Meer; EÙrwpik£, 49 B.; Peripatetiker (nr. 86 T1), bei Diod. z. 
B. 3, 11–48. 

14 Diod. 3, 61, 4–6; 5, 71, 7 – 72, 2.
15 Diod. 18, 4, 4; Alexander, der Heraklide: 17, 1.
16 Diod. 15, 76–77.
17 Diod. 1, 3, 6 mit Bezug auf 1, 1, 3: “die Universalgeschichte der Oikumene wie 

die einer einzigen Stadt aufschreiben”. 
18 Diod. 1, 3, 1–8. – Ähnlich argumentiert Eusebius von Caesarea (Hist. eccl. 1, 1): 

er habe “als erster” eine “Kirchengeschichte” geschrieben; vor ihm gebe es nur “ver-
streute Erinnerungen”, die er, Eusebius, in einen organischen Zusammenhang gebracht 
habe (swmatopoiÁsai).

19 Die Bücher in Diodors Bibliothek; Auswahl; die Nummern in Klammern sind 
die Autorennummern bei Felix Jacoby, FGrHist.



171“Oikumenische Geschichte”  

Apollodor von Athen (nr. 244): Cronik£, vom Fall Troias bis ins 2. Jh. 
v. Chr.; Universalchronik inklusive Kulturgeschichte; bei Diodor z. B. 1, 5; 
15, 76.

Ephoros von Kyme (4. Jh. v. Chr.; nr. 70): `Istor…ai, 30 B.; Koinaˆ 
pr£xeij – Universalgeschichte von der Rückkehr der Herakliden bis 
4. Jh.: Quelle für hellenische und sizilische Geschichte bei Diodor (X–XX); 
vgl. Timaios.

Euhemeros von Messene (nr. 63): `Ier¦ ¢nagraf» bei Diodor 6, 1; die 
‘Götter’ waren sterbliche Wohltäter der Menschen.

Hekataios von Abdera (4. Jh. v. Chr.; nr. 264): A„guptiak£; Histo-
riker und Philosoph; bei Diodor I (Ägypten); 2, 47 (Hyperboreer); XL 
( Juden). 

Iambulos (4./1. Jh. v. Chr.?): Die Sonnen-Inseln, bei Diodor 2, 55–60; 
er nennt Pataliputhra und seinen philhellenischen König (2, 60, 2).

(Kastor von Rhodos (1. Jh. v. Chr.; nr. 250): Universalchronik von 
 Ninos bis Pompeius; Benutzung durch Diodor unsicher).

Ktesias von Knidos (4. Jh.; nr. 688): Persik£, 13 B.; B. 1: 'Assuri-
ak£, bei Diodor II.

Megasthenes (um 300; nr. 715): Indien, bei Diodor 2, 35–42.
Polybios von Megalopolis (200 – ca. 118; nr. 173): `Istor…ai, 40 B. 

(Universalgeschichte von 220–144); Einheit der Mittelmeerwelt durch 
Rom (Pol. 1, 3, 3). Ephoros, sein einziger Vorgänger in der Abfassung von 
Weltgeschichte (Pol. 5, 33, 2).

Poseidonios von Apameia/Syrien (ca. 135–51 v. Chr.; nr. 87): `Istor…ai, 
52 B. (Fortsetzung von Polybios); Über den Ozean, bei Diodor 4, 20 (nr. 87 
F 58).

Timaios von Tauromenion (ca. 350 – ca. 260 v. Chr.; nr. 566): `Istor…ai 
(Sikelika…), 38 B.; bei Diodor IV (Sizilische Geschichten); vgl. Diodor 4, 
21, 7. Vgl. allerdings die Warnungen von Ed. Schwartz, “Diodor”, in: RE 
V (1903) 677.

Die Übersicht lehrt, daß Diodors Anspruch berechtigt ist, der erste 
zu sein, der “eine universale Konzeption von Raum und Zeit, in der die 
Menschheit der Akteur ist”, in der Historiographie verwirklicht hat.20 
 Ephoros hatte die Geschichten der griechischen Stämme, Staaten und 
 Kolonien beschrieben und dazu die der Barbaren, wenn und soweit sie an 
diesen Geschichten beteiligt waren. Diodor übernimmt das Konzept der 
“Universalgeschichte” (koinaˆ pr£xeij), lobt die Einteilung des Stoffes 
(o„konom…a) bei Ephoros, die Einheit der Bücher, die Strukturierung durch 

20 J. M. Alonso-Núñez, “The Emergence of Universal Historiography from the 
4th to the 2nd centuries”, in: H. Verdin et al. (Hg.), Purposes of History. Studies in 
Greek Historiography from the 4. to the 2. Centuries BC: Proceedings of the Interna-
tional Colloquium, Leuven, 24 – 26 May 1988 (Leuven 1990) 173–192.



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 172

Prooemien vor jedem Buch. Aber nur 750 Jahre nach der Rückkehr der 
Herakliden habe Ephoros dargestellt, nicht die Urgeschichte und die hero-
ische Epoche.21 

Andererseits versuchten sich gleichzeitig mit und bald nach Diodor 
weitere Autoren an einer Darstellung der Universalgeschichte. Pompeius 
Trogus schreibt seit etwa 30 v. Chr. seine “Historien des ganzen Erdkrei-
ses”, “die Geschichten aller Epochen, Könige, Nationen und Völker”.22 Ni-
kolaos von Damaskus, Diplomat, Historiker und Peripatetiker, füllt gar 144 
Bücher mit Weltgeschichte von den Anfängen bis zum Tode Herodes’ des 
Großen (4 v. Chr.).23 P. Ovidius Naso (43 v. Chr. – 17 n. Chr.), um abschlie-
ßend auch einen lateinischen Autor zu nennen, dichtet seine metamorpho-
tische Weltgeschichte “vom ersten Ursprung des Kosmos” bis auf seine 
eigene Zeit, fünfzehn Bücher, in einem fortlaufenden Lied.24

§ 2 Das Programm im ersten Prolog: 
“gemeinsame Geschichten”

1. Diodor hat eine Universalgeschichte geschrieben und sich, nach 
der Abfassung und vor der Gesamtpublikation,25 in einem umfangreichen 
 Prolog (1, 1–5) Rechenschaft gegeben über das, was er da unternommen 
hatte. Der Aufbau des Prologs läßt sich folgendermaßen skizzieren: 

1. Universalgeschichte
1.1 “Die gemeinsamen Geschichten” (koinaˆ ƒstor…ai) (1, 1):
 Ihr Nutzen für das “gemeinsame Leben” aller Menschen:
 Erfahrung, Verständnis (™mpeir…a, sÚnesij), Belehrung 

(didaskal…a);
 die Einheit der Menschheit und ihrer Geschichte zeigt die Not-

wendigkeit von Universalgeschichtsschreibung.
1.2 Die Aufgaben der Historia (1, 2): 
 Todlosigkeit durch Historia (1, 2, 4) und Verbreitung über die 

ganze Oikumene (1, 2, 8).

21 Ephoros bei Diodor 4, 1, 3; 5, 1, 4; 16, 14, 3; 16, 76, 5. – Das Geschichtsbild des 
Ephoros entsteht vor den Eroberungen Alexanders. 

22 So die Angabe des Themas in der Vorrede des Justinus, des Epitomators der 44 
Bücher Historiae Philippicae des Pompeius Trogus.

23 FGrHist nr. 90.
24 Vgl. die Weltgeschichte des römischen Volkes bei M. Terentius Varro (116–

27 v. Chr.), de gente populi Romani. – Zu der Epochengliederung spatium incertum 
/ fabulosum / historicum vgl. H. Cancik, “Das Ende von Welt, Geschichte, Person 
in der griechischen und römischen Antike”, in: ders., Römische Religion im Kontext. 
Gesammelte Aufsätze I, hg. von Hildegard Cancik-Lindemaier (Tübingen 2008) 263–
308, § 3.

25 Diod. 1, 4, 6. 



173“Oikumenische Geschichte”  

2. Die Bibliothek
2.1 Vorgänger in Universalgeschichtsschreibung (1, 3):
 Ziel: “die der Mneme übergebenen Handlungen des ganzen 

Kosmos insgesamt, wie die einer einzigen Polis, niederschrei-
ben, anfangend von den archaischen Zeiten möglichst bis zur 
eigenen Gegenwart” (1, 3, 6).

2.2 Der Autor (1, 4, 1–4):
 Selbstzeugnis: 30-jährige Arbeit; Reisen; Aufenthalt in Rom: 

“dessen Macht bis zu den Enden der Oikumene hinreicht” 
(1, 4, 3).

2.3 Das Werk (1, 4, 5 – 1, 5, 1):
 Aufbau des Gesamtwerks: (3 + 3) + 11 + 23 = 40 Bücher;
 Von den Anfängen bis zu Caesars Gallischem Krieg (59 v. Chr = 

1. Jahr der 180. Olympiade, als Herodes in Athen Archon war); 
Umfang: Diodor berichtet von 1.138 Jahren ab dem Fall Troias, 
d. h. bis zum Jahr 46 v. Chr., was seiner ersten Angabe wider-
spricht (s. u. S. 179 mit Anm. 59).

Es folgen Kosmogonie und Anthropogonie (1, 6 ff.).

2. Diodor begründet sein Vorhaben höchst anspruchsvoll mit einer neu-
artigen historischen Situation und einem neuen Subjekt der Geschichte: 
nicht weniger als “alle Menschen”, die Menschheit, die Oikumene. Trotz 
räumlicher und zeitlicher Distanzen – immerhin von der Anthropogonie 
bis Caesar – bilden “alle Menschen” eine Einheit; sie sind miteinander 
“verwandt”, haben ein “gemeinschaftliches Leben” und demzufolge “ge-
meinsame Handlungen” (koinaˆ pr£xeij) und “gemeinsame Historien”.

Das Geschichtssubjekt ‘Menschheit’ wird erfaßt mit Kategorien 
von ‘Familie’ (“Verwandtschaft”) und Staat: “wie eine einzige Stadt”. 
Deshalb muß auch die Geschichtsschreibung, ihrem Gegenstand gemäß, 
eine einheitliche Darstellung schaffen: m…a sÚntaxij. Diodor schreibt 
(1, 1, 1–3):

Es wäre gerecht, daß alle Menschen großen Dank denen zuteilen, die 
Universalgeschichten (koin¦j ƒstor…aj) erarbeiteten, weil sie mit privaten 
Mühen dem Leben der Gemeinschaft (koinÕj b…oj) zu nutzen erstrebten. 
[...] Die aus der Geschichte sich ergebende Einsicht in das Versagen und 
die Errungenschaften (katÒrqwma) der anderen bietet Lehre (didaskal…a) 
ohne Erfahrung der Übel.
 Weiterhin erstrebten (diese Geschichtsschreiber), alle Menschen, die 
durch ihre gegenseitige Verwandtschaft (suggšneia) zwar verbunden, 
nach Orten und Zeiten aber getrennt sind, unter ein- und dieselbe Ordnung 
(sc. einer Universalgeschichte) zusammen zu führen.
 Dadurch werden die Geschichtsschreiber gleichsam Helfer der göttli-
chen Vorsehung (qe…a prÒnoia). 



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 174

 Diese nämlich hat die Ordnungen der sichtbaren Gestirne und die 
Naturen der Menschen in eine gemeinsame Beziehung (koin¾ ¢nalog…a) 
gesetzt und dreht (sie) so herum andauernd den ganzen Aeon und teilt 
dabei aus dem Schicksal (peprwmšnh) jedem zu, was ihm zufällt.
 Und die Geschichtsschreiber schreiben die allgemeinen Taten der 
Welt (koinaˆ tÁj o„koumšnhj pr£xeij) auf, wie die einer einzigen Stadt 
und weisen so ihre eigene Geschichtsschreibung aus als eine einzige 
Rechenschaftsablage und ein gemeinsames Verwaltungsamt über das, was 
sich vollendet hat. 

3. Diese Begründung und die Bestimmung der Aufgaben von Histo-
ria als “Tugendwächter”, “Zeuge der Bosheit”, “Prophetin der Wahrheit”, 
“Anklägerin” (1, 2, 8) benutzen philosophische, stoisierende Sprache. Di-
odor rechtfertigt diesen Sprachgebrauch, indem er die Historia zur “Me-
tropolis der ganzen Philosophie” erklärt (1, 2, 2). So leistet der Historiker, 
wozu der Philosoph berufen wird: Er soll das Leben eines Zeugen führen, 
sagt Epiktet (ca. 50 – 125/30 n. Chr.).26 Er soll Bote, Späher, Herold sein, 
auch “Bruder”, denn die Gottheit ist Vater aller Menschen. Im Sinne dieser 
stoischen Theologie ist der Universalhistoriker, der die Einheit der Men-
schen in seiner sÚntaxij darstellt, “sozusagen” (ésper) ein “Helfer” der 
göttlichen Vorsehung, die auf andere Weise diese Einheit herstellt. 

Die Begründung ist so anspruchsvoll, daß Poseidonios von Apamea, 
“zugleich Philosoph und Historiker”,27 als Quelle vermutet wird. Luciano 
Canfora bestimmt, in Anschluß und Fortsetzung von Karl Reinhardt, fol-
gende Argumente Diodors als poseidonisches Gut:28

a) Einheit der Menschheit; b) die Historiker sind Gehilfen der Vor-
sehung; c) die Vorsehung leitet die Gestirne und die Menschen; d) die 
Gestirne haben eine Verbindung (sundesmÒj) mit den Menschen; e) die 
Historie ist die Metropolis der Philosophie (1, 2, 2); f) philosophische 
 Terminologie in 1, 1–2.

Die Verbindung von Philosophie und Geschichte, wie Diodor sie po-
stuliert, ist nicht ungewöhnlich. Konrad Gaiser hat Platons Spekulationen 
über Zeit und Geschichte zusammengestellt.29 Die Verwissenschaftlichung 
der Geschichte in der Schule des Aristoteles ist durchgreifend: Die Peripa-

26 Arrian, Epict. Diss. 1, 29, 47: “wie ein Zeuge”; 3, 22. 
27 FGrHist nr. 87 T 4; vgl. T 15; vgl. Strabo 1, 1: “Die Aufgabe für den Philosophen, 

glauben wir, ist, wenn überhaupt irgendeine, die Geographie, die wir nun betrachten 
wollen.” (Folgt Liste von Vorgängern, u. a. Homer, Anaximander, Polybios, Poseido-
nios; Universalgeographie; Lob des römischen Imperium; Stoiker; 1, 4, 6: Westroute 
von Spanien nach Indien).

28 L. Canfora, “Le but de l’historiographie selon Diodore”, in: H. Verdin et al. (Hg.), 
Purposes of History (o. Anm. 20) 317.

29 K. Gaiser, Platon und die Geschichte (Stuttgart – Bad Cannstatt 1961).



175“Oikumenische Geschichte”  

tetiker erfassen historische Quellen, schreiben Verfassungs- und Kulturge-
schichte, untersuchen die Regeln der Geschichtsschreibung, schaffen aus 
Ethik und Geschichte die Wissenschaft von der Politik.30 Hekataios von 
 Abdera, ein wichtiges Buch in Diodors Bibliothek, ist Schüler des Skep-
tikers Pyrrhon.31 Agatharchides ist Peripatetiker und Historiker.32 Das 
Geschichtswerk des Poseidonios, heißt es, wurzelt “in der stoischen Welt-
auffassung, wie Orosius im Christentum, Thukydides in der Aufklärung und 
Taine im Positivismus”.33 Strabo von Amaseia, Historiker und Geograph, 
bekennt sich ausdrücklich zur Stoa.34 Nikolaos von Damaskus schrieb nicht 
nur 144 Bücher Katholische Geschichte, sondern auch über die Philosophie 
des Aristoteles und heißt deshalb “der Philosoph”.35

In diesen Zusammenhang stellt sich, selbstbewußt, anspruchsvoll Dio-
dor mit seiner Begründung von oikumenischer als Menschheitsgeschichte.

§ 3 Die Durchführung des Programms

§ 3.1 Die Konstruktion der Universalgeschichte
1. Mit diesem anspruchsvollen universalhistorischen Programm in 

 Dio dors erstem Prolog ist die Darstellung des “Geschichtsraumes” (spa-
tium historicum) seit dem Troianischen Krieg beziehungsweise der ersten 
Olympiade nur lose verbunden.36 Die Prologe der folgenden Bücher ver-
knüpfen durch ausführliche Resumés und Ausblicke die Bücher und Buch-
gruppen auf der narrativen und methodologischen Ebene.37 Sie explizieren 
jedoch nicht die universalgeschichtliche Bedeutung der jeweiligen Ereig-

30 H. Patzer, Die Entstehung der wissenschaftlichen Politik bei den Griechen 
(Wiesbaden 1966); vgl. H. Cancik, “Zur Verwissenschaftlichung des historischen Dis-
kurses bei den Griechen”, in: E. Blum, W. Johnstone, Ch. Markschies (Hg.), Das Alte 
Testament – ein Geschichtsbuch? (Münster 2005) 87–100.

31 FGrHist nr. 264, T 3; Josephus, Contra Apionem 1, 22; Plutarch, Lykurgos 20; 
vgl. M. Stern, Greek and Latin Authors on Jews and Judaism I (Jerusalem 1974) 22–24 
und 26–44 (Pseudo-Hekataios).

32 Strabo 14, 2, 15 (FGrHist nr. 86 T 1): Ð ™k tîn Perip£twn, ¢n¾r suggrafeÚj.
33 F. Jacoby, Kommentar zu FGrHist nr. 87 (S. 161), in Zustimmung zu Karl Rein-

hardt. Ebenso Canfora (o. Anm. 28) 317: “Poseidonios est le seul philosophe classique qui 
se soit engagé dans une grande œuvre historiographique.” Doch: “le seul” geht zu weit.

34 Strabo 7, 3, 4; 1, 2, 34; 2, 3, 8; bei Stephanos von Byzanz heißt er “der stoische 
Philosoph”; FGrHist nr. 91.

35 FGrHist nr. 90 (ca. 64 bis nach 4 v. Chr.); sein philosophisches Werk ist in syri-
scher Übersetzung überliefert; Averroes hat es benutzt.

36 Lukian (Quomodo, cap. 23) kritisiert übermäßig lange, im tragischen Stil ver-
faßte Prooemien, die ein kleines kümmerliches Werk einleiten; sie seien wie ein kleiner 
Erosknabe, der sich die riesige Maske des Herakles oder eines Titanen aufsetzt.

37 Methodologie: Prolog zu B. 15: Darstellungsprobleme; zu B. 14: Lob, Tadel, 
Geschichtsschreibung; zu B. 20: die Rede in einem Geschichtswerk. 



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 176

nisse, greifen auch nicht einzelne Themen des ersten Prologs auf, etwa 
“Vorsehung”, “Tyche”, “Verwandtschaft der Menschen”. In ähnlicher Wei-
se bildet der Tod Alexanders zwar in der Gesamtdisposition, die im ersten 
Prolog gegeben wird, einen wichtigen Einschnitt; aber der Bericht selbst 
expliziert nicht, wie wir erwarten würden, die universalgeschichtliche Be-
deutung des Ereignisses.38 

2. Eine homogene Chronologie ermöglicht Synchronismen von Olym-
pioniken, Archonten, Consuln und die Bildung von Jahressummen großer 
Zeitmengen und heterogener Räume. Diese Chronologie und eine Art Uni-
versalgeographie bilden den äußeren Rahmen von Diodors Weltgeschich-
te. Sein Gesamtwerk, so berechnet Diodor, umfasse mehr als 1.100 Jahre 
(13, 1, 2); von der Einnahme Troias bis zur Aufl ösung der athenischen He-
gemonie seien es 779 Jahre (14, 2, 4); von Karanus, dem ersten König von 
Makedonien, bis Alexander 453 Jahre (7, 15, 3). 

Die Ausbreitung der Kultur in alle Weltteile, wie sie in den Archäologien 
der Barbaren und Hellenen beschrieben wird (Buch 1 bis Buch 6), 
konstituiert den Raum der Oikumene.39 Die Ägypter schicken Kolonien 
“über die ganze Oikumene hin”, den Belos nach Mesopotamien, wo 
er eine Stadt und die Religion und Astrologie nach ägyptischem Muster 
einrichtet. Osiris war, so Diodor, ein ehrgeiziger Wohltäter; er durchzog 
“die ganze Oikumene” und “lehrte das Geschlecht der Menschen” den 
Weinbau und den Getreideanbau; er beendete die “Wildheit” und gab ihnen 
die “zivilisierte Lebensform” (d…aita ¼meroj). Diese Wohltat begründete 
ihm göttliche Verehrung.40 Allgemeiner “Nutzen” für “alle” Menschen, die 
Kultur “lernen”, die Kulturbringer als “Wohltäter” ehren, die Städtegründer, 
Gesetzgeber, Wissenschaftler und Erfi nder (tšcnaj ™xeure‹n):41 Dies sind 
Leitmotive der mythischen und historischen Kulturgeschichte bei Diodor. 
Er erklärt auf diese Weise die Verehrung der Kulturbringer “bei allen 
Menschen”, sie ist eine ‘Universalreligion’. Herakles ist “über die ganze 
Oikumene gezogen”, hat dem “Geschlecht der Menschen” Gutes getan, 
“die Oikumene zivilisiert” und so Unsterblichkeit erlangt.42 Die Geschichte 
(ƒstor…a) vom Argonautenzug gibt Diodor noch einmal Gelegenheit, einen 
großen, homogenen Raum zu entwerfen, in dem seine Weltgeschichte 

38 Diod. 1, 4, 6 und 17, 1 (Bezug auf ‘Ruhm’) und 17, 116–118 (Nekrolog, Tode-
sursache).

39 Vgl. hier § 1. 2.
40 Diod. 1, 17, 1 f.; vgl. 1, 15, 8–16 über Hermes, Osiris’ Mitarbeiter.
41 Diod. 1, 1, 1–2; 1, 2, 1.
42 Diod. 4, 53, 7; vgl. 4, 48, 6: die Dioskuren “bei allen Menschen”; 4, 1–5: Diony-

sos begeht “fast die ganze Oikumene”, lehrt und straft die Unfrommen, erfi ndet Agone 
und Theater; 4, 8–38: Herakles “zivilisiert”: 4, 31, 6–7; vgl. 4, 35, 3–4; es folgt (4, 39) 
die Geschichte des Herakles-Kultes.



177“Oikumenische Geschichte”  

spielen soll.43 Die Argonauten fahren von Griechenland in das Schwarze 
Meer, den Tanais aufwärts; dann wird das Schiff über Land geschleppt, 
zu einem anderen Fluß; auf diesem fährt es in den nördlichen Ozean; dort 
seien sie nach Westen gefahren, das Land auf der linken Seite, und so durch 
die Säulen des Herakles zurück in das Mittelmeer.44 

3. Im Anschluß an Herodot von Halikarnass und Ktesias von Knidos 
(4. Jh. v. Chr.) erzählt Diodor die Geschichte der orientalischen Gro-
ßreiche.45 Deren Vorstellungen von ‘Weltherrschaft’ seit dem 22. Jahrhun-
dert v. Chr. in Mesopotamien (“Herrscher der vier Weltenden”) und Iran 
(“ein Herr für alle”) fügen sich in Diodors Universalgeschichte.46 Die 
 Abfolge der vier Reiche – Assyrer/Babylonier, Meder, Perser, Makedo-
nen – war ihm in mancherlei Varianten vorgegeben.47 Diodor über-
nimmt sie, entwickelt sie aber nicht etwa zu einem teleologischen Pro-
zeß, der, von Pronoia und Tyche gesteuert, zur translatio imperii an die 
Römer führt. Ägypten, obschon auch bei Diodor und seinen Quellen, 
Hekataios von  Abdera und Manetho, Ursprung aller Kultur und unter Se-
sostris und Osiris Weltmacht bis Indien und Makedonien, bleibt außerhalb 
der Serie der Weltreiche.48 Das assyrische Reich dagegen ist durch das 
Bündnis mit Priamos, einem “Untertan” des Teutamos, des Königs der 
Assy rer, sogar mit der griechischen Geschichte verbunden.49 Aber weder 
diese Ver bin dung noch die Vereinigung von Europa und Asien durch Ale-
xan der werden von Diodor zu seinem universalgeschichtlichen Symbol 

43 Diod. 4, 40–56; ƒstor…a: 4, 57, 1. Quelle: Timaios (4./3. Jh. v. Chr.) FGrHist 
nr. 566 F 85. Anders Schwartz, “Diodor”, RE 5 (1903) 673: aus einem mythographi-
schen Handbuch, vgl. 677 gegen Benutzung des Timaios an dieser Stelle.

44 Vgl. K. Meuli, Odyssee und Argonautika (Berlin 1921 = Utrecht 1974). – Die 
Routen der Waräger (9. Jh. n. Chr.) führten den Dnjepr aufwärts mit Schleppstelle zwi-
schen Lowat und Dnjepr bei Gnezdowo, oder den Don aufwärts, über die Wolga, Bolgar, 
Rostow, weiter nach Novgorod und Ladoga-See. 

45 Diod. 2, 21, 8: Assyrer – Meder mit Summenbildung der assyrischen Herrschaft 
und Nennung von Ktesias, Buch 2; 2, 32, 1–5: Abfolge ‘Assyrer – Meder – Perser’ mit 
Nennung von Herodot und Ktesias (FGrHist nr. 688); 2, 34, 6: Meder – Perser; 7, 15: 
Assyrer – Makedonen – Alexander; 10, 13: “Nachdem Kyros die Babylonier und Assy-
rer niedergekämpft hatte, umfaßte er mit seinen Erwartungen die ganze Oikumene.”

46 Belege bei S. Franke, Königsinschriften und Königsideologie. Die Könige von 
Akkade zwischen Tradition und Neuerung (Münster u. a. 1995); D. Bänder, Die Sieges-
stele des Naramsîn und ihre Stellung in Kunst- und Kulturgeschichte (Idstein 1995); 
J. Wiesehöfer, “Daniel, Herodot und ‘Dareios der Meder’. Auch ein Beitrag zur Idee 
der Abfolge von den Weltreichen”, in: Von Sumer bis Homer. Festschrift für M. Schret-
ter, AOAT 325 (Münster 2004) 647–654. 

47 J. Wiesehöfer, “Weltreiche”, DNP 12/2, 460–463.
48 Diod. 1, 17–20; 53–55; vgl. A. B. Lloyd, “Nationalist Propaganda in Ptolemaic 

Egypt”, Historia 31 (1982) 33–55.
49 Diod. 2, 22; Diodor, bzw. seine Quelle (Ktesias), beruft sich auf “königliche 

Aufzeichnungen” (scil. der Assyrer).



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 178

 erhöht.50 Weder in der Geschichte Philipps von Makedonien, der den Ra-
chefeldzug gegen Persien plant und beginnt, noch in der Alexanderge-
schichte wird die makedonisch-griechische Weltherrschaft universal ge-
schichtlich refl ektiert.51 Die stoische Interpretation des Aexanderreiches 
als Kosmopolis, als eines Staates der Vernunft, mit einer Verfassung und 
einem einheitlichen Gesetz für die ganze Erde, hat Diodor nicht übernom-
men, deshalb auch keine Verbindung hergestellt zwischen seiner Alexander-
geschichte und dem kosmopolitischen Programm seines ersten Prologs.52

4. Zu den Themen des ersten Prologs – Verwandtschaft aller Menschen, 
ihre “gemeinsame Geschichte”, die Oikumene “wie eine einzige Stadt” – 
gehört die Vorstellung einer “göttlichen Vorsehung”. Sie ordnet die sichtba-
ren Sterne und verbindet sie mit den Menschen (1, 1, 3). Diese im Prolog nur 
angedeutete theologische Astrologie wird in einem umfassenden  Exkurs 
über die Lehren der Chaldäer begründet.53 

Die Chaldäer in Babylon haben die Astrologie von den ägyptischen Ko-
lonisten gelernt, die einst mit Belos nach Mesopotamien gezogen waren.54 
Die Chaldäer lehren die Ewigkeit des Kosmos, “eine Art göttlicher Vorse-
hung”, die alles ordnet und steuert, auch was am Himmel geschieht. Da sie 
die Gestirne viele Jahrtausende lang beobachtet haben, kennen sie ihre Be-
wegungen und Kräfte. Sie beraten die Herrscher, so Alexander, Antigonos 
und Seleukos Nikator. Darüber, so fügt Diodor hinzu, werde er an den ein-
schlägigen Stellen im Detail berichten (2, 31, 2). Dies ist ein weiter Vorver-
weis über viele Bücher hinweg, ein Indiz für weitsichtige Planung und die 
erhebliche Bedeutung der Astrologie für Diodors Universalgeschichte.55

50 Diod. 18, 4, 4.
51 Diod. 16, 89–95; Buch 17 passim; vgl. 17, 1, 4; 93, 4 (“Macht über die ganze 

Erde”); 17, 104; 113: Gesandtschaften zu Alexander “fast von der gesamten Oikumene”, 
mit Liste. – Vgl. W. W. Tarn, “Alexander the Great and the Unity of Mankind”, 
Proceedings of the British Academy 19 (1933) 123–166; dagegen: E. Badian, “Alexander 
the Great and the Unity of Mankind”, Historia 7 (1958) 425–444; J. Kaerst, Die antike 
Idee der Ökumene in ihrer politischen und kulturellen Bedeutung (Leipzig 1903); ders., 
Universalgeschichte. Abhandlungen; mit Gedächtnisrede und Schriftenverzeichnis, 
hg. von J. Vogt (Stuttgart 1930).

52 Plutarch, De Alexandri Fortuna aut virtute I, cap. 6 (p. 329 B) und cap. 8 
(p. 330 D) mit Zitat aus Zeno, de republica, s. SVF I 262. 

53 Diod. 2, 29, 1 – 2, 31, 6. – Vgl. V. Stegemann, Astrologie und Universalge-
schichte: Studien und Interpretationen zu den Dionysiaka des Nonnos von Panopolis, 
Stoicheia 9 (Leipzig – Berlin 1930). 

54 Diod. 1, 28. – Sasychis, der zweite Gesetzgeber Ägyptens, hat Geometrie und 
Sternbeobachtung “erfunden” (1, 94, 3); vgl. 1, 16 (Thot); 1, 50 (Kalender von The-
ben); 1, 81 (ägyptische Astrologie). – Vgl. 2, 57, 4 (Astrologie auf den Sonnen-Inseln); 
3, 56. 60; 4, 27, 4: Atlas lehrt Herakles die Astrologie. 

55 Diod. 17, 112 (Alexanders Tod); 19, 55, 7 (Herrschaft des Seleukos und das 
Ende des Antigonos). 



179“Oikumenische Geschichte”  

§ 3.2 Das letzte Buch (B. 40): “Die Grenzen der Erde”
1. Von dem letzten Buch der Bibliotheke sind nur wenige und isolierte 

Fragmente überliefert. Gesichert sind der Piratenkrieg, das Ende des Seleu-
kidenreichs und die Durchsetzung der römischen Ordnung in Syrien und 
Judäa durch Pompeius, schließlich dessen dritter Triumph in Rom (Sep-
tember 61 v. Chr.).56 Rom ist jetzt, als Erbe der Makedonen und Seleukiden, 
das fünfte Glied in der Serie der Weltreiche. Ein Exkurs über die Judäer von 
der “Gründung” des Volkes an bringt eine weitere universalgeschichtliche 
Perspektive. Aus Ägypten, dem Ursprungsland aller Kultur, fl iehen Kad-
mos und Danaos nach Griechenland, die anderen nach Judäa.57

Infolge des fragmentarischen Zustandes des letzten Buches ist die 
 Beurteilung Caesars, seiner Eroberungen in Britannien und jenseits des 
Rheins58 und damit das Ende des Werkes nicht genau zu bestimmen, zumal 
Diodor selbst verschiedene Angaben macht.59 

2. Immerhin dürfte Diodor in der Schilderung des Triumphes über 
 Asien, den Pompeius zwei Tage lang im September 61 feierte, die Topik 
römischer Weltherrschaft entfaltet haben. Er zitiert eine Siegesinschrift: 
“(Pompeius), der die Grenzen des imperium den Grenzen der Erde näher-
te”. Es heißt “der Erde” (tÁj gÁj), nicht: “den Grenzen der Oikumene”.60 
Andere Quellen berichten, Pompeius habe bei seinem dritten Triumph 
 einen Mantel Alexanders getragen.61 Pompeius hatte nach seinen Trium-
phen über Libyen und über Europa mit dem über Asien die drei Konti nente 
und damit “die Oikumene unterworfen”.62 Im Triumphzug erschien denn 
auch ein “Siegeszeichen über die Oikumene” (trÒpaion tÁj o„koumšnhj).63 
Beim Theater des Pompeius auf dem Marsfeld wurde eine Porticus errichtet 
und mit Figuren der vierzehn Nationen geschmückt, die Pompeius unter-
worfen hatte. Pompeius selbst wurde hier, möglicherweise, mit einem Glo-
bus in der Hand dargestellt.64

56 Vgl. Plutarch, Pompeius 45–46; Cassius Dio 36, 19; 37, 6. 20. 21, 2. 
57 Quelle: Hekataios von Abdera, Aigyptiaka.
58 Diod. 3, 38, 2 f.; 4, 19, 2; 5, 21, 2; 32, 37, 3.
59 Diod. 1, 4, 6 – 1, 5, 1. Die verschiedenen Möglichkeiten bei A. Burton, Diodorus 

Siculus: Book I, a Commentary (Leiden 1972) 39–42.
60 Diod. 40, 4: t¦ Ória tÁj ¹gemon…aj to‹j Óroij tÁj gÁj prosbib£saj.
61 Plut. Pomp. 46. – Vgl. O. Weippert, Alexanderimitatio und römische Politik in 

republikanischer Zeit (Würzburg 1972) 56–104. 
62 Plut. Pomp. 45.
63 Cass. Dio 37, 21, 2.
64 So F. Coarelli, “Il complesso pompeiano del Campo Marzio e la sua decorazione 

sculturea”, Atti della Pont. Accad. di Archeologia, Rendiconti 4 (1972) 99–122, bes. 
119 f. mit Abb. 25–28: sog. Pompeius in Rom, Palazzo Spada. – Vgl. H. Cancik, “Die 
‘Repraesentation’ von ‘Provinzen’ (nationes, gentes) in Rom. Ein Beitrag zur Bestim-
mung von ‘Reichsreligion’ vom 1. Jahrhundert v. Chr. bis zum 2. Jahrhundert n. Chr.”, 



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 180

Ob und wie detailliert Diodor derartige Symbolik in seiner Beschrei-
bung wiedergab, ob und gegebenen Falls wie er römischen Imperialismus, 
stoische Staatsethik und stoischen Kosmopolitismus im letzten Buche sei-
nes Werks vermittelt hat, bleibt unbekannt.

Am Ende des ersten Prologs (1, 4, 3), offenkundig nach Beendigung 
des Gesamtwerks geschrieben, steht ein Lob auf Rom, auf “die Überlegen-
heit dieser Stadt, deren Macht sich bis zu den Grenzen der Oikumene hin-
streckt”. In dieser Stadt, einem “Verschnitt der Oikumene” und “Haupt des 
ganzen Erdkreises”, fand Diodor die Anschauung und die Hilfsmittel für 
die Abfassung seiner “oikumenischen Geschichte”.65

§ 4. Zusammenfassung

1. Die Bibliotheke Diodors ist Universalgeschichtsschreibung, Mensch-
heitsgeschichte. Sie beginnt mit den Anfängen des Kosmos und der Mensch-
heit, bezieht Urgeschichte, Mythos und Utopie ein und führt bis zu Roms 
Triumph über die drei Kontinente und die Oikumene. Die oft und nicht zu 
Unrecht gerügten Mängel des Autors – Naivität und Vielwisserei, Flick-
werk, gedankenlose Abschreiberei, schiere Banalität und Oberfl ächlich-
keit – betreffen die Qualität, nicht die skizzierte Struktur und den Typus 
dieses Werkes.66 Es ruht auf einer menschheitlichen Perspektive, auf Em-
pathie und Moralität, auf einem refl ektierten Verständnis von Geschichte 
und Geschichtsschreibung. “Auf die innere Einheit des Menschengesch-
lechts aber”, schreibt Julius Kaerst, “gründet sich die Idee der Humanität, 
die jetzt (scil. durch die stoische Bewegung) zum geistigen Band der Oiku-
mene wird.”67 

in: ders., Römische Religion im Kontext (o. Anm. 24) 211–226, § 2. Ein ähnliches Bild-
programm wurde später am Hadrianstempel installiert. Im stadtrömischen Hadrianeum 
werden durch die tendenziell ‘vollständige’ Reihe der provinciae/ nationes der Raum 
und die Bevölkerung des Imperium im Bilde von befriedeten nationes dargestellt und 
in der hohen, tonnenüberwölbten Halle oder am Sockel der Außenwände symbolisch 
um den vergöttlichten Herrscher (und seinen Kult) geordnet.

65 Pompeius Trogus bei Justin, Epitoma 43, 1, 2: (Roma) caput totius orbis. – 
Athenaios, Deipnosophistai 1, 20 b: ™pitom¾ tÁj o„koumšnhj. Vgl. H. Cancik, “Caput 
mundi. Rom im Diskurs ‘Zentralität’” (o. Anm. 5); ders., “Ohne Grenzen. Zur Gestalt 
des impe rium Romanum in Vergils Aeneis”, in: R. Albertz, A. Blöbaum, P. Funke (Hg.), 
Räume und Grenzen. Topologische Konzepte in den antiken Kulturen des östlichen 
 Mittelmeerraums (München 2007) 145–160.

66 Mängelkatalog mit Literaturhinweisen bei G. Wirth, Diodor und das Ende des 
Hellenismus. Mutmaßungen zu einem fast unbekannten Autor, Sitzungsberichte der 
 Oesterreichischen Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Kl. 600 (Wien 1993) 3–11.

67 J. Kaerst, Die antike Idee der Oikumene (o. Anm. 51) 15; vgl. M. Mühl, Die 
 antike Menschheitsidee in der geschichtlichen Entwicklung, Das Erbe der Alten, 2. Rei-
he 14 (Leipzig 1928). 



181“Oikumenische Geschichte”  

2. Drei Gründe lassen sich bei Diodor für die Herausarbeitung einer 
Universalgeschichte feststellen:

(1) Die Idee der Oikumene, der Einheit einer Menschheitsfamilie und 
der Einheit ihrer Geschichte – “wie die einer einzigen Polis” – drängt zu 
einer ‘oikumenischen’ Geschichtsschreibung in einer einzigen, zusammen-
fassenden Darstellung der Weltgeschichte. 

(2) Die Faktizität der Großreichbildung im Mittelmeerraum und in Vor-
derasien sowie deren Selbstdarstellung, Propaganda und Legitimierung 
drängen zu einer “katholischen”, “alles” umfassenden Geschichtsschrei-
bung, die den Zusammenhang, die Einheit des ‘zerstreuten’ Geschehens 
erfaßt.68

(3) Die innere Entwicklung der Historiographie, die Ansammlung 
 umfangreicher schriftlicher Tradition, die Verwissenschaftlichung der Hi-
storie, die Fortschritte von Chronographie und Geographie ermöglichen 
umfangreiche Zusammenfassungen heterogener Stoffe. Bei Diodor fi ndet 
Universalgeschichte die Form der Bibliotheke. 

3. Diodors Theologie kennt viele Götter: die ewigen Gestirne und die 
erst auf Grund ihrer Wohltaten vergöttlichten Menschen. Seine Chaldäer 
behaupten die Ewigkeit der Welt, ohne Genesis und Eschaton.69 Seine Vor-
stellungen von der Menschwerdung sind nicht monogenetisch. Göttliche 
Vorsehung, Tyche und der Einfl uß der Gestirne ordnen ihm das Leben der 
Menschen und Völker. Diodor ist kein Philosoph und kein Theologe. Aber 
eine ‘philosophische Weltanschauung stoischer Prägung’ begründet seine 
Universalgeschichte. Er ist Moralist und gemäßigter Rationalist. Die My-
thologie ist für ihn nicht Lüge, sondern Fiktion, “quasi-wahr”70 und kann 
durchaus nützlich sein. Er schreibt:71 “Wenn nämlich schon die Mythologia 
von den Dingen im Hades (Gericht, Lohn, Strafe) viel beiträgt den Men-
schen zu Frömmigkeit und Gerechtigkeit, obschon sie doch eine Fiktion 
(peplasmšnh) ist, um wieviel mehr ist anzunehmen, daß die Historia, die 

68 So bereits Polyb. 1, 3–4: Die Römer haben nicht nur irgendeinen Teil sondern 
“fast die ganze Oikumene” sich untertan gemacht; die “Handlungen der Oikumene” sind 
nicht mehr “verstreut”, sondern Geschichte “wie ein einziger Körper” (swmatoeid¾j 
ƒstor…a), die Ereignisse “verfl echten” sich und richten sich auf “ein Ziel” (�n tšloj). 
Deshalb müsse auch die Historiographie die Verwaltung der Tyche unter einer einzigen 
Zusammenschau verbinden, um das Zusammenwirken des ganzen Prozesses herauszu-
stellen. – Vgl. K. E. Petzold, “Kyklos und Telos im Geschichtsdenken des Polybios”, 
Saeculum 28 (1977) 253–290.

69 Diod. 2, 30.
70 Zur ‘Quasi-Wahrheit’ (æj ¢lhq»j) im System des Asklepiades von Myrlea 

vgl. H. Cancik, Mythische und historische Wahrheit. Interpretationen zu Texten der 
hethi tischen, biblischen und griechischen Historiogra phie, Stuttgarter Bibelstudien 49 
(Stuttgart 1970) 30–32.

71 Diod. 1, 2, 2.



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 182

Prophetin der Wahrheit (t¾n profÁtin tÁj ¢lhqe…aj ƒstor…an), die Metro-
polis sozusagen der gesamten Philosophie, die Moral mehr zum Schönen 
und Guten wiederherzustellen vermag?”

Hubert Cancik,
Hildegard Cancik-Lindemaier,

Berlin

Несмотря на компилятивность и поверхностность, Историческая библиотека 
Диодора Сицилийского представляет собой оригинальную и по-своему 
значительную веху в развитии универсальной историографии древности. 
Уникальная по охвату описываемых событий (от мифической “археологии” 
Востока и Запада до походов Цезаря), она опирается на идею единства 
человечества как единого полиса в стоическом духе, принимает во внимание 
реальное объединение народов под властью Рима, стремится использовать 
обширный материал предшествующей исторической традиции и теоретиче-
ские положения современной философской мысли.


