Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

VON DER KUNST STRATEGISCH ZU LOBEN:
THEMISTIOS ZUR FRAGE RELIGIOSER TOLERANZ
NACH DEM SCHEITERN JULIANS

Julian Apostata ist neben Konstantin dem Grof3en der Kaiser der Spétantike,
der die groBte Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat. Als letzter seiner
Dynastie versuchte er, das historische Bekenntnis zum Christentum riick-
gingig zu machen, das der erste Kaiser derselben Dynastie abgegeben
hatte: Schon diese dialektische Konstellation geniigt, um die Phantasie zu
beschiftigen. Dass es sich bei ihm gleichzeitig um einen integren Charak-
ter, einen charismatischen Intellektuellen, einen begabten Heerfiihrer,
einen umsichtigen Verwalter und bei alldem einen tragisch Gescheiterten
handelt, tut ein Ubriges, um ihn als eine der groBen Persénlichkeiten der
Alten Welt erscheinen zu lassen. Die fatalen Folgen seiner schlimmsten
Fehlentscheidung, ndmlich der, den Krieg mit den Parthern zu suchen, hatte
ein glanzloser Nachfolger zu bewiltigen: Der nach dem Tod Julians am 26.
Juni 363 noch im Felde eingesetzte Jovian.

Kein Nachfolger Julians wire um seine Aufgabe zu beneiden gewesen.
So nimmt es nicht wunder, dass der zunéchst dafiir vorgeschlagene Pritoria-
nerprafekt Salutius Altersgriinde vorbrachte, um das Amt nicht annehmen zu
miissen. Jovian war eine Verlegenheitslosung, der seine Nominierung mehr
dem Prestige seines Vaters Varronianus als eigenem Verdienst verdankte.!
Aus dieser relativ schwachen Position heraus musste er nun den Krieg
beenden, das geschlagene Heer aus parthischem Territorium zuriick fithren,
seine Herrschaft festigen und den durch Julians Religionspolitik gestorten
inneren Frieden wieder herstellen.

Jovian ist zu diesem Zeitpunkt etwas iiber dreiBBig Jahre alt. Der Weg,
den er einschldgt, beschreibt zundchst eine Gegenbewegung zu den
Malnahmen seines Vorgédngers — eine nicht nur politisch, sondern auch
menschlich nachvollziehbare Reaktion auf den Triimmerhaufen, mit dem
er sich konfrontiert siecht.2 So macht Jovian im Interesse eines raschen

I Amm. 25, 5, 3 sq.: “Ttum est voluntate omnium in Salutium eoque causante mor-
bos et senectutem [...] lovianus eligitur imperator domesticorum ordinis primus paternis
meritis mediocriter commendabilis. Erat enim Varroniani notissimi comitis filius”. Fiir
die noch immer vollstindigste Gesamtdarstellung des Lebens und der Regierungszeit
Jovians s. O. Seeck, “lovianus (1)”, RE 9 (1916) 2006-2011.

2 A. Demandt, Die Spdtantike, HIAW 111, 6 (Miinchen 2007) 137 f.



196 Fritz Felgentreu

Friedensschlusses den Parthern mit dem Verzicht auf das stark befestigte
Nisibis und auf Armenien grofle Zugestiandnisse,? die in Geschichtsschrei-
bung und Geschichtswissenschaft bis heute sein Bild und die negative
Bilanz seiner kurzen Regierungszeit bestimmen. Als orthodoxer Christ
verfolgt er auch mit seiner Religionspolitik im ersten Halbjahr seiner
Herrschaft eine den Bestrebungen Julians entgegengesetzte Tendenz: Tem-
pel werden geschlossen, Blutopfer verboten,* und in Antiochia ldsst Jovian
vor seiner Abreise nach Konstantinopel offenbar den Trajantempel, der eine
von Julian gestiftete Bibliothek enthielt, niederbrennen.?

Jovians gegen die religiosen Empfindungen und die kultische Praxis
der Paganen gerichteten MaBBnahmen mussten die Besorgnis all derer
wecken, die ihre Hoffnungen in die Religionspolitik Julians gelegt hatten.
Zwischen den Interessen orthodoxer Christen an einer harten Reaktion
des Kaisers auf die unter Julian verlorenen Jahre und den Befiirchtungen
der Paganen bildete sich in den ersten Monaten der Herrschaft Jovians
ein Spannungsfeld, das der philosophisch gebildete Rhetor Themistios
zu politischer Einflussnahme zu nutzen verstand. Ziel dieses Beitrages
ist es zu zeigen, wie Themistios sich der Freirdume bedient, die der
Baoiiikog Ad0Yog ihm bietet, um die Interessen eines wichtigen Teils
der gesellschaftlichen Eliten zu formulieren und damit wihrend einer
gefdhrlichen Staatskrise einen wirksamen Beitrag zu Ausgleich und
Versohnung zu leisten.

Anlass der in unseren Ausgaben 5. Rede des Themistios sind die Feier-
lichkeiten zum Antritt des Konsulats durch Kaiser Jovian und seinen noch
im Séduglingsalter befindlichen Sohn Varronianus, die am 1. Januar 364
auf der Durchreise nach Konstantinopel in Ancyra stattfinden.® Themistios
ist zu diesem Zeitpunkt ein, wie John Vanderspoel vorsichtig formuliert,
“herausgehobenes Mitglied des Senats”,” das heifit sehr wahrscheinlich
princeps senatus, ein lateinischer Terminus, fiir den die in attisierendem
Griechisch gehaltenen Selbstzeugnisse des Redners keine eindeutige Ent-
sprechung bieten. Themistios ist dem Kaiser aus der Hauptstadt entgegen-

3 Lediglich im unmittelbaren Zusammenhang seiner Inthronisierung ldsst Jovian
sich auf eine pagane Kulthandlung (Opfer und Eingeweideschau) ein (Amm. 25, 6, 1).

4 Socr. 2, 24, 5-6 (s.u. Anm. 24) und Lib. Ep. 1425, 3 aus dem Jahr 363 (s.u.
Anm. 25).

5 Joh. Ant. fr. 181: "Adpiavog [..] €lg amoBEmolv ToD matpog Tpotavod
EKTIOE HIKPOV KOL XOPLECTATOV VOV, OV TovAlavog 6 mopoBdtng BAtodnknv
Koteokebooey: Ov oLV BAtolg ToPlovog KATEKOVOE.

6 Amm. 25, 10, 11: “Et cum introisset Ancyram imperator, paratis ad pompam pro
tempore necessariis consulatum iniit adhibito in societatem trabeae Varroniano filio suo
admodum parvulo, cuius vagitus pertinaciter reluctantis, ne in curuli sella veheretur ex
more, id quod mox accidit portendebat”.

7 J. Vanderspoel, Themistius and the Imperial Court (Ann Arbor 1997) 104—-106.



Von der Kunst strategisch zu loben 197

gereist und erhélt als Représentant des Senats die Gelegenheit, eine der
Festreden zu halten.?

Als Gattung der Epideiktik handelt es sich bei der 5. Rede des Themis-
tios um einen Konsularpanegyrikus oder bmotikog Adyog. Sie gliedert
sich in vier Teile. Einleitend stilisiert Themistios sich als Philosophen,
dessen Festbeitrag sich in Abgrenzung von herkommlichen Lobrednern
dadurch auszeichnet, dass er keiner nur auf die dsthetische Wirkung zie-
lenden Prunkrhetorik, sondern vielmehr dem Nutzen der Zuhorer ver-
pflichtet sei (63 b—c).? Die theoretische Vorbemerkung ermoglicht es ihm,
der schulmiBigen Topik eines Boociiikog und des dmotikog Adyog nur
andeutungsweise und frei zu folgen, die ihm sonst umfangreiche Einlas-
sungen zum Glanz des Anlasses sowie zu Geburt, Herkunft, Berufung,
Tugenden und Heldentaten des Kaisers abverlangt hétte.

In der ersten Hélfte des Hauptteils geniigt Themistios dennoch auch
dieser Erwartung seines Publikums, indem er die Festlichkeit und den
gemeinsamen Konsulat Jovians und seines Sohnes lobt (64 d — 65 a), zur
Verleihung der Kaiserwiirde und damit — in groBtmoglicher Knappheit —
auch zur Herkunft Jovians {ibergeht (65 b—c: t1ig matp@og dpeTig EvekeV)
und schlieBlich auf dessen Ansehen bei Freund und Feind (66 a-b),
seine erfolgreiche Friedenspolitik (66 c) und seine Klugheit bei der
Auswabhl seiner Ratgeber (67 a—b) zu sprechen kommt. Besonders fiir die
Umdeutung des schmerzlichen Verzichtfriedens wendet Themistios seinen
ganzen Einfallsreichtum auf: In starker Verkiirzung der Abldufe fiihrt er
aus, die Parther héitten sofort ihre Waffen von sich geworfen, als sie von
der Proklamation Jovians erfuhren, und die tief verfeindeten Heere hitten
dann das umstrittene Territorium “vermischt” und seien als Verbiindete
auseinander gegangen.'?

8 Socr. 3, 26, 3: "EvOo. kol OgpioTiog 6 GIAOGOPOG HETO TOV BAAWDV GUYKAN-
TIKAV ATAVTINCOG TOV DIOTIKOV € aDTOV d1eERfABe AoYov, OV VoTEPOV KO €V
Kovotovtivourolet £mt 1o TAnfovug enedei&ato. Die Rede liegt vor in den Ausgaben
von Schenkl und Downey (Leipzig 1965) und von Maisano (Turin 1995: ohne kritischen
Apparat, dafiir mit hilfreichen Erlduterungen); eine aktuelle Ubersetzung bieten Leppin
und Portmann (Stuttgart 1998).

 Den Primat der Philosophie im Selbstverstindnis des Themistios akzeptiert noch
Peter Brown ohne Einschrinkungen (Macht und Rhetorik in der Spdtantike. Aus dem
Englischen von V. von Ow [Miinchen 1995] 92-94); differenzierter Peter Heather,
“Themistius: A Political Philosopher”, in: M. Whitby (hg.), The Propaganda of Power.
The Role of Panegyric in Late Antiquity, Mnemosyne Suppl. 183 (Leiden — Boston —
Koln 1998) 127-130.

10 Them. Or: 5, 66 a—c: “Ot1 yap oy, AtTov ot TIEpoa £xelpotdHvoLY Popaiwy,
£€de1&ov T OTAOL PLYaLVTES, EMELST THS AvoppNoe®s fioBovTo [...], TodTny TV YHv
AVOpIEQVTES KO TNV VTEOOEGLY TOD TOAELOV CUHILOYLIOG GLPOPUTV TOLNCAUEVOL.



198 Fritz Felgentreu

Den der Tradition verpflichteten Teilen seiner Rede schickt Themistios
jedoch eine lange Passage voraus, in der er darlegt, wie die Philosophie einem
Kaiser seine Wertschétzung (63 ¢ — 64 a) vergelten kann: ndmlich indem
sie ihn als vopog Epuyvyog (64 b) und als Zeus’ Entsprechung auf Erden
(64 c) verherrlicht — als Entsprechung des Gottes also, dem der neue Kaiser
seinen Namen verdankt.!! Die zweite Hilfte des Hauptteils (67 b — 70 c)
kniipft an diesen einleitenden Abschnitt an. Sie preist die religiose Toleranz
Jovians, der aus dem gottgegebenen Recht auf Glaubensfreiheit (68 a) die
richtigen Schliisse gezogen habe. Deshalb lasse seiner Gesetzgebung (68 b)
Glaubensfreiheit innerhalb sinnvoller Grenzen zu, indem sie lediglich der
Zauberei und der Bettlerei einen Riegel vorschiebe (70 b—c). Im kurzen
Schlussteil der Rede malt Themistios sich die Ankunft Jovians in seiner
Hauptstadt aus (70 ¢ — 71 b).

Sinn und Zielsetzung der 5. Rede des Themistios erschlieen sich erst,
wenn sie zu dem Wenigen in Bezug gesetzt werden, das tiber Jovians In-
nenpolitik bekannt ist. Da der Episodenkaiser wenige Wochen nach den
Festlichkeiten in Ancyra tiberraschend stirbt, kann er als Herrscherperson-
lichkeit keine Kontur gewinnen. Uber das religionspolitische Minenfeld,
in dem Jovian sich bewegt, sind dennoch belastbare Aussagen moglich.
Die Bedingungen seines Regierungshandelns sind durch zwei voneinander
unabhéngige Konflikte bestimmt. Zum einen steht Jovian den Paganen ge-
geniiber, deren Schutzherr und Leitfigur Julian war. Zum anderen erwarten
die Reprisentanten der Orthodoxie von ihm Parteinahme in innerkirchli-
chen Auseinandersetzungen (Socr. 3, 25 passim).

Beide Konflikte sind fiir einen unerfahrenen Kaiser, der seine Autoritét
nicht auf militdrische oder diplomatische Erfolge griinden kann, gefahrlich.
Jeder neue Feind, den er sich macht, kann einer zuviel sein — zumal in einer
Situation, in der mit dem Comes Procopius noch immer ein Thronprétendent
aus der Familie Konstantins Anspriiche geltend machen kann.'? Die
Geschichtswissenschaft geht daher bisher davon aus, dass Jovian eine
Haltung religioser Toleranz eingenommen habe, um Konflikten aus dem
Weg zu gehen.'3 Die 5. Rede des Themistios wird zusammen mit einer

I Themistios scheint hier Philon. Mos. 2, 4 zu zitieren. Zum Konzept des vopog
Euyuyog und seinen platonisch-hellenistischen Urspriingen noch immer grundlegend
G. J. D. Aalders, “Nopog éuyvyog”, in: P. Steinmetz (Hg.), Politeia und res publica.
Dem Andenken Rudolf Starks gewidmet, Palingenesia 4 (Wiesbaden 1969) 315-329.
Nicht zugénglich war mir I. Ramelli, I/ basileus come nomos empsychos tra diritto
naturale e diritto divino. Spunti platonici del concetto e sviluppi di eta imperiale e
tardo-antica (Neapel 2006).

12 Vgl. Them. Or: 5, 65 b—c.

13 Vgl. z.B. Demandt (0. Anm. 2) 138: “Das Heidentum wurde zunéchst erneut
verboten, dann aber in eine allgemeine Toleranzverfligung einbegriffen, allein Zauberei
und Weissagung blieben strafbar”, sowie Heather (0. Anm. 9) 145 f.



Von der Kunst strategisch zu loben 199

20 Jahre spiteren Notiz des Libanios'* und einem von Socrates {iberlie-
ferten Aufruf zu innerkirchlicher Toleranz und Eintracht!> als Beleg fiir ein
nicht direkt tiberliefertes Toleranzedikt Jovians angefiihrt. Gestiitzt auf die
sparlichen Zeugnisse, die der Codex Theodosianus fiir die Regierungszeit
Jovians liefert, behauptet Vanderspoel aullerdem, dass Jovian erst in
den letzten Wochen seines Lebens, und zwar nach dem 1. Januar 364,
religionspolitische Gesetze erlassen habe. !

Zumindest diese Annahme ist durch indirekte Zeugnisse zu widerlegen.
Dass Jovian schon vor Antritt des Konsulats religiose Angelegenheiten
gesetzlich geregelt hat, geht zum Einen aus den TempelschlieBungen und
dem Opferverbot hervor, die der oben angefiihrte Socrates Scholasticus
bezeugt. Zum Anderen spricht auch Themistios eindeutig von einem am
1. Januar 364 bereits wirksamen vopog Jovians, der als Gesetzgeber mit
einem Religionsgesetz begonnen habe: €itd col mpooiptov yéyove Thg
TOV AvOphOTOV Enuereilag M mept oV Belov vopobecio und 6 de TOV
0e0D Kol O 60G VOLOG BKLVNTOG HEVEL TOV TAVTA iV, ATOAEA VGO
MV EKGOTOL YLYMV TPOG Nv otletan 080v gvoePetog.!” Unklar bleibt
allerdings, welchen Charakter diese Gesetzgebung hatte. Dass Sokrates die
Harte des Kaisers lobt, scheint zu Themistios’ Anerkennung fiir die Toleranz
Jovians im Widerspruch zu stehen.

Um den Kern dieser scheinbaren oder realen Widerspriichlichkeit
unserer Hauptquellen zu identifizieren, lohnt zunéchst ein genauerer Blick
auf die Rahmenbedingungen der 5. Rede und auf die Wesensmerkmale der
Gattung, innerhalb derer Themistios zu Jovians Politik Stellung nimmt. Als
Vertreter des Senats von Konstantinopel kann der Redner, der zudem knapp
15 Jahre édlter ist als der Kaiser, mit gro3er Autoritit auftreten und eine fiir
das gesamte Gremium reprasentative Haltung zum Ausdruck bringen. Dabei
ist selbstverstédndlich davon auszugehen, dass er die Grenzen der Panegyrik
nicht sprengen will. Denn auch wenn Themistios sein rhetorisches Ich
als Philosophen konzipiert, bleibt er stets ein professioneller Redner, der
sein Publikum nicht {iberfordert. Wo er von sich behauptet, anders, weiser,
ehrlicher zu sein als andere Redner, bewegt er sich dennoch innerhalb
einer im Booilikog Adyog zuldssigen Variationsbreite. So zeigt er sich
auch in der 5. Rede zwar kreativ und bisweilen sogar kiithn in Aufbau und
Gedankenfiihrung, riskiert aber niemals, den epideiktischen Charakter des

14 Lib. Or: 30, 7 (s.u. Anm. 23).

15 Socr. 3, 25, 19 (s.u. Anm. 26).

16 Vanderspoel (0. Anm. 7) 150.

17 Them. Or. 5: “Dann wurde der Auftakt deiner Fiirsorge fiir die Menschen die
Gesetzgebung iiber das Géttliche” (67 b); “Des Gottes und dein Gesetz steht fiir im-
mer fest, dass eines jeden Seele frei ist den Weg der Frommigkeit zu gehen, an den er
glaubt” (68 b).



200 Fritz Felgentreu

Textes unkenntlich werden zu lassen. Denn auch das Lob der Toleranz und
der Gerechtigkeit Jovians kann, weil es sich auf konkretes Regierungshan-
deln bezieht, als Ausgestaltung der panegyrischen Topik iiber &petoi und
€pyo rezipiert werden.

Die Rede missrit dem philosophischen Rhetor also niemals zur Vorle-
sung oder zum Traktat und erst recht nicht zum Dialog: Sie bleibt immer ein
Panegyrikus, mithin eine epideiktische Rede, die sich auf ihren Gegenstand
nie anders als positiv einlassen und keine Misstone transportieren darf. Den
Kaiser zu kritisieren, ist im BaotAikog A0yog ja nicht deswegen unmoglich,
weil es gefdhrlich wire, sondern weil es das Grundgesetz dieser Gattung
verletzten hiee. Ein Panegyrikus, der nicht preist, sondern tadelt — etwa,
weil eine Passage als hintergriindig ironisch aufgefasst werden kann —, ist
ein schlechter Panegyrikus.'® Ein Redner vom Rang und Anspruch eines
Themistios wird einen solchen Fehler auch und gerade dann vermeiden,
wenn er die Politik seines Kaisers ablehnt.

Die zweite Grundregel gelungener Epideiktik ist die Unzuléssigkeit
liignerischer Erfindung. Der Panegyriker liigt nicht: Er betrachtet die ihm
zugéinglichen empirischen Sachverhalte durch das Suchraster der Topik und
wihlt fiir die wohlwollend iibertreibende Darstellung nur die Elemente aus,
die den Gegenstand seines Lobes in einem giinstigen Licht erscheinen
lassen. Die Technik ldsst sich an Themistios” Umgang mit der faktischen
Kapitulation Jovians im Partherkrieg illustrieren. An den Friedensverhand-
lungen interessieren ihn zwei durchaus korrekte Beobachtungen: erstens,
dass der Friedensvertrag in einem zeitlich sehr kurzen Abstand zur Kai-
serproklamation erfolgte, und zweitens, dass der Vertrag dem rémischen
Heer freien Abzug garantierte. In panegyrischer Umdeutung macht
Themistios daraus die spontane Selbstentwaffnung der Parther und das
eintrdchtige Auseinandergehen der Kriegsgegner — gliickliche Folgen, die
beide dem segensreichen Wirken des neuen Kaisers zuzurechnen seien.

Der dritte bestimmende Faktor fiir die Wirkung eines foctAikog Adyog
ist die Kommunikationssituation, die der einer Biihnendarbietung sehr
nahe kommt. Vordergriindig adressiert das panegyrische Ich allein den in
der zweiten Person angesprochenen Kaiser. Woflir es aber den Kaiser lobt,
erreicht auf einer zweiten und dritten Kommunikationsebene zunéchst das
unmittelbar anwesende Festpublikum und dann — namlich im Falle einer
Veroffentlichung — ein uniiberschaubares Lesepublikum im ganzen Reich.
Der unmittelbare Adressat weil} also, dass eine grofle Zahl einflussreicher
Personen seine Politik am Inhalt des vorgebrachten Lobes messen wird.
Das macht den Baciiikog AOyog einerseits zu einem besonders geeigneten
Mittel, um kaiserliche Politik zu erklaren und dafiir zu werben, andererseits

18 Fiir eine knappen Uberblick iiber die Tradition und die Regeln der Gattung s.
D. Russell, “The Panegyrists and their Teachers”, in: Whitby (0. Anm. 9) 17-50.



Von der Kunst strategisch zu loben 201

gibt es dem Redner die Moglichkeit, die Erwartungen und Hoffnungen einer
breiteren Offentlichkeit gegeniiber dem Kaiser zum Ausdruck zu bringen.

Es ist der Dreiklang aus ironiefrei positiver Tendenz, Abwesenheit
von Erfindung und theatralischer Dynamik der Kommunikation, der dem
Panegyrikus seine politische Bedeutung verleiht und den Baoiitkog Adyog
mit Recht zur Konigsgattung der spatantiken Rhetorik erhebt. Denn nur
wer den Kaiser aufrichtig lobt, genie3t im Rahmen dieses Lobes jene weit
reichende Freiheit des Wortes, auf die Themistios sich in seiner Eigen-
schaft als Philosoph beruft (Tipopévn 8¢ @urocoeia [...] &vTididwoty
[...] moppnoiav).!® Die Formulierung fasst die rhetorische Strategie des
Themistios in dem einen Begriff zusammen, der die Schnittmenge zwischen
einem philosophischen Anspruch auf Wahrhaftigkeit und einem den eige-
nen Voraussetzungen geniigenden Panegyrikus bildet. Themistios kiindigt
zu Beginn seiner Rede an, dass er von seiner panegyrischen Parrhesie
Gebrauch machen wird. Das freie Wort eines offiziellen Vertreters der
Hauptstadt an seinen Kaiser aber ist eine politische Botschaft von grof3er
Relevanz,? die aufmerksam zur Kenntnis genommen werden muss.

Was bedeutet das aber konkret? Anders als das Geschichtswerk des
Sokrates lassen Themistios’ Ausfithrungen zur Religionsgesetzgebung
Jovians nur wenige Riickschliisse zu. Von Sokrates und Libanios wissen
wir, dass Blutopfer verboten sind. Themistios ergdnzt diese Informationen
um die Aussage, “gesetzmaflige Opfer” seien weiterhin zulédssig. Auch stiin-
den die Tempel weiterhin offen, wahrend die “Treffpunkte von Zauberern”
geschlossen worden seien.?! Festzuhalten ist also: Themistios lobt eine
Rechtswirklichkeit, in der zwar einige, aber nicht alle Kultstitten geschlos-
sen und zumindest Weihrauchopfer legal bleiben. Die aus der 5. Rede
belegbaren Fakten stehen demnach nicht in einem unaufloslichen Wider-
spruch zu dem Zeugnis des Sokrates und des Libanios. Das verlorene Reli-
gionsgesetz Jovians muss vielmehr so formuliert gewesen sein, dass es den
Paganen die benannten Riickzugsrdume nicht ausdriicklich raubte.?? Wer es

19 Them. or. 5, 64 a: “Wer die Philosophie ehrt, dem vergilt sie es mit der Freiheit
des Wortes”.

20 Zur Zusammensetzung und der Bedeutung des Senats von Konstantinopel als
des indirekten Adressaten kaiserlicher Panegyrik (“a surprisingly homogenous group
of opinion”) s. Heather (0. Anm. 9) 143-145.

2l Them. or. 5, 70 b: Tepa dvolywv [sc. ToPravog] ATOKAELEL LAY YOLVEVTNPLAL,
Kol OVG10G EVVOROVG APLELS 0V SOV BdELOY TOTG YONTEDOVOLY.

22 Vgl. dazu z. B. Cod. Theod. 16, 10, 6 vom 19. Febr. 356 (Opferverbot, Verbot
der Anbetung von Kultbildern: schlie8t weder das Verbrennen von Weihrauch noch die
Anbetung der Gotter aus) oder 16, 10, 7 vom 21. Dez. 381 (Verbot, sich zum Zweck
eines Opfers einem Tempel zu ndhern: erlaubt sogar ausdriicklich das Gebet — castae
preces — in Abgrenzung von Zaubergesidngen — dira carmina). Sogar das scheinbar
abschlieBende Tempelverbot 16, 10, 25 vom 14. November 435, das die Zerstdrung der



202 Fritz Felgentreu

aber deshalb als Toleranzedikt bezeichnet, nimmt Themistios allzu wortlich.
In vollig transparenter Weise deutet die 5. Rede eine Kapitulation in einen
Sieg um. Es gibt keinen Grund anzunehmen, dass die von Themistios
konstatierte Toleranz Jovians zum gleichen Zeitpunkt mehr war als die
gewagte Interpretation repressiver Maflnahmen, die unabhingige Zeugen
belegen.

Die beiden neben der 5. Rede des Themistios fiir die Existenz eines
allgemeinen Toleranzedikts angefiihrten Stellen sind nicht geeignet,
die Zweifel zu zerstreuen. Libanios behauptet in seiner 30. Rede (Pro
templis), die Blutopfer seien nach dem Tod Julians erst unter Valentinian
und Valens verboten worden: te@ve®dtoc €v IIépooig [...] pEVeL pEV
VoL TO BVELY LepeTaL YPOVOV, VEMTEPMV € TLVOV GUUPAVTOV EK®ADON
TopO TOlV &dEAPOTY, AL 00 10 AMPavmtov),?? aber ihm widerspricht
Sokrates: TnvikadTo 61 Kol TO iepd TOV EAANVOV TEVTOL ATEKAELETO
[...]' mémavto 8¢ kol O 81 alpotog dNUOcLy YIVOUEVOG HOAVOUOS, @
KoTakopwg €ml TovAtovod kateypnoovto.2* Wer recht hat, ist nicht zu
entscheiden: Libanios berichtet zwar als Zeitzeuge, aber aus einem Abstand
von mehr als zwanzig Jahren aus dem Gedéchtnis, wihrend Sokrates das
entsprechende Gesetz als Quelle herangezogen haben kann und deshalb nicht
notwendig weniger Vertrauen verdient. Auch ein Brief, den Libanios im
Jahre 363 selbst geschrieben hat, widerspricht seiner spiteren Erinnerung.
In Ep. 1425 empfiehlt er seinem Adressaten den Philippos mit den Worten:
£€0TL KOl TOV TOALO TEBLKOTMOV, NViKa €ENV, Kol VOV EIANTTOL HEGOG
TV O6te €0ve Avmovpévmv.?’ Offenbar war es nach dem Tode Julians also
nicht mehr moglich, in der gewohnten Weise zu opfern. Die zweite als
Beleg fiir das Toleranzedikt angefiihrte Stelle ist ein Aufruf zu religidser
Toleranz, mit dem Sokrates Jovian noch wihrend seines Aufenthalts in
Antiochia, also geraume Zeit vor dem Konsulatsantritt in Ancyra zitiert:
‘0O pévtol Bacirevg mpodOecty elxe [sc. TOV 6TaolalOVIOV KANPLKOV]

fana templa delubra aller derjenigen vorschreibt, die iiber eine scelerata mens pagana
verfligen, bleibt fiir eine entsprechende Rabulistik anféllig. Ein Redner mit dhnlichen
Zielen wie Themistios konnte daraus schliefen, dass weder Personen, die mit einer
pia mens pagana gesegnet sind, noch Einrichtungen, die als aedes bezeichnet werden,
betroffen seien.

23 Lib. Or. 30, 7: “Nachdem er in Persien gestorben war, durfte man noch eine
Weile Opfertiere darbringen, aber als sich eine neue Sachlage ergab, wurde das von den
beiden Briidern [sc. Valentinian und Valens] verboten, nicht aber das Weihrauchopfer”.

24 Socr. 3, 24, 5 sq.: “Damals wurden auch alle Tempel der Heiden geschlossen.
Auch mit dem iiberall verbreiteten Argernis durch das Blut, das man unter Julian bis
zum Uberdruss missbraucht hatte, war es vorbei”.

25 Lib. Ep. 1425, 3: “Er gehort zu denen, die viele Opfer dargebracht haben, als
das noch moglich war, und jetzt befindet er sich mitten unter denen, die, weil sie einst
opferten, traurig sind”.



Von der Kunst strategisch zu loben 203

TNV PLAOVELKIOY EKKOYOL ENOOG UNSEVL OYANPOG TOV OTWGOVV TGTEL -
ovtoV £0e000i, AYOTNOELY O€ KOl VIEPTILNOELY TOVG GPY MV TT) EVOCEL
g éxkAnolog mopé€ovtag.26 Der Zusammenhang, in den das Zitat
gestellt ist — es geht hier ausschlieBlich um innerkirchliche Konflikte —,
legt aber nahe, dass es Jovian nur um Toleranz unter Christen geht, in die er
zumindest an dieser Stelle die Paganen nicht einbezieht.

Wenn es also richtig ist, dass wir keine belastbaren Anhaltspunkte
fiir eine tolerante Haltung Jovians vor dem 1. Januar 364 haben, stellt
sich die Frage, zu welchem Zweck Themistios die Politik des Kaisers in
der beschriebenen Weise umdeutet. Der Redner kann bereits getroffene
Entscheidungen nicht ungeschehen machen. Dass es ihm darum gegangen
sein konnte Jovian zu dienen, indem er seinen paganen Standesgenossen
eine repressive Politik als halb so schlimm verkauft, hétte fiir ihn als direkt
Betroffenen auch keinen Sinn. Ein plausibles Bild ergibt sich, wenn wir
die 5. Rede als eine Art Verhandlungsangebot lesen.?’” Riccardo Maisano
fasst sie als Formulierung einer Erwartung auf, die besonders die paganen
Eliten des Reiches an Jovian herantrugen: Der orthodoxe Kaiser moge sich
nicht an die Spitze einer aggressiven christlichen Reaktion stellen, sondern
sich um Ausgleich und Religionsfrieden bemiihen. Als Gegenleistung
iibernehme Themistios die konstantinische Ideologie, in der Herrschaft
des Kaisers die irdische Entsprechung zur Herrschaft des einen Gottes im
Himmel zu sehen. Er stehe damit in Opposition zu konservativen paganen
Auffassungen, wie Libanios sie vertrete.?

Allerdings unterscheidet sich die Ideologie des Kaisertums, die The-
mistios’ 5. Rede prigt, nicht von seiner stets auch gegeniiber anderen Kaisern
zum Ausdruck gebrachten Haltung,?® sodass die besondere Qualitét der
Gegenleistung in diesem Punkt nicht erkennbar ist. Angesichts der akuten
Probleme des jungen Kaisers ist das eigentliche Angebot ein handfesteres:
Im Namen einer grolen Gruppe einflussreicher Personen, die als Leidtra-
gende seiner Politik leicht zu Feinden des Kaisers werden konnten, stellt

26 Socr. 3, 25, 19: “Der Kaiser nahm sich vor, den zwietrdchtigen Geistlichen die
Streitlust auszutreiben, und sagte, er wolle niemandem gleich welchen Glaubens zur
Last fallen, aber seine Zuneigung und groflen Respekt denjenigen zollen, die zum Be-
ginn der Einheit der Kirche beitragen wiirden”.

27 Ahnlich schon E. Baret, De Themistio sophista et apud imperatores oratore,
Diss. (Paris 1853) 27: “Videlicet apud novum imperatorem [...] annuendam libertatem
suasit quam quisque vellet religionem eligendi, praeclardque oratione sententiam ex-
posuit et confirmavit. Quae non multo post Constantinopoli omni coram populo iterim
recitata, novi principatQs de religionibus consilium imperio denuntiavit”.

28 R. Maisano, “Il discorso di Temistio a Gioviano sulla toleranza”, in: F. E. Con-
solino (Hg.), Pagani e cristiani da Giuliano I’Apostata al sacco di Roma (Soveria
Mannelli 1995) 35-51.

29 Heather (0. Anm. 9) 135.



204 Fritz Felgentreu

Themistios unter bestimmten Voraussetzungen Loyalitdt und Kooperation
in Aussicht. Wenn der Kaiser die von Themistios vorgeschlagene Interpre-
tation seiner Gesetzgebung akzeptiert und gleichzeitig deren Bestand garan-
tiert, dann wire damit ein fiir alle Seiten hinnehmbarer status guo vereinbart.
Denn die SchlieBung eines Teils der Kultstitten kann schon deshalb
zu verschmerzen sein, weil der Unterhalt der Tempel erhebliche Kosten
verursacht. Und das Verbot der Blutopfer steht auch den Interessen vieler
Paganer nicht entgegen, denen die exzessive Opferfrommigkeit Julians zu
weit ging. Ammian zitiert in diesem Zusammenhang ein urspriinglich auf
Marc Aurel gemiinztes Epigramm, das auch auf Julian zutreffe:30

O1 Boeg ot Aevkoil Mapkw 1@ Kaioopt xoipeiv:
OV TOAL VIKNoNG, GUIES ATOAONEDOL.

Das Angebot einen modus vivendi mit dem orthodoxen Kaiser zu suchen
verbindet Themistios einerseits mit der Skizze einer auch fiir Nichtchristen
verbindlichen Ideologie des Kaisertums und anderseits mit dem kaum
verklausulierten Entwurf eines negativen Alternativ-Szenarios. So spricht
er offen die Moglichkeit an, dass Jovian den heidnischen Kult gédnzlich
verbieten konnte: €l 8¢ piov pev ATpomoOv €AGELS, ATOLKOSOUNOELS OE
T0G Aowmag [kTA.].3! Und indem er das bestehende Gesetz — natiirlich auf
Grundlage der eigenen grof3ziigigen Auslegung — als Garanten des inneren
Friedens bezeichnet, macht er deutlich, dass hértere Repression zu Unruhen
filhren wird: 31 TOV VOHOV TPOG E0VTOVE AOTOCLAOTOL PLwoopedo. 3
Die Argumentation miindet in eine direkte Aufforderung an den Kaiser, das
erreichte oder zumindest erreichbare Gleichgewicht der Interessen nicht zu
zerstoren: €0 LEVELY TNV TPLTAVNY £ £0VTAG (69 ¢).

Wie erfolgreich Themistios mit seiner Verhandlungsstrategie war,
lasst sich aus dem Ablauf der bis zum Tod Jovians folgenden Ereignisse
ermessen. Der Kaiser scheint die Rede wohlwollend aufgenommen zu
haben. Das ist auch nachvollziehbar; denn das in ihr kommunizierte Angebot
ist geeignet, ihn in einer schwierigen Phase von Opposition zu entlasten. Es
gibt drei Indizien dafiir, dass Jovian auf Themistios eingeht. Zum einen
legt schon die Existenz der Rede selbst in ihrer uns vorliegenden Form
nahe, dass ihre Inhalte zumindest in den Grundziigen mit dem Stab des

30 Ammian 25, 4, 17: “Wir weillen Stiere griiBen Marcus, den Kaiser! / Wenn du
noch einmal siegst, sind wir erledigt” (vgl. R. Scholl, Historische Beitrdge zu den julia-
nischen Reden des Libanios, Palingenesia 48 [Stuttgart 1994] 159).

31 Them. Or. 5, 69 a: “Wenn du nur einen Weg iibrig lésst, die anderen aber ver-
baust [usw.]”.

32 Them. Or. 5, 69 b: “Wegen deines Gesetzes werden wir ohne Rebellion zusam-
menleben”.



Von der Kunst strategisch zu loben 205

Kaisers abgestimmt worden sind,?? bevor sie erstmals 6ffentlich gemacht
wurde. Zweitens erhilt Themistios nach seiner Riickkehr an den Bosporus
Gelegenheit, die gleiche Rede noch einmal 6ffentlich darzubieten.3* Formal
ist dieser ungewohnliche Vorgang damit zu begriinden, dass die Hauptstadt
so wenigstens nachtraglich an der Konsulatsfeier des neuen Kaisers Anteil
haben kann, die doch eigentlich in Konstantinopel hitte stattfinden miissen.
Aber unabhéngig von einer solchen formalen Betrachtungsweise ist kaum
vorstellbar, dass Themistios die Rede ein zweites Mal gehalten hitte, wenn
sie nicht auch politisch zum Erfolg gefiihrt hétte. Der dritte Anhaltspunkt
ist ein wahrscheinlich noch von Jovian erlassenes Rhetorenedikt, das die
Logik des hochgradig unbeliebten Rhetorenedikts Julians nicht zu Lasten
der Paganen umkehrt, sondern die rhetorische Lehrtétigkeit ohne Ansehen
der Religion wieder allgemein 6ffnet — zwar kein Toleranzedikt, aber doch
ein tolerantes Edikt.3>

Der Befund legt nahe, dass ein Toleranzedikt Jovians niemals existiert
hat und dass Jovian vielmehr in bewusster und programmatischer Abgren-
zung von Julian zunichst eine unversdohnliche Haltung gegeniiber den alten
Kulten einnahm. Wenn dennoch der Eindruck entstehen konnte, Jovian
habe sich von Anfang durch religiose Toleranz ausgezeichnet, dann nur
durch eine Fehlinterpretation der Ziele, mit denen Themistios den Kaiser
lobt. Sollte Jovian in den letzten Wochen seines Lebens tatsdchlich zu einer
toleranten Haltung gegeniiber den Nichtchristen gelangt sein, ist diese
Entwicklung auf die Wirkung der 5. Rede zuriickzufiihren.

Heathers grundsitzlich {iberzeugende These, ein fociAtkog Adyog sei
nicht geeignet, um Einfluss auf die Politik des Kaisers zu nehmen,3° ist mit
der hier vorgelegten Deutung nur dann nicht vereinbar, wenn wir davon
ausgehen, dass Themistios ohne vorherige Riicksprache mit dem Kaiser
aufgetreten wire. Den Realitdten politischer Kommunikation entspricht
aber weit eher die Vermutung, dass Themistios dem Kaiser mitgeteilt
hat, worum er ihn zu bitten beabsichtigt, sodass dessen Bereitschaft, sich
die Bitten in der Offentlichkeit anzuhoren, bereits die positive Reaktion
impliziert. Es wiére dann nicht der Vortrag am 1. Januar 364, sondern die
informellen Kontakte vorher, die eine Anderung der politischen Haltung
Jovians herbeigefiihrt hitten. Im Ergebnis ist der Unterschied gering. In
jedem Falle hétte Themistios sich fiir den Kaiser als wichtiger Ratgeber in
religionspolitischen Fragen bewéhrt.

3 Vgl. Heather (0. Anm. 9) 141 f. zur Darstellung des Verzichtfriedens mit den
Persern und 145 f. zur Frage der Toleranz.

34 Socr. 3, 26, 3 (s.0. Anm. 8).

35 Cod. Theod. 13,3, 6 (11. Jan. 364): “Si qui erudiendis adulescentibus vita pariter
et facundia idoneus erit, vel novum instituat auditorium vel repetat intermissum”.

36 Heather (0. Anm. 9) 146 f.



206 Fritz Felgentreu

Dass Themistios fiir seine rhetorische und damit auch politische
Leistung hohe Anerkennung zuteil wurde, bezeugt unabhingig die
Reaktion des Libanios. Der Antiochener bittet um Zusendung der 5. Rede,
die er als [LAOYOV] TOV €V "AYKOpQ TPONY TO UIKPO LEYAAQ TOLACOVTOL
bezeichnet — eine Wendung von urbaner Zweideutigkeit.3” Offenbar spielt
Libanios auf die Sophistik als die Kunst an tov fitt® AdY0oV KpelTT®
motlelv. Da Themistios sich aber als Platoniker und Philosophen (und das
heifit gerade nicht als Sophisten!) stilisiert, konnen wir die Formulierung
als kollegiale Stichelei lesen — vor allem, wenn damit gemeint ist, dass
Themistios einen unbedeutenden Kaiser grof3 geredet habe. Wenn Libanios
aber vielmehr darauf abhebt, dass Themistios mit seiner Deutung der
Gesetzgebung Jovians kleine Freirdume klug erweitert habe, dann macht
er hier dem Adressaten fiir seine diplomatischen Fahigkeiten ein elegantes
Kompliment. In jedem Fall zeigt der Brief, dass iiber den vratikog des
Themistios aus den hier dargelegten Griinden auch in Antiochia angeregt
diskutiert wurde.

Fritz Felgentreu
Freie Universitdt Berlin

®Oemuctil B manernpuke umrneparopy Mosuany (1 suaBaps 364 1) HHTEpIIpETH-
PYET €T0 NMPEXHIOI PEIUTHO3HYIO MOINUTHKY KaK MOJIUTHKY TOJICPAaHTHOCTH, KO-
TOpast MPEAOCTABISIET HEXPUCTHAHCKUM TpaxkaaHam MMIiepur BO3MOXXHOCTH JUIS
COBEpUICHHUS] B MHANWBUIYaJIbHOM IOPSIKE CBOMX CBALICHHOACHCTBHHA. OOBIYHO
TIPE/TIONAratoT, YTO peyb SABISCTCS OTKIMKOM Ha Doukm o mepnumocmu VloBnana,
JUIs KOTOPOTO OJTHAKO OTCYTCTBYIOT KaKHe-JIM0O CBUICTENbCTBA. B cTarbe 00Cyk-
JraeTcst puTopuyeckast crparerus GeMuCTHsI, KOTOPBIH OT UMEHH 00€CIIOKOSHHOM
00IIeCTBEHHOCTH (POPMYIIUPYET CBOW TPHHIUIIEI, HE KPUTHKYSI [IPU 3TOM HU TIPsI-
MO, HU TIPUKPOBEHHO TMOJIUTHKY MMIeparopa. HampammBaeTcst BBIBOJ, YTO 9IUKTA
o repriuMocty MoBnana BooO1e He cymecTBoBano. Ckopee cam PeMucTHii o co0-
CTBEHHOH MHUIIMATHBE BBICTYIIMII C TPEOOBAHNEM TOJIEPAHTHOCTH M0 OTHOIICHUIO
K HEXpHUCTHaHaM; 0oJIee TOro, OH CyMell JOOUTHCSI N3MEHEHUSI TIOTUTHKH B CTOPOHY
OostbIIeil TepIUMOCTH.

37 Lib. Ep. 1193, 5: “die Rede, die vor kurzem in Ancyra das Kleine grof3 gemacht
hat”.



