Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

IST DIE GRIECHISCHE TRAGODIE ‘TRAGISCH’?

Unter dem Begrift ‘Griechische Tragddie’ lassen sich alle Dramen zusam-
menfassen, die einmal an den athenischen Theaterfesten unter der Bezeich-
nung ‘Tragddie’ aufgefiihrt wurden. Dass diese Dramen den bis heute schwer
zu deutenden Namen tpoymdio. bekamen, der vermutlich ‘Bocksgesang’
bedeutet, hdangt mit den nicht mehr ganz aufzuhellenden Wurzeln dieser
Form des Schauspiels zusammen.! Aus der Benennung ‘Tragddie’ hat
sich aber bekanntlich der inhaltlich konnotierte Begriff des ‘Tragischen’
entwickelt,? mit dem man nicht nur den Handlungsverlauf der griechischen
(und spiterer) Tragddien charakterisiert, sondern generell auch Vorginge
im realen Leben erfasst werden, als deren markantestes Kennzeichen man
den katastrophalen Ausgang einer spezifischen Ereignisfolge ansehen
konnte. Die Bedeutungsvarianz des ‘Tragischen’ ist allerdings sowohl im
allgemeinen Sprachgebrauch? als auch im literaturwissenschaftlichen Kon-
text relativ grof3, wie sich u.a. auch an den theoretischen Konzeptionen
erkennen lésst.* Hier wird die in den literarischen Werken fassbare Tragik
in je unterschiedlicher Weise in Bezug auf den Anteil des menschlichen
Handelns an der Katastrophe und den dieses Handeln beeinflussenden
Bedingungen definiert.

Daher stellt sich die Frage, in welcher Hinsicht die Griechische Tragddie
als ‘tragisch’ verstanden werden kann bzw. ob sie liberhaupt als ‘tragisch’
anzusehen ist. Betrachtet man die (in Bezug auf die urspriingliche Anzahl
wenigen) erhaltenen Dramen unter den fiir ihre Handlungsstrukturen
relevanten Gesichtspunkten der menschlichen Handlungsfreiheit und der

I Zur Forschungssituation vgl. A. Lesky, Die tragische Dichtung der Hellenen,
Studienhefte zur Altertumswissenschaft 2 (Goéttingen 31972) 17-48; A. Schmitt, Ari-
stoteles. Poetik. Ubersetzt und erliutert, Aristoteles Werke in deutscher Ubersetzung 5
(Berlin 2008) 294-302.

2 Erstmals in der Poetik des Aristoteles (13, 1453 a 29 f.; 14, 1453 b 39; 18, 1456
a 21). Vgl. H. Flashar, Sophokles. Dichter im demokratischen Athen (Miinchen 2000)
190. — Vgl. auch unten Anm. 35.

, 3 Vgl. Duden, Das grofie Warterbuch der deutschen Sprache (Mannheim etc.
1999); Duden, Das Synonymwdérterbuch (Mannheim 2010), jeweils s.v. ‘tragisch’.

4 Uberblicke iiber Konzeptionen des Tragischen bieten P. Szondi, Versuch iiber
das Tragische (Frankfurt a. M. 21964), wieder abgedruckt in: ders., Schriften, I (Frank-
furt a. M. 1978) 149-260, und R. Loock, “Das Tragische”, Historisches Wérterbuch
der Philosophie X (Basel 1998) 1334-1345.



210 Anke und Bernd Manuwald

sich daraus ergebenden Moglichkeit schuldhaften Verhaltens sowie den
Einfliissen und Bedingungen, die dabei gegeben sind, sind schon bei rein
duBerlicher Sicht erhebliche Unterschiede festzustellen. Die inhaltliche
Spannweite der Handlungskonstellationen reicht von solchen, bei denen
durch ausdriicklich als frei gewdhlt charakterisierte Fehlhandlungen von
Tragddienfiguren eigenes Leid zumindest mitverursacht wird (etwa wie
bei Pentheus in den Bakchen des Euripides), bis zu solchen, bei denen der
Handelnde, ohne dass er im Ablauf des Geschehens als Verantwortlicher
benannt wird, letztlich unvermeidbar gegen ethische Normen verstoft, sich
aber nichtsdestoweniger der daraus resultierenden Katastrophe stellen muss,
etwa wenn Herakles (im Herakles des Euripides) seine Angehorigen in einem
Anfall von Wahnsinn totet, dessen Veranlasserin Hera ist, die sich damit an
Zeus rachen mochte; auch eine frei gewéhlte Entscheidung, die sich im
Verlauf des Geschehens als in der Sache richtig erweist, kann in Leid und Tod
der handelnden Figur miinden (hier ist an Sophokles’ Antigone zu denken).

Schon diese wenigen Beispiele lassen die Schwierigkeit erkennen, von
einem fiir die Griechische Tragddie allgemein konstitutiven ‘tragischen’
Handlungsverlauf sprechen zu wollen: Gibt es, um es paradox zu sagen,
‘tragische’ und ‘untragische’ griechische Tragddien? Die Beantwortung
einer derartigen Frage erfordert eine exakte begriffliche Klarung dessen, was
man unter ‘tragisch’ verstehen will. Diese Klarung ist aber wiederum das
Problem: Einerseits kann das ‘Tragische’ nicht einfach aus den Tragddien
abgeleitet werden, weil ihre Gattungsbezeichnung Konvention ist und sie
eben nicht notwendig ‘tragisch’ sein miissen.> Andererseits braucht die Be-
grifflichkeit eine Riickbindung an eine Textgrundlage, zumal es fraglich ist,
ob iiberhaupt eine {iberzeitlich giiltige Definition des ‘Tragischen’ erreicht
werden kann. Angesichts des methodischen Dilemmas soll im Folgenden
versucht werden, sich der Beantwortung der Frage nach dem Tragischen in
der Griechischen Tragddie ohne begriffliche Vorwegfestlegung zu ndhern.
Untersuchungsgrundlage sind die Stiicke selbst, aus ihnen sollen Aspekte
herausgegriffen werden, die fiir verschiedene literaturwissenschaftliche
Vorstellungen von ‘Tragik’ konstitutiv sind. Dementsprechend ist zu unter-
suchen, welcher Handlungsspielraum den Figuren der Tragodie zugebilligt
wird, welche Vorstellungen von menschlicher Schuld erkennbar werden bzw.
welche Korrelationen zwischen den Rahmenbedingungen menschlichen
Handelns und eigenen Entscheidungen zu sehen sind. Denn es ist trotz der
unbefriedigenden begrifflichen Situation unumgénglich, sich mit diesen
fiir das Verstindnis der griechischen Tragddien wesentlichen Fragen zu

5 Bereits P. Friedldnder (“Die griechische Tragddie und das Tragische” [1925], in:
ders., Studien zur antiken Literatur und Kunst [Berlin 1969] 107-182, hier: 107) hat
festgestellt: “Was ist das Tragische? Jedenfalls kann es nicht abgeleitet werden aus
dem, was sich im Ablauf der Zeiten zu Recht oder zu Unrecht Tragddie genannt hat.”



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 211

beschéftigen, nicht zuletzt um zu sehen, welche Tragik-Konzeption oder
welche Tragik-Konzeptionen sich gegebenenfalls auf die griechischen Tra-
gbdien anwenden lassen bzw. welche Vorstellungen zu gewinnen sind, die
am ehesten fiir die griechischen Tragddien als spezifisch gelten kdnnen.

Zu den vorliegenden Konzeptionen gehort auch der in jiingerer Zeit von
Arbogast Schmitt vorgelegte Ansatz zur Erfassung von Wesensziigen der
Griechischen Tragddie und sein darauf griindendes Verstéindnis des Tra-
gischen,® das ausfiihrlicher besprochen wird, weil — von kritischen Stel-
lungnahmen zu einzelnen Punkten abgesehen’ — bisher, wie es scheint, eine
grundsétzliche wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dieser These
insgesamt noch nicht stattgefunden hat.

Bei der Entwicklung seiner Konzeption hatte sich Schmitt u.a. gegen
eine Auffassung gewandt, welche die Tragik der Griechischen Tragddie
in der Formel des ‘schuldlos Schuldigen’ sieht.® Seiner Ablehnung dieser
Formel wird man zustimmen kénnen, denn, wie noch detaillierter zu erweisen
sein wird, ist sie als Kategorie zur Bestimmung der Handlungsstrukturen
in der Griechischen Tragddie tatséchlich zu einfach.

Zunichst aber sei die These, die Schmitt dagegenhilt, in ihren drei wich-
tigsten Elementen zusammengefasst und dabei jeweils gleich kommentiert:

(1) Freiheit menschlichen Handelns. Es gebe in der Griechischen
Tragodie keine absolute, wohl aber eine relative Freiheit des Menschen
gegeniiber gottlicher Schicksalslenkung. Einer mehr oder weniger unmittel-
baren Einflussnahme der Gotter entspreche eine analoge Spannweite men-
schlicher Freiheitsmoglichkeiten.?

In der Tat lassen sich in den Tragddien zahlreiche Belege dafiir finden,
dass der menschliche Handlungsspielraum durch duBere, insbesondere
gottliche Einflussnahme mehr oder weniger eingeschrinkt erscheint; als
prominentes Beispiel sei auf Orestes (vor allem in den Choephoren des

6 A. Schmitt, “Wesensziige der griechischen Tragddie. Schicksal, Schuld, Tragik”,
in: H. Flashar (Hrsg.), Tragddie. Idee und Transformation, Colloquium Rauricum 5
(Stuttgart — Leipzig 1997) 549.

7 Vgl. E.-R. Schwinge, “Schillers Tragikkonzept und die Tragddie der Griechen”,
Jb. d. dt. Schillergesellschaft 47 (2003) 123—140, hier: 127—131; ders., Schiller und die
griechische Tragddie, SB Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften 23, 2005
(Hamburg 2006) 29 £.; 33 (hier ohne ausdriickliche Nennung der Gegenposition). — Die
grundlegende Arbeit von M. Lurje (Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus
Rex, Aristoteles’ Poetik und das Tragddienverstindnis der Neuzeit, BzA 209 [Miin-
chen — Leipzig 2004]) konzentriert sich auf die Interpretation und Interpretationsge-
schichte von Sophokles’ Konig Odipus sowie der Deutung von Arist. Poet. c. 13.

8 Schmitt (0. Anm. 6) 36 ff. Vgl. etwa als eine AuBerung jiingeren Datums Schwin-
ge 2006 (0. Anm. 7) 33: “objektiv, nicht aber subjektiv schuldig”.

9 Schmitt (0. Anm. 6) 5-23, bes. 14.



212 Anke und Bernd Manuwald

Aischylos) verwiesen, der sich gottlichem Druck, seine Mutter zu ermorden,
ausgesetzt sicht. Aber eine solche Konstellation gilt nicht generell: So ist
nicht zu erkennen, welchen Einschriankungen freier Entscheidung etwa der
thebanische Machthaber Kreon in Sophokles’ Antigone unterliegen sollte
(auBer seinem politischen Kalkiil) bei seiner Anordnung, den im Kampf
gegen Theben gefallenen Polyneikes nicht zu bestatten und diejenigen, die
dem Gebot zuwiderhandeln, mit dem Tode zu bestrafen. Wenn Antigone
sich diesem Gebot widersetzt, tut sie das, wie im Stiick thematisiert wird,
aufgrund ihrer freien Entscheidung. Dasselbe gilt fiir Pentheus in den
Bakchen des Euripides, wenn er trotz Warnungen gegen Dionysos vorgeht.
Derartige Handlungsmdglichkeiten kommen also durchaus vor.

(2) Schuld. Weder gelte eine bloBe Erfolgsethik, bei der nur das Faktum als
solches zdhle, unabhingig von der inneren Einstellung des Téters, noch eine
Gesinnungsethik im neuzeitlichen Sinn, bei der es auf die innere Einstellung
ankomme, die Folgen des Handelns jedoch nicht zu gewichten seien. Viel-
mehr sei der Handelnde bei dulleren Entlastungsgriinden fiir das Objektive
seiner Tat gar nicht umfassend belangbar, sondern brauche sich nur den subjek-
tiv zu verantwortenden Anteil an seiner Handlung zurechnen zu lassen.!?

Es ist keine Frage, dass man im Athen des 5. Jh.s v. Chr. ldngst zwi-
schen absichtlichen und unabsichtlichen Handlungen unterschied. Nach
den literarischen Zeugnissen war aber eine schwerwiegende Tat weder fiir
die Umwelt des Téters noch fiir ihn selbst erledigt, wenn sie unabsichtlich
geschah und insofern von einem subjektiven Anteil nicht gesprochen werden
kann. So berichtet Herodot, dass Adrast, der unabsichtlich seinen Bruder
getotet hatte, von seinem Vater vertrieben wurde, als Unreiner entsiihnt
werden musste und glaubte, bei seiner Vorgeschichte am ‘normalen’ Leben
nicht mehr teilnehmen zu sollen (Hdt. 1, 35; 42).

In der Griechischen Tragodie ist das nicht anders, sowohl was das
Empfinden des Handelnden nach der Tat angeht als auch was seine Umwelt
betrifft: Herakles sieht sich im gleichnamigen Drama des Euripides nach
der im Wahn begangenen Ermordung seiner Familie zwar als schuldlos
(Her. 1310), aber auch als (objektive) Befleckung (placpa) seiner Umwelt,
hat sich daher verhiillt und will nicht der (reinen) Sonne ausgesetzt sein
(Her. 1229-1233). Als einer, der mit den Gottern entzweit (Her. 1243) auf
dieser Welt nichts mehr zu suchen hat (Her. 1255-1310), will er sich den
Tod geben (Her. 1146 ff.; 1241; 1247; 1301 f.).! — Der (noch unbekannte)
Titer in Sophokles’ Konig Odipus muss als die die Seuche verursachende

10 Vgl. ibid. 37-40.

1 Dass durch das Eingreifen des Theseus (Her. 1214 ff.) dann eine revolutionire
Neubewertung des von Herakles beschriebenen Sachverhalts und eine Sinnesénderung
bei ihm eintritt, steht auf einem anderen Blatt und belegt die urspriingliche Haltung des
Herakles gerade als die tibliche Auffassung.



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 213

Befleckung auer Landes geschafft werden (OT 96-98), darf aber (wenn er
sich stellt) das Land ungeschadigt verlassen (OT 229), eine Moglichkeit,
bei der die Frage von personlicher Schuld und Strafe ausgeblendet wird und
nur das ‘Objektive’ z&hlt.

Es kann daher nicht richtig sein, fiir das Bild, das die griechischen
Tragddien von menschlicher Schuld bzw. Verantwortlichkeit vermitteln,
den in diesem Sinne verstandenen objektiven Bereich des Handelns zu
vernachldssigen.

(3) Struktur des tragischen Konflikts. Anstelle des tragischen Konflikts
der neuzeitlichen Tragddie gebe es in der Griechischen Tragddie einen
subjektiven Intentionenkonflikt. Was er damit meint, legt Schmitt an einer
Szene aus der llias dar, und zwar an dem Verhalten Hektors gegeniiber
Achill, als dieser sich ihm zum Zweikampf stellt. Gegeniiber der Intention,
seine Heimatstadt Troia zu retten, gebe Hektor der aktual stirkeren Intention,
den Gegner Achill im Kampf besiegen zu wollen, den Vorzug. Dabei habe
er durch die Warnung eines Gefahrten und durch zehnjdhrige Erfahrung
gewusst, dass Achill in offenem Kampf nicht zu besiegen sei. Aber er
habe von dem ihm zu Gebote stehenden Wissen und den damit gegebenen
Entscheidungsmdglichkeiten keinen Gebrauch gemacht. Denn, wie Schmitt
an anderer Stelle sagt, “...nur dort, wo der Mensch selbst Ursprung seines
Handelns in dem Sinne ist, daf} er die Konsequenzen seines Tuns hétte vor-
hersehen und vermeiden konnen, gibt es eine tragische Verfehlung und ein
aus ihr herrithrendes tragisches Geschehen, das die tragddienspezifischen
Pathe des Mitleids und der Furcht erregt”.!> Hektor ist danach also fiir sein
Handeln verantwortlich, auch wenn das Schuldhafte seiner Entscheidung
nicht an einem Mangel an guter Gesinnung, sondern in einem ungeniigen-
den Bedenken der objektiven Tatfolgen gelegen habe. Von der gleichen
Struktur seien so gut wie alle menschlichen Handlungen in den griechischen
Tragddien, nirgends gebe es den sogenannten Gesinnungstiter.!3

Ob mit der von Schmitt vorgelegten Analyse das komplexe Geschehen
in der llias (21-22) zureichend erfasst ist, sei dahingestellt. Jedenfalls
wird anhand des so verstandenen Intentionenkonflikts offenkundig, wie er
die subjektiv anzurechnende Schuld bestimmen will. Wenn der Anspruch
zutrife, dass diese Struktur so gut wie ausschlieBlich allgemeine Geltung
in den griechischen Tragddien habe, folgte fiir die Griechische Tragodie
insgesamt: Die Ursachen des ‘tragischen’ Scheiterns der Tragddienfiguren
sind Fehlentscheidungen oder Fehlhandlungen aus einer momentanen

12 A. Schmitt, “Zur Aristoteles-Rezeption in Schillers Theorie des Tragischen”, in:
B. Zimmermann (Hrsg.), Antike Dramentheorien und ihre Rezeption, Drama 1 (Stutt-
gart 1992) 191-213, hier 199.

13 Schmitt (0. Anm. 6) 41-43. Zu den in seiner Formulierung implizierten Ausnah-
men dufert sich Schmitt nicht.



214 Anke und Bernd Manuwald

moralischen und / oder intellektuellen Schwiche, die aber, da der han-
delnde Mensch grundsdtzlich die moglichen Folgen seines Tuns zu
iiberblicken vermag, bei groferer Selbstbeherrschung oder intensiverer
Uberlegung prinzipiell vermeidbar wiren. Insofern trife den Handelnden
kein unvorhersehbares Schicksal, indem dullere Méachte oder Umstinde
der an sich richtigen Handlungsintention eine von ihm nicht zu verantwor-
tende Wendung gegeben hitten, dem Handelnden widerfiihre vielmehr, was
seinem Verhalten, seiner “subjektiv zurechenbaren” Schuld, entspriche.

So trostlich eine solche Deutung der in den Tragddien vorgefiihrten
Ereignisse fiir die Rezipienten wire — denn sie konnten schlieen, dass
alles Derartige grundsétzlich vermeidbar wére —, hier tun sich gleich
mehrere Probleme auf: Zunédchst miisste der beschriebenen Struktur des
Konflikts eigentlich eine uneingeschriankte Freiheit menschlichen Han-
delns korrespondieren; andernfalls kann man auch nur eine eingeschriankte
Zurechenbarkeit der Folgen annehmen. Insoweit aber diese Freiheit, wie
Schmitt selbst glaubt, nur eingeschriankt gegeben ist, konnen also vom
Handelnden nicht zu verantwortende Folgen seines Tuns nicht von vorn-
herein ausgeschlossen werden. — Sodann trifft es nicht zu, dass es in der
Griechischen Tragddie keine Gesinnungstéter gebe: Hippolytos folgt, wie
man das auch immer bewerten mag, bedingungslos seiner Gesinnung, wenn
er sich fiir Artemis und gegen Aphrodite entscheidet (Eur. Hipp. 73—107),
ebenso wie das Pentheus in seiner Ablehnung des Dionysos-Kultes tut
(Eur. Ba. 215 ft.). Auch die sophokleische Antigone ist Gesinnungstiterin,
wenn sie ohne Riicksicht auf ihre Person und im Wissen um die Folgen
(Soph. Ant. 448) um jeden Preis ihren toten Bruder Polyneikes bestatten
will. Wollte man hier einen (von Antigone allerdings nicht empfundenen)
Intentionenkonflikt zwischen physischer Selbsterhaltung und sittlicher
Verpflichtung unterstellen, dann gilt jedenfalls nicht, dass sie, wie es
Schmitt modellhaft bei Hektor sieht, wider mogliche bessere Einsicht das
Falsche tut, sondern gerade das Umgekehrte.

SchlieBlich ndhert sich die von Schmitt vertretene Auffassung des ‘tra-
gischen Konflikts’ in den griechischen Tragddien dem, was man unter
‘poetischer Gerechtigkeit’ versteht, ndmlich dass es letztlich jedem Han-
delnden so ergeht, wie es seinem Verhalten entspricht und er es verdient,
was der Rezipient eher mit einer gewissen Beruhigung als mit Erschiitterung
konstatieren konnte. Zwar lassen sich Konstellationen finden, bei denen
man eine derartige Struktur erkennen konnte. Das ist etwa in Sophokles’
Antigone bei Kreons Bestattungsverbot der Fall, das er, so darf man anneh-
men, zwar in der Meinung, etwas Richtiges zu tun, erldsst, das sich aber im
Verlauf der Handlung als mit gottlichem Recht nicht vereinbar herausstellt.
Da er starrsinnig und in freier Entscheidung trotz verschiedener Warnungen
zu lange an seiner Entscheidung festhilt, ldsst sich sein Scheitern als
etwas verstehen, das ihn nicht zu Unrecht trifft. Ein solcher Ablauf ist



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 215

jedoch nicht als spezifische Tragik fiir die Griechische Tragddie insgesamt
zu verallgemeinern: Man muss nur wieder an Herakles denken, der ohne
Entscheidungsalternative aufgrund gottlich verhidngten Wahnsinns zum
Morder an seiner Familie wird, oder auch an Hippolytos, der bei der aus
seiner Einseitigkeit resultierenden schroffen Ablehnung des problemati-
schen Versuchs der Amme, ihn zur Liebe zu Phaidra zu bewegen, nicht
iibersehen kann, zu welchen Reaktionen dies bei Phaidra fithren wird (zumal
er nicht weif, dass sie seine AuBerungen hort), so dass sich ein deutliches
Ungleichgewicht zwischen dem ‘Vergehen’ und dessen Folgen ergibt. Und
auch wenn man Deianeira in den Trachinierinnen des Sophokles eine ge-
wisse Unvorsichtigkeit vorhalten wollte,!# als sie Herakles das mit dem Blut
des Nessos getrinkte Gewand schickte, wird man nicht behaupten konnen,
dass sie die Folgen ihres Tuns tatsdchlich hétte iibersehen konnen. Auf kei-
nen Fall kann gelten, dass in jeder Tragddie die handelnden Tragodienfiguren
den Ausgang des Geschehens wirklich vollig in der Hand gehabt hétten.!s

Selbst wenn Schmitt recht hétte, warum wére der von ihm fiir nahezu
alle griechischen Tragddien postulierte Intentionenkonflikt {iberhaupt
als ‘tragisch’ zu bezeichnen bzw. wie wire ‘tragisch’ dann zu verstehen?
Fiir eine Antwort seien der Schmitt’schen Tragik-Konzeption andere, die
auf die Griechische Tragddie angewendet wurden oder ausdriicklich auf
sie Bezug nehmen, zur Seite gestellt, um die jeweilige Tragfahigkeit der
verschiedenen Modelle dann an ausgewihlten Tragddien zu erproben.
Als élteste und wirkungsméchtigste Theorie muss die in der Poetik des
Aristoteles Ausgangspunkt jeder weiteren Uberlegung sein. Im Folgenden

14 Vgl. aber unten Anm. 34.

15 Wenn das zutrifft, wird man zumindest durch solche Tragddien nicht zu einem
Erkenntnisgewinn von der Art kommen, dass er hilfreich sein konnte, sich selbst in ana-
logen Fillen vor einem Scheitern zu bewahren. So aber Schmitt (0. Anm. 1) in seinem
Kommentar zur Poetik des Aristoteles. Vgl. S. 341 f.: “Die Tragddie verschafft ihm
[dem Zuschauer] so [sc. wenn er in der richtigen Weise Furcht und Mitleid empfindet]
nicht durch moralische Belehrung, sondern dadurch, dass er die Griinde des Scheiterns
eines Handelns in konkretem Miterleben begreift, eine Steigerung der Erkenntnisqua-
litdt seiner Gefiihle. Er empfindet Furcht und Mitleid, und das heif3t auch, er empfindet
die Gefiihle, die ihn selbst vor dem Scheitern des Handelns bewahren, dort, wo es an-
gemessen ist, in der Weise, wie es angemessen ist, usw.” S. 495 f.: “Es sind also in der
Tat die aus dem begreifenden Mitverfolgen eines tragischen Handlungsverlaufs entste-
henden Gefiihle, die zu einer Rationalisierung (im Aristotelischen Sinn) dieser Gefiihle
fiihren: Man fiirchtet und bemitleidet das, was man fiirchten und bemitleiden soll, so,
wie man es soll, in dem Augenblick, in dem man es soll, usw., weil man durch eben
diese Gefiihle selbst zur ‘Aktualisierung’ genau desjenigen Wissens angeregt wird, das
vor dem Eintritt der Katastrophe bewahren konnte.” Und das, wie Schmitt meint, die
tragischen Helden eben nicht aktualisiert haben (vgl. S. 493), sc. obwohl sie es hitten
tun konnen (vgl. S. 340; unten Anm. 18).



216 Anke und Bernd Manuwald

sei kurz skizziert, welches Verstandnis dieses schwierig zu interpretierenden
und in vielem wieder strittigen Textes den hier vorgelegten Ausfiihrungen
zugrunde liegt.!6

Aristoteles fiihrt bekanntlich aus, dass die Tragddienhandlung Mitleid
und Furcht erregen soll, Mitleid mit der Biihnenfigur, die ins Ungliick gerit,
Furcht des Zuschauers um sich selbst, weil Entsprechendes auch ihn treffen
konnte.!” Wenn das so ist, dann muss die handelnde Tragddienfigur unver-
dient ins Ungliick geraten, wie Aristoteles auch ausdriicklich sagt — sonst
empfindet man kein Mitleid; und sie muss auf einer mit uns vergleichbaren
Stufe stehen, darf weder ein Heiliger noch ein Verbrecher sein — sonst be-
ziehen wir ihr Schicksal nicht furchtsam auf uns. Wenn das Ungliick aber
unverdient ist, darf es nicht aus Schlechtigkeit resultieren, sondern muss,
wie Aristoteles darlegt, durch eine Fehlhandlung (&poptic) zustande kom-
men. Ergénzend bemerkt er, dass der Fehler gro3 sein soll und einer Per-
son von der genannten mittleren Qualitdt oder eher einer besseren als einer
schlechteren unterlaufen soll (Poet. 1452 b 34 — 1453 a 17).

Wenn nun der Fehler grofl sein soll, derjenige, der ihn begeht, aber
nicht aus Schlechtigkeit handelt, vielmehr sogar von tiberdurchschnittlicher
sittlicher Qualitét sein kann, dann ist das nur moglich, wenn der subjektiv
zu verantwortende Anteil an der Fehlhandlung méglichst gering ist oder gar
gegen Null tendiert. Die Grofe des Fehlers kann dann nur objektiv sein oder
gegebenenfalls durch einen objektiven Anteil bedingt sein, d. h. etwa durch
einen schwerwiegenden aus Unwissenheit erfolgenden und unbeabsichtig-
ten VerstoB gegen objektiv geltende Normen, der den Handelnden, obwohl
er ihn nicht intendiert hat, dessen Auswirkungen nicht iibersechen und

16 Eine detaillierte Auseinandersetzung mit Schmitts Kommentar zur Poetik
(0. Anm. 1) wiirde den Rahmen dieses Beitrags sprengen. Daher wird nur auf einzelne
Punkte eingegangen, soweit sie fiir die folgenden Ausfithrungen relevant sind. [Kor-
rektur-Zusatz: Vgl. jetzt auch die Rezension von A. Kéhnken, GGA 261 (2009 [erschie-
nen 20107]) 137-151.]

17 Diese Auffassung von ‘Furcht und Mitleid’ in der Poetik ist iberzeugend ge-
rechtfertigt worden von A. Kerkhecker, “Furcht und Mitleid”, RAM 134 (1991) 288—
310. Unklar bleibt in diesem Punkt die Position von Schmitt (0. Anm. 1): “Wenn einen
anderen aber etwas trifft, was auch bei einem selbst moglich ist, erscheint das Ungliick,
das ihm droht, auch als ein mogliches Ungliick fiir einen selbst, das man eben deshalb
firchtet” (333). Diese Auffassung scheint sich mit der Kerkheckers zu decken. An spé-
terer Stelle heifit es jedoch: “Er [der Zuschauer] sieht, was seine Helden wirklich fiirch-
ten sollten, und empfindet Mitleid mit dem Ungliick, das sie wirklich trifft, nicht mit
dem, das sie sich einbilden. Seine Furcht und sein Mitleid beziehen sich also auf das,
was wirklich zum Scheitern einer Handlung fiihrt” (341; vgl. auch 342). Hier bezieht
sich die Furcht des Zuschauers auf die handelnde Figur, um deren Ergehen er fiirchtet.
Und noch spiter wird gesagt: “...und um den ‘Helden’ wie um sich selbst mitfiirchten
kann” (476). An dieser Stelle wird also eine Furcht des Zuschauers sowohl um die han-
delnde Figur als auch um sich selbst angenommen.



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 217

insofern auch nicht vermeiden konnte,'® nichtsdestoweniger ins Ungliick
stiirzt.! Es kommt bei dieser Konzeption einer ‘tragischen’ Handlung
(bzw. von Tragik) also auf die Diskrepanz an, auf die Inkommensurabilitit,
die zwischen dem Verhalten des Handelnden und dem, was daraus folgt,
besteht, auf eine fehlende oder zumindest mdglichst geringe subjektive
Zurechenbarkeit, so dass dem Zuschauer das Ungliick des Handelnden in

18 Insofern entspricht Schmitts Analyse der Struktur des tragischen Konflikts (vgl.
Schmitt [o. Anm. 12] 199; Zitat oben S. 213), dass es nur dort eine tragische Ver-
fehlung gebe, wo der Mensch selbst der Ursprung (sc. in vollem Sinne) seines Han-
delns sei, nicht dem, was sich aus Aristoteles” Ausfiihrungen ergibt. Vgl. auch Schmitt
(0. Anm. 1) 340 (im Zusammenhang mit der “Bildung der Gefiihle durch Epos und Tra-
gddie”): “Epos und Tragddie stellen nach Aristoteles das Scheitern einer Handlung dar,
dieses Scheitern ist flir ihn aber nicht Folge eines unausweichlichen Konflikts, sondern
einer subjektiven und vermeidbaren Verfehlung.” — Hier ist zu fragen, ob es nicht das
Mitleid zwangsldufig einschriankt, wenn man sieht, dass der Handelnde sein Ungliick
auch hatte vermeiden kdnnen, und ob man Furcht um sich selbst empfindet, wenn klar
erkennbar ist, was man tun miisste, um nicht ins Ungliick zu geraten.

19 Ein Musterbeispiel dafiir ist fiir Aristoteles die Gestalt des sophokleischen
Odipus. Dieser begehe eine schwerwiegende dpoption (vgl. Poet. 13, 1453 a 12-22).
Dabei rechnet Aristoteles Odipus zu denen, die als &yvoodvteg handeln (Poet. 14, 1453
b 30 f.). &yvo@v ist hier (anders als ENTII 1, 1110 b 18-27) synonym mit 8u” &yvoiay,
wie der Zusammenhang zeigt, wo Aristoteles fiir ein analoges Geschehen (gedacht ist
offenbar an Merope im nicht erhaltenen Kresphontes des Euripides, wie 1454 a 5-7
klar wird) 81" &yvowav gebraucht (1453 b 35 f.; umgekehrt schwebt 1454 a 2 ff. fiir den
letzteren Fall &yvoodoo bzw. &yvodv vor); Aristoteles differenziert hier nur zwischen
Wissen und Nicht-Wissen (1453 b 37), nicht zwischen verschiedenen Formen des
Nicht-Wissens; vgl. auch Lurje (0. Anm. 7) 385. Diese beiden Geschehensablaufe sind
fiir Aristoteles dadurch unterschieden, dass bei Odipus die Erkenntnis, was er getan
hat, erst spéter, bei Merope gerade noch vor der (aus Unwissenheit) fast begangenen
Tat eintritt, nicht durch unterschiedliche Formen des Nicht-Wissens. — Wenn dipaptio
(Poet. 13, 1453 a 10 u. 16) gleichbedeutend ist mit apéptnpo in EN V 8, 1135 b 12,
dann hat Aristoteles fiir seine kaAliot tpaywdio (Poet. 13, 1452 b 31) ausschlieBlich
an einen solchen Idealtypus des Fehlhandelns aus Unwissenheit gedacht; vgl. die
minutidse Untersuchung von Lurje (0. Anm. 7) 281-386. Ganz sicher kann man
sich allerdings nicht sein, wenn man bedenkt, dass &yvo®v nicht prizise im Sinne
der EN gebraucht wurde. Andererseits ist es gewiss unzuldssig, fliir das Verstandnis
von apoptio in der Poetik mit der Handlungsstruktur der Medea des Euripides zu
argumentieren, die Aristoteles als die zweitschlechteste betrachtet (Poet. 14, 1453 b
17-29; 1454 a 2), oder mit Handlungsmustern, die Aristoteles nicht als qpoptpato,
sondern als &dwknpoto einstuft (EN V 8, 1135 b 22 f.); so aber Schmitt (0. Anm. 1)
451 f. D. h. natiirlich nicht, dass Aristoteles Stiicke mit solchen Handlungsverlaufen
nicht als Tragddien betrachtet hitte, aber sie fallen eben nicht unter die Kategorie der
KOAALOTN Tpory@dia, in deren Zusammenhang die apoptio-Konzeption entwickelt
wird. Unzweifelhaft ist jedenfalls, dass ein Handeln aus Unwissenheit, das damit nicht
subjektiv verantwortet werden muss, mit einbegriffen ist. Auch aus Poet. 14, 1454 a
2—13 wird ganz klar, dass die beiden fiir Aristoteles besten Handlungsverldufe durch ein
Handeln aus Unwissenheit charakterisiert sind.



218 Anke und Bernd Manuwald

vollem Sinne unverdient erscheint. Zwar verursacht dieser faktisch sein
Ungliick durch sein Tun, ist aber nicht oder allenfalls nur sehr eingeschréinkt
moralisch dafiir verantwortlich.

Mit dieser so verstandenen aristotelischen Konzeption von Tragik
beriihren sich prominente neuzeitliche Tragddientheorien u. a. insoweit,
als dort ebenfalls gilt, dass der Handelnde nicht aus unsittlicher Absicht
handeln soll, jedenfalls wenn man sich dafiir beispielhaft auf Friedrich
Schiller bezieht.2° Er sagt in der Schrift Uber die tragische Kunst (1792):
“Ein Dichter, der sich auf seinen wahren Vortheil versteht, wird das
Ungliick nicht durch einen bosen Willen, der Ungliick beabsichtet, noch
viel weniger durch einen Mangel des Verstandes, sondern durch den Zwang
der Umsténde herbeyfiihren.” Dabei miisse dieser Zwang von dufBlerlichen
Dingen herriihren, die weder Willen haben noch einem Willen unterworfen
sind.?! Eine gegeniiber den ausdriicklichen Bemerkungen des Aristoteles neue
Kategorie ist diejenige des Zwangs der Umsténde, die aber im aristotelischen
Sinne beim Zuschauer ebenso furchterregend wirken kann. Eine andere
Differenzierung, die iiber das Tragik-Konzept des Aristoteles hinausgeht,
ergibt sich aus Schillers Abhandlung Uber den Grund des Vergniigens
an tragischen Gegenstinden (1792). Danach empfinden die Zuschauer
Vergniigen daran zu sehen, wenn eine ‘NaturzweckmaéBigkeit” aufgrund
freier Entscheidung einer ‘moralischen ZweckmaBigkeit’ aufgeopfert wird,
z.B. iiber einen Opfertod um eines hoheren Zieles willen.?

20 Vgl. zu Schillers Tragodienauffassung auch Schwinge 2003 und 2006 (0. Anm. 7;
Schwinge scheint aber nur Schillers Schrift Uber den Grund des Vergniigens an tra-
gischen Gegenstdinden heranzuziehen). Vgl. ferner Schmitt (0. Anm. 12; Schmitt will
in der Quintessenz die Schiller’sche Tragddienauffassung scharf von der aristotelischen
unterscheiden).

21 Der Text geht dann weiter: “Entspringt dasselbe [sc. das Ungliick] nicht aus
unmoralischen Quellen, sondern von &ufBerlichen Dingen, die weder Willen haben,
noch einem Willen unterworfen sind, so ist das Mitleid reiner und wird zum wenigsten
durch keine Vorstellung moralischer Zweckwidrigkeit geschwicht. Aber dann kann
dem theilnehmenden Zuschauer das unangenehme Gefiihl einer Zweckwidrigkeit in der
Natur nicht erlassen werden, welche in diesem Fall allein die moralische ZweckmaBig-
keit retten kann. Zu einem weit hhern Grad steigt das Mitleid, wenn sowohl derjenige,
welcher leidet, als derjenige, welcher Leiden verursacht, Gegenstinde desselben
werden. Dief3 kann nur dann geschehen, wenn der letztere weder unsern Ha3 noch unsre
Verachtung erregte, sondern wider seine Neigung dahin gebracht wird, Urheber des
Ungliicks zu werden. So ist es eine vorziigliche Schonheit in der deutschen Iphigenia,
daf} der Taurische Konig, der einzige, der den Wiinschen Orests und seiner Schwester
im Wege steht, nie unsre Achtung verliert und uns zuletzt noch Liebe abndthigt.”
Fr. Schiller, “Uber die tragische Kunst”, in: Schillers Werke. Nationalausgabe. Bd. 20,
hrsg. von B. von Wiese (Weimar 1962) 155 f.

22 “Wenn wir Hiilon und Amanda an den Marterpfahl gebunden sehen, beyde aus
freyer Wahl bereit, lieber den fiirchterlichen Feuertod zu sterben als durch Untreue gegen



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 219

Ein Konflikt gleichberechtigter Anspriiche kennzeichnet dagegen die
Tragik-Konzeption Georg Wilhelm Friedrich Hegels, wie er sie gemil
den publizierten Nachschriften in seinen Vorlesungen ab 1818 entwickelt
hat: “Das urspriinglich Tragische besteht nun darin, dass innerhalb sol-
cher Kollision [sc. unterschiedlicher sittlicher Machte bzw. handelnder
Charaktere] beide Seiten des Gegensatzes fiir sich genommen Berechtigung
haben, wéhrend sie andererseits dennoch den wahren positiven Gehalt
ihres Zwecks und Charakters nur als Negation und Verletzung der anderen,
gleichberechtigten Macht durchzubringen imstande sind und deshalb
in ihrer Sittlichkeit und durch dieselbe ebenso sehr in Schuld geraten.”??
Hegel sieht also im Unterschied zu Schiller nicht den Zwang der Umstédnde
als entscheidend an, und es geht ihm auch nicht um den Gegensatz
zwischen moralischer und NaturzweckmaiBigkeit, sondern um die aus der
Entscheidung zwischen zwei in gleicher Weise berechtigten Anspriichen
resultierende Konsequenz, gegen einen davon zu verstof3en.

Angesichts der Divergenz der exemplarisch skizzierten Vorstellungen
von dem, was als tragischer Konflikt angesehen werden kann, scheint es
prinzipiell notwendig, fiir jede griechische Tragddie eine Einzelfallanalyse
zum Zusammenhang von menschlicher Freiheit, Schuld und Schicksal dur-
chzufiihren, was hier nur exemplarisch geschehen kann. Auch Aristoteles
hat nicht eine Konzeption entworfen, die auf alle ihm bekannten Tragddien
gleich gut passt, sondern er wollte die in seiner Sicht optimale tragische

das Geliebte sich einen Thron zu erwerben — was macht uns wohl diesen Auftritt zum
Gegenstand eines so himmlischen Vergniigens? Der Widerspruch ihres gegenwirtigen
Zustands mit dem lachenden Schicksal das sie verschméhten, die anscheinende Zweck-
widrigkeit der Natur, welche Tugend mit Elend lohnt, die naturwidrige Verldaugnung der
Selbstliebe u.s. f. sollten uns, da sie so viele Vorstellungen von Zweckwidrigkeit in uns-
re Seele rufen, mit dem empfindlichsten Schmerz erfiillen — aber was kiimmert uns die
Natur mit allen ihren Zwecken und Gesetzen, wenn sie durch ihre Zweckwidrigkeit eine
Veranlassung wird, uns die moralische Zweckmafigkeit in uns in ihrem vollesten Lichte
zu zeigen? Die Erfahrung von der siegenden Macht des sittlichen Gesetzes, die wir bey
diesem Anblick machen, ist ein so hohes so wesentliches Gut, da} wir sogar versucht
werden, uns mit dem Uebel auszus6hnen, dem wir es zu verdanken haben. Ueberein-
stimmung im Reich der Freyheit ergdtzt uns unendlich mehr, als alle Widerspriiche in
der natiirlichen Welt uns zu betriiben vermogen.” Fr. Schiller, “Uber den Grund des Ver-
gniigens an tragischen Gegenstidnden”, in: Nationalausgabe, Bd. 20 (0. Anm. 21) 140 f.

23 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber Asthetik 111 (G. W. F. Hegel,
Werke in zwanzig Bdnden XV [Frankfurt a. M. 1970] 523). — Anhangsweise sei noch
auf den speziell auf die griechische Tragddie gemiinzten Versuch Flashars ([o. Anm.
2], 192 ff.) verwiesen, der — unter ausdriicklicher Absehung von Aristoteles — in der
Nachfolge W. Schadewaldts die Tragik der griechischen Tragddie mit den Kategorien
Leid und Streit fassen mochte. Diese sind in den Tragddien gewiss relevant, aber fiir
eine Tragik-Konzeption kaum spezifisch genug, insofern darin die Relation ‘Handeln —
Ergehen’ der tragischen Figur jedenfalls begrifflich nicht benannt ist.



220 Anke und Bernd Manuwald

Verlaufsform beschreiben, der keineswegs alle Tragddien geniigen. Wenn
sich bei dieser Analyse ergeben sollte, dass Schmitt recht hat, dass es in
den griechischen Tragddien um Intentionenkonflikte gehe, wéren sie nach
aristotelischer Definition (in dem oben dargelegten Versténdnis) und auch
nach der Auffassung Schillers nicht tragisch, mutatis mutandis auch nicht
nach der Hegels.

Begonnen sei mit einer ausfiihrlicheren Betrachtung der bereits mehrfach
genannten Antigone des Sophokles, weil der Handlungsablauf in dieser
Tragodie bestimmt wird durch die Entscheidung der Antigone, sich dem
Bestattungsverbot Kreons zu widersetzen, wohl wissend um die Konse-
quenzen ihres Handelns, die dann auch eintreten. Sie konnte also als Mus-
terbeispiel dafiir gelten, dass sie an ihrem Schicksal selbst Schuld trage.

Der Dichter ldsst Antigone ihre Handlungsweise erkldren. Danach han-
delt sie nicht nur aus familidrer Verpflichtung gegeniiber ihrem Bruder
(Ant. 523), sondern beruft sich auf liberzeitliche, ungeschriebene, gottlich
sanktionierte Gesetze, die hoher stiinden als das Gebot Kreons (A4nt. 450 ft.)
und denen sie deswegen folgen will. Sie ist damit nicht allein, denn auch
ihre Schwester Ismene hélt Antigones Position grundsétzlich fiir richtig,
fiihlt sich aber zu schwach zu eigener Tat.>* Dass Antigone mit ihrer Hand-
lungsweise das Richtige tut, wird im Stiick dadurch vermittelt, dass von
einem auffalligen Verhalten der Gétter berichtet wird, das Antigones Hal-
tung bestdtigt: Sie nehmen keine Opfer mehr an, weil, wie Teiresias erklart,
die Altdre durch Leichenteile des Polyneikes, die Vogel hergeschleppt ha-
ben, befleckt seien (Ant. 999 ff.). Selbst Kreon dndert schlieBlich seine Mei-
nung und will, wenn auch zu spét, die bestehenden Gesetze, d. h. diejenigen,
nach denen sich Antigone gerichtet hat, wahren (4n¢. 1111-1114).

Nach den aus dem Text abzulesenden Informationen wird man kaum
annehmen wollen, dass Antigone als subjektiv schuldig anzusehen sein
s0ll.% Im Drama wird sehr deutlich herausgestellt, dass Antigone einerseits

24 B. Manuwald, “Oidipus und Adrastos. Bemerkungen zur neueren Diskussion
um die Schuldfrage in Sophokles’ Konig Oidipus”, RhM 135 (1992) 1-43, hier: 39 mit
Anm. 146.

25 Schmitt erkennt allerdings bei Antigone ebenso eine Hamartia wie bei Kreon:
Nach Schmitt wird Antigone in ihrer Selbstexposition zu Beginn des Dramas gezeigt
“im Zustand der Ate, der Verdorbenheit ihres gesunden Sinns durch eine leidenschaft-
liche Verengung ihres Denkens, die sie blind macht fiir alles von diesem fixierten
Blick nicht ErfaB3te. In der leidenschaftlichen Erregung tiber die der Familie von Kreon
angetane Schmach ist sie ganz auf das Schone und die Lust der Wiedergutmachung
konzentriert und sieht alle Konsequenzen ihres Tuns in diesem Licht. Der Gedanke
an die evoéPelo gegen die Thren nimmt sie dabei nicht weniger gefangen als Kreon
der Gedanke an die eboéBelo gegen sein Herrscheramt” (A. Schmitt, “Bemerkungen
zu Charakter und Schicksal der tragischen Hauptpersonen in der Antigone”, A&A 34



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 221

offensiv gegen die von Kreon gesetzte, andererseits nicht gegen eine objektiv
bestehende Norm verstoBt,2° dennoch aber ins Ungliick gerét. Dabei handelt
es sich um einen von vornherein absehbaren und in Kauf genommenen,
wenn auch schlieBlich kaum ertragenen Opfertod fiir ein Handeln nach
der eigenen Uberzeugung. Folgen wir Schiller, siegt hier die ‘moralische
ZweckmaBigkeit’ iiber die ‘NaturzweckmaifBigkeit’, und in einem solchen
Fall konnen wir — wiederum nach Schiller — “Vergniigen’ (im Sinne innerer
Befriedigung) an einem tragischen Gegenstand empfinden. Trotzdem ist Anti-
gones Ende, das als Konsequenz aus ihrem Handeln resultiert, nach aristo-
telischen Kategorien nicht ohne weiteres als ‘tragisch’ zu bezeichnen. Es wird
zwar als im hochsten Mafle unverdient prasentiert und erfiillt insofern dieses
aristotelische Kriterium. Dadurch kann auch das Mitleid des Zuschauers
erregt werden. Aber es gibt keine Hamartia, keine Diskrepanz zwischen
Handlungsentscheidung und erwartetem bzw. abzusehendem Ausgang, und
Antigone ist auch nicht ein Opfer unvorhersehbarer duBerer Umsténde.
Noch nicht einmal von einem Intentionenkonflikt kann man hier sprechen.

Auch Antigones Gegenspieler Kreon ist trotz seines flirchterlichen
Schicksals keine ‘tragische’ Figur im aristotelischen Sinne. Er erlésst sein
Gebot aus eigener Machtvollkommenheit und in der Uberzeugung, richtig
fiir die Stadt zu handeln (4nt. 163 ft.), ist also — jedenfalls subjektiv — nicht
von vornherein ein Ubeltiter. Aber er wird im Stiick als jemand vorgefiihrt,
der seine frei gefillte Entscheidung absolut setzt. Er lasst sich weder durch
Antigones Berufung auf die ungeschriebenen Gesetze noch durch den
auf grundsitzlichen Uberlegungen beruhenden Einspruch seines Sohnes
Haimon noch durch die Warnungen des Sehers Teiresias beeindrucken.
Obwohl er die Moglichkeit gehabt hitte, seine verhidngnisvolle Ent-
scheidung zurtickzunehmen, revidiert er sie erst viel zu spét und verursacht
so den Tod von Ehefrau und Sohn. Kreons Schicksal erscheint eindeutig
als eine Folge seiner Fehlentscheidung, selbst wenn man ihm zugute halten
konnte, dass seine urspriingliche Intention die Staatsrdson gewesen sei.
Aber seine Entscheidung wird im Verlauf des Geschehens problematisiert
und wire, wie im Stiick mehrfach gezeigt wird, zu korrigieren gewesen, so
dass die Verantwortung fiir sein Ungliick bei ihm selbst liegt. Sein Scheitern
ist daher tatséchlich eher unter die Kategorie ‘poetische Gerechtigkeit’ als
unter die Kategorie ‘Tragik’ zu rechnen.

Was das Beibehalten einer einmal gefassten Entscheidung angeht, ist
Kreon in gewisser Weise die euripideische Medea vergleichbar, wenn die
motivierende Ausgangssituation bei ihr auch eine andere ist. Der von ihr —

[1988] 1-16, hier: 14; vgl. auch 11 Anm. 44). — Dass Kreon schlieBlich faktisch zugibt,
dass Antigones Position ihre Berechtigung gehabt habe (4nt. 1113 f.), bleibt bei einer
solchen Auffassung der Antigone unerklért.

26 Vgl. zu dieser Position Manuwald (0. Anm. 24) 36 ff.; Flashar (0. Anm. 2) 69; 74.



222 Anke und Bernd Manuwald

nach verschiedenen fritheren Erwidgungen — erdachte Plan, wie sie sich an
ihrem Ehemann Iason rdchen kann, nachdem er sie verstofSen hat, um in
die korinthische Konigsdynastie einzuheiraten, sieht schlieBlich auch die
Totung der gemeinsamen Kinder vor, weil sie glaubt, lason mit dem Verlust
der Nachkommen am wirksamsten verletzen zu kénnen. Obwohl sie als
liebende Mutter dieses Rachevorhaben nur mithsam durchhalten kann, bleibt
sie um ihrer verletzten Ehre willen dabei. Im Unterschied zu Kreon ist sie
sich aber dariiber im Klaren, welches Leid ihre von ihr selbst als schuldhaft
angesehene Tat (Med. 796) fiir sie zur Folge haben wird. Thr Schicksal trifft
sie also nicht unerwartet, sie hat es bewusst herbeigefiihrt. Und ihr Handeln
ist auch insofern komplexer als das Kreons, weil sie durch den Verrat ihres
Mannes in eine Art (subjektiver) Zwangssituation hineingeraten ist. Aus
dieser hitte sie allerdings, wenn auch nur duflerlich, durch Emigration mit
ihren Kindern herauskommen konnen, wie in der Tragddie ausdriicklich
deutlich gemacht wird.?’ Hier kann man wohl wirklich von einem Intentio-
nenkonflikt zwischen dem Racheverlangen und dem miitterlichen Wunsch,
im Interesse der Kinder zu handeln, sprechen, allerdings von einem, bei
dem die Handelnde die moglichen Folgen fiir sich durchaus iibersieht.

Gegeniiber derartigen Entscheidungskonflikten, bei denen man noch
zweifeln konnte, inwiefern man sie als ‘tragisch’ bezeichnen méochte, sind
die charakteristischen Konstellationen, in denen Aischylos seine Trago-
dienfiguren zeigt, ganz anderer Art: Eine handelnde Figur gerit in eine von
ihr klarerweise nicht personlich zu verantwortende Situation, in der sie sich
zwischen zwei Moglichkeiten entscheiden muss, die beide fiir sie selbst
nachteilig bzw. mit Schuld behaftet sind. So ist im Agamemnon die Titelfigur
vor die Entscheidung gestellt, entweder Zeus’ Willen nicht zu entsprechen
und den von ihm zur Siihnung der Entfithrung Helenas gewollten Heereszug
gegen Troia nicht durchzufiihren oder seine eigene Tochter zu opfern, um
die Gottin Artemis zu versohnen. Dass die Gottin widrige Winde geschickt
hatte, die ein Auslaufen der Flotte nach Troia verhindern, dafiir wird —
jedenfalls in der Version des Aischylos — kein Versto3 Agamemnons be-
nannt. Es ist keine Frage, dass Agamemnon durch die Opferung seiner
Tochter, wofiir er sich schliellich entscheidet, schwere Schuld mit schlim-
men Konsequenzen (auch fiir sich selbst) auf sich l4dt, aber hitte er das
nicht getan, hitte er gegen den gottlichen Willen des Zeus verstof3en.

In einer entsprechenden Lage befindet sich Agamemnons Sohn Orest
in den Choephoren des Aischylos. Orest steht zwischen der sittlichen Ver-
pflichtung des Gebots, den von seiner Mutter Klytaimnestra und ihrem

27 Zur Medea vgl.u.a. B. Manuwald, “Der Mord an den Kindern. Bemerkungen zu
den Medea-Tragodien des Euripides und des Neophron”, WSt N. F. 17 (1983) 27-61;
J.-U. Schmidt, “Der Kindermord der fremden Kolcherin — ein tragischer Konflikt?”,
RhM 142 (1999) 243-272.



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 223

Geliebten Aigisth begangenen Mord an seinem Vater zu riachen, und der
des Verbots des Muttermordes. Hinzu kommt, dass Apollon Orest heftige
Strafen angedroht hat, falls er den Vater nicht riche (Cho. 269 ff.). Orest
entscheidet sich fiir die Richung des Vaters, obwohl sie nur durch den
Muttermord moglich ist, und ist insofern ebenso wie Agamemnon fiir seine
Tat verantwortlich, aber auch fiir ihn gibt es keine echte Alternative, da er
sich andernfalls dem gottlichen Willen hétte verweigern miissen.?8

Was bei Aischylos vorliegt, ist eine Kombination von personlicher
Verantwortung und Ausweglosigkeit: Die Figuren haben zwar die Mdg-
lichkeit, eine Entscheidung zu treffen, wissen aber, dass sie in jedem Fall
eine Schuld in Bezug auf Gotter oder Menschen auf sich laden werden.
Was einer solchen Figur als Leid widerfahrt, ist daher nicht als poetische
Gerechtigkeit anzusehen und ist nicht dadurch bedingt, dass sie eine ihr zu
Gebote stehende Handlungsoption nicht vorher iiberlegt oder genutzt hétte.
Es besteht vielmehr eine Diskrepanz zwischen Handlungsmoglichkeit und
den aus der Entscheidung resultierenden Folgen fiir sich selbst und andere.

Letztlich treffen diese Folgen die aischyleischen Figuren, die nicht als
von sich aus schlecht konzipiert sind, im aristotelischen Sinne unverdient,
aber durch ihren Entschluss sind sie auch nicht schuldfrei. Die Alternativen,
vor denen sie stehen, sind jedenfalls nicht lediglich unterschiedliche eige-
ne Intentionen, sondern nach der Darstellung bei Aischylos von gottlichen
Kriften verlangte und gesteuerte Handlungsnotwendigkeiten, die jeweils
eine, wenn vielleicht auch — zumal aus heutiger Sicht — unterschiedliche
sittliche Berechtigung haben. Will man eine solche Konstellation tragisch
nennen, liee sie sich am ehesten mit einer Kombination der Tragik-Auffas-
sung Hegels?® und des Schiller’schen Konzepts des Zwangs der Umstinde
erfassen, wenn man es in die aischyleische Vorstellungswelt transponiert.

28 Zu den Konstellationen im Agamemnon und in den Choephoren vgl. B. Ma-
nuwald, “Der ‘Sturz des Méchtigen’ in der griechischen Tragddie”, in: Th. Wolpers
(Hrsg.), Der Sturz des Mdichtigen. Zu Struktur, Funktion und Geschichte eines literari-
schen Motivs. Bericht iiber Kolloquien der Kommission fiir literaturwissenschaftliche
Motiv- und Themenforschung 1995—1998, Abh.d. Akad. d. Wiss. Gottingen, Phil.-hist.
Kl. 3. Folge, Nr. 234 (Goéttingen 2000) 37-62, hier: 43-48, in Auseinandersetzung
mit R. Thiel, Chor und tragische Handlung im ‘Agamemnon’des Aischylos, BzA 35
(Stuttgart 1993), bes. 35 ff.; 421 ff., und Schmitt (0. Anm. 6) 17 f. — Sowohl Thiel als
auch Schmitt gehen davon aus, dass Agamemnon sich aus Machtgier und Kampfeslust
zum Mord an der Tochter entscheide. Bei dieser Deutung bleibt der im Stiick aus-
driicklich genannte Wille des Zeus ein gehaltloses Handlungselement. Im Sinne Thiels
duBert sich jetzt wieder S. Follinger, Aischylos. Meister der griechischen Tragddie
(Miinchen 2009) 132; 211.

29 U. a. Agamemnon und Choephoren werden von Hegel, Vorlesungen iiber Asthe-
tik 111 544 (0. Anm. 23), als Beispiele genannt. Fiir die von Hegel ebenfalls angefiihrte
Antigone des Sophokles trifft seine Konzeption allerdings nicht zu, weil hier nicht
gleichberechtigte Anspriiche aufeinandertreffen. Vgl. auch Flashar (0. Anm. 2) 64.



224 Anke und Bernd Manuwald

Eine markante Entsprechung zu den bei Aischylos zu beobachtenden
Handlungsmustern findet sich auch noch bei Euripides: Im Hippolytos ge-
staltet er wider die Tradition des hier zugrunde liegenden Potiphar-Motivs
eine sittsame Phaidra, die sich mit allen Mitteln gegen ihre Leidenschaft
wehrt. Der Zuschauer weil} aber aus der Prologszene, dass diese Liebe von
der Gottin Aphrodite erregt wurde, ausschlieflich zu dem Zweck, um sich
an dem Artemis-Verehrer und Aphrodite-Verdchter Hippolytos zu richen,
wobei sie ausdriicklich die Vernichtung der gegeniiber Aphrodite vollig
schuldlosen Phaidra in Kauf nimmt. Phaidra aber glaubt, in ihrem Wider-
stand gegen ihre Leidenschaft frei zu sein, und ist zuversichtlich, wenigstens
durch ihren Freitod iiber Aphrodite siegen zu kdnnen.3? Als sie sich durch
zweideutige Vorschldge ihrer Amme zunéchst davon zuriickhalten ldsst,
fiihrt das zu einer in eine Katastrophe miindenden Kettenreaktion, bei der
zwangslaufig Phaidra und — aufgrund der falschen Anschuldigung Phaidras —
auch Hippolytos zu Tode kommen. Es geschieht also, was die Gottin wollte
(und Artemis wird sich, wie der Dichter sie sagen ldsst, dafiir wieder an
einem Aphrodite-Giinstling schadlos halten). Die Entscheidungsschwiche
Phaidras und ihre daraus folgenden Taten wird man ihr anlasten konnen,
aber — so wie der Dichter die Voraussetzungen der Handlung konstruiert
hat — hatte sie im Grunde keine echte Entscheidungsfreiheit. Im Unterschied
zu der Konstellation bei Aischylos konnte sie jedoch anfangs glauben, mit
ihrem Freitod einen schuldlosen Ausweg zu haben.3!

Einen Extremfall fiir die Diskrepanz zwischen moglicher Eigenverant-
wortung und katastrophalen Folgen des eigenen Tuns zeigt zweifellos der
zweite Teil des schon verschiedentlich erwéhnten Herakles des Euripides.
Nachdem Herakles wider die von anderen Figuren geduflerten Zweifel an
gottlicher Gerechtigkeit gerade noch rechtzeitig erschienen ist, um seine
Familie vor dem Usurpator Lykos zu retten, totet er die eben gerettete
Familie im Wahn, in den ihn die Goéttin Hera um ihrer Rache fiir Zeus’
fritheren Ehebruch willen versetzt hat, ohne dass Herakles sich etwas hitte
zuschulden kommen lassen.?? Als er erkennt, was er getan hat, sicht er sich

30 Zu Phaidras Monolog vgl. die teilweise divergierenden Deutungen von B. Ma-
nuwald, “Phaidras néchtliche Uberlegungen. Euripides, Hippolytos 373-390”, in:
E. Stirk — G. Vogt-Spira (Hrsgg.), Dramatische Wiildchen. Beitrdge zum antiken Thea-
ter und seiner Rezeption. Festschrift fiir E. Lefévre zum 65. Geburtstag, Spudasmata 80
(Hildesheim 2000) 59-79 und J. Holzhausen, “Nochmals zur Aidos in Phaidras Mono-
log”, RhM 146 (2003) 244-258.

31 Auch was Hippolytos selbst angeht, kann man sich fragen, ob er in der von den
Gottinnen geschaffenen Situation eine echte Mdglichkeit gehabt hitte, dem Konflikt zu
entkommen.

32 Zur gelegentlich bezweifelten Schuldlosigkeit des Herakles vgl. Manuwald
(0. Anm. 28) 58 f.; M. Hose, Euripides. Der Dichter der Leidenschaften (Miinchen
2008) 108.



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 225

zwar nicht als schuldig (Her. 1310), versteht die Tat aber dennoch als die
seine (Her. 1279 t.). D. h., fiir Herakles zdhlt der objektive Tatbestand. So
ist fiir ihn die als notwendig angesehene Konsequenz dieselbe, wie wenn
die Tat bewusst ausgefiihrt worden wére, ndmlich der frei gewidhlte Tod
(z. B. Her. 1301 f.). Nur durch das Zureden seines Freundes Theseus lésst
sich Herakles schlieflich dazu bewegen, in geradezu existenzialistischer
Weise sein Leben aushalten zu wollen (Her. 1351).33

Dieses Schicksal des mutigen Helden Herakles kann immer noch
eine lberaus furchterregende Wirkung auf die Zuschauer haben. Hier
wird der Mensch so sehr als Instrument gottlichen Willens dargestellt,
dass er eigentlich gar nicht mehr als Handelnder, vielmehr als ein einer
Fremdlenkung Unterworfener erscheint. Dadurch, dass die Macht, die
Herakles als Werkzeug einsetzt, willentlich vorgeht (wie auch Aphrodite
gegeniiber Phaidra), wird ein Verursacherprinzip auf hoherer Ebene
benannt, von dem die handelnden Figuren zumeist nichts wissen, und damit
auch eine, wenn auch fiir die Rezipienten schwer zu ertragende Erklarung
erkennbar. Auf menschlicher Ebene aber konnte man von einem Zwang
der Umstidnde entsprechend der Tragik-Konzeption Schillers sprechen,
insofern ein momentaner Wahnanfall zu einer fiirchterlichen Katastrophe
filhrte. Als ‘tragisch’ im aristotelischen und Schiller’schen Sinne wird
man sicherlich das grofle Ausmal3 des unverschuldeten und fiir den Téter
unabsehbaren Ungliicks bezeichnen kdnnen. Allerdings fehlt bei Herakles
ein selbst verantwortetes Handeln, das die Katastrophe auslost.

Ebendiese Struktur fiihrt Sophokles am Verhalten der bereits genannten
Tragddienfigur Deianeira in seinen Trachinierinnen vor: Deianeira bangt
um die Liebe ihres Gatten Herakles, nachdem dieser ihr, auf der Riickkehr
von einem Kriegszug, gewissermalien als Vorhut Beutefrauen ins Haus ge-
schickt hat, darunter die Konigstochter lole, die sich als Geliebte des Herakles
herausstellt. In ihrem Kummer erinnert sich Deianeira an ein Mittel, das ihr
der durch den Pfeilschuss des Herakles sterbende Kentaur Nessos angeraten
hat: Sein Blut werde den Sinn des Herakles verzaubern, so dass er niemals
eine andere Frau mehr lieben werde als Deianeira. Obwohl sich Deianeira
etwas unsicher ist, da sie liber die Wirkung des Mittels nichts Genaues weil,
bestreicht sie damit ein Gewand, das sie Herakles tiberbringen lasst (7rach.
531-619).34 Nachdem das Mittel seine tddliche Wirkung entfaltet und
Deianeira dann erkennt, was sie angerichtet hat, sieht sie, dass sie so nicht
mehr leben kann (7Trach. 663 ff.), und ersticht sich (Trach. 872 ff.).

3 Vgl. auch oben S. 212.

34 Ob die AuBerung der Chorfiihrerin (7Trach. 592 £.) als Warnung verstanden wer-
den soll (so der Sache nach z. B. Flashar [o. Anm. 2] 90), iiber die sich Deianeira
dann hinwegsetzte, ist zumindest zweifelhaft; vgl. die weiterfiihrende Bemerkung von
L. Holford-Strevens bei H. Lloyd-Jones, N. Wilson, Sophoclea. Studies on the Text of
Sophocles (Oxford 1990) 163.



226 Anke und Bernd Manuwald

Hatte Deianeira wissen konnen, dass von Nessos nichts Gutes kommen
kann? Vielleicht — bei rationaler Uberlegung. Wenn man will, kann man
in den Abschnitten des Dramas, die das Verhalten Deianeiras betreffen, ein
Lehrstiick gegen unbedachtes Handeln sehen: Man priife immer erst genau
alle denkbaren Folgen seines Handelns. Erleidet Deianeira also die ihrer
Uniiberlegtheit entsprechende Strafe? Dass das die Aussage des Dramas sein
soll, ist eher unwahrscheinlich. Vielmehr scheint es im Sinne des Aristoteles
auf den Kontrast anzukommen, der zwischen der gutgemeinten Handlung
einer als liberdurchschnittlich charakterisierten Frau und den furchtbaren
Folgen, die den intendierten ganz entgegengesetzt sind, besteht. Deianeira
handelt nicht in schlechter Absicht — durch den Chor wird ausdriicklich
gesagt, dass sie nicht absichtlich gefehlt habe (Trach. 727 £.), und der Dichter
lasst Hyllos feststellen, sie habe in guter Absicht einen Fehler begangen
(Trach. 1136). Es ist eine nicht ganz durchdachte, von positiven Emotionen
gelenkte Aktion, noch nicht einmal ein ausgeprigter Intentionenkonflikt,
die sich als objektiv gesehen schwerwiegende Fehlhandlung entpuppt, die
im Kontext des Stiickes dadurch gemildert wird, dass sie als ein Faktor
in einen Herakles lingst geweissagten Schicksalszusammenhang gestellt
wird (Trach. 1159 ft.). Daher kann man Mitgefiihl mit Deianeira haben
und sich mit Schaudern vor dhnlichen Konsequenzen bei Handlungen
im eigenen Leben fiirchten. Insofern allerdings Deianeira nicht unter einem
unbedingten Handlungszwang stand, allenfalls (wie in gewisser Weise
auch Medea) unter einem psychologischen, und so auch die Handlung hitte
schuldlos unterlassen kdnnen, gibt es sozusagen noch ein Entkommen vor
dem Effekt einer tragischen Struktur nach aristotelischer Auffassung.

Aristoteles hatte ja auch in dem ihm noch zuginglichen groflen
Spektrum der griechischen Tragddien offenkundig den Kénig Odipus des
Sophokles mit seiner mythisch beziehungsreichen Dramenhandlung als
Mustertragddie fiir sein Tragik-Konzept angesehen,® die darum in Bezug
darauf noch einmal analysiert werden soll.3¢

35 Wenn er dennoch Euripides als Tpoyik®taitog ... TV Tointdv bezeichnet (Poet.
13, 1453 a 29 f.), obwohl er der Medea nur die zweitschlechteste Handlungsstruktur
zuerkennt (s.oben Anm. 19), so ist diese Qualifizierung aus dem Zusammenhang zu
erkldren, in dem er Euripides gegen den Vorwurf in Schutz nimmt, seine Tragddien
hitten einen ungliicklichen Ausgang: Das sei aber gerade richtig (1453 a 23-30).
Das Kriterium fiir die Verwendung von tpayikég ist fiir Aristoteles zunéchst einmal,
dass ein Geschehen mit Leid verbunden ist (vgl. auch Poet. 14, 1453 b 39). Diese
‘Minimalanforderung’ ist allerdings fiir ihn offenbar noch keine zureichende Bedingung
fir die beste Verlaufsform einer Tragddie, kommt jedoch einem heute verbreiteten
Gebrauch von ‘tragisch’ nahe.

36 Die Deutung des Odipus hat in jiingerer Zeit zu einer intensiven wissenschaft-
lichen Kontroverse gefiihrt (vgl.u.a. E. Lefevre, “Die Unfdhigkeit, sich zu erkennen.
UnzeitgemifBe Bemerkungen zu Sophokles, Oidipus Tyrannos”, WJbb N. F. 13 [1987]



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 227

Das Besondere an dieser Tragddie liegt bekanntlich darin begriindet,
dass sich die fiir die Handlung konstitutiven Geschehnisse in der Vorge-
schichte abgespielt haben und die Biihnenhandlung in der Aufdeckung
der Wahrheit besteht, nimlich dass Odipus Laios erschlagen hatte, ohne zu
wissen, dass es sein Vater war, und mit seiner Mutter lokaste unwissentlich
eine Ehe eingegangen ist. Im Hinblick auf die ‘tragische Struktur’ kdnnte
man daher Vorgeschichte und eigentliches Biihnengeschehen voneinan-
der getrennt sehen, aber sie durchdringen sich auch wieder. Schiller hatte
fiir den Odipus den Begriff “tragische Analysis” gepriigt,37 d.h., dass im
Laufe der Biihnenhandlung offenbar wird, was ldngst geschehen ist. Das
wird von Schmitt anders gesehen, der die tragische Handlungsstruktur darin
erkennen will, dass Odipus durch die Art seiner Aufkldrung die Chance
verspiele, die Folgen eines fritheren Fehlers ohne Beeintrachtigung fiir sich
abzuwenden.38 Tatsédchlich konnte der noch unbekannte Téter, wenn er sich
stellt, schadlos das Land verlassen, wie Odipus selbst festlegt (OT 229).

37-58 [in neuer Fassung in: ders., Die Unfdhigkeit, sich zu erkennen: Sophokles’ Tra-
godien (Leiden — Boston — Kdln 2001) 119-147]; A. Schmitt, “Menschliches Fehlen
und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmotivation im Sophokleischen Kénig Odipus”,
RhM 131 [1988] 8-30 und ders. [o. Anm. 6]; E. Flaig, Odipus. Tragischer Vatermord im
klassischen Athen [Miinchen 1998]; Manuwald [o. Anm. 24 und 28]; A. Zierl, “Erkennt-
nis und Handlung im Oidipus Tyrannos des Sophokles”, RAM 142 [1999] 127-148;
Lurje [o. Anm. 7]), die hier nur im Rahmen der Fragestellung fortgefiihrt werden soll.

37 Brief an Goethe vom 2. Oktober 1797: “Ich habe mich dieser Tage viel damit
beschiftigt, einen Stoff zur Tragddie aufzufinden, der von der Art des Oedipus Rex
wire und dem Dichter die nehmlichen Vortheile verschaffte. Diese Vortheile sind uner-
meBlich, wenn ich auch nur des einzigen erwéhne, dal man die zusammengesetzteste
Handlung, welche der Tragischen Form ganz widerstrebt, dabey zum Grunde legen
kann, indem diese Handlung ja schon geschehen ist, und mithin ganz jenseits der Tra-
godie fallt. Dazu kommt, dafl das Geschehene, als unabénderlich, seiner Natur nach viel
furchterlicher ist, und die Furcht dal etwas geschehen seyn mdochte, das Gemiith ganz
anders affiziert, als die Furcht, dall etwas geschehen mdchte. Der Oedipus ist gleich-
sam nur eine tragische Analysis. Alles ist schon da, und es wird nur herausgewickelt.
Das kann in der einfachsten Handlung und in einem sehr kleinen Zeitmoment gesche-
hen, wenn die Begebenheiten auch noch so compliciert und von Umstidnden abhéngig
waren. Wie begiinstiget das nicht den Poeten. Aber ich filirchte, der Oedipus ist seine
eigene Gattung und es gibt keine zweite Species davon: am allerwenigsten wiirde man,
aus weniger fabelhaften Zeiten, ein Gegenstiick dazu auffinden kénnen. Das Orakel hat
einen Antheil an der Tragddie, der schlechterdings durch nichts andres zu ersetzen ist;
und wollte man das Wesentliche der Fabel selbst, bei verdnderten Personen und Zei-
ten beibehalten, so wiirde lacherlich werden, was jetzt furchtbar ist”. (Schillers Werke.
National Ausgabe. Bd. 29: Briefwechsel. Schillers Briefe 1.11.1796 —31.10.1798, hrsg.
von N. Oellers u. F. Stock [Weimar 1977] Brief Nr. 143, S. 141 f.).

38 Schmitt (0. Anm. 6) 34 f. Der Kénig Odipus zeige “eine wirklich tragische
Handlungsentwicklung, in der vorgefiihrt wird, wie jemand die Moglichkeit, die Fol-
gen fritherer Fehler heil und schadlos abzuwenden, schrittweise verspielt und immer
tiefer ins schlieBlich ausweglose Ungliick gerdt” (35).



228 Anke und Bernd Manuwald

Aber Odipus weiB zu dem Zeitpunkt noch nicht, dass er selbst derjenige ist,
kann also diese Moglichkeit in diesem Stadium nicht nutzen, und spéter,
nachdem die Aufkldrung ergeben hat, dass er der Morder seines Vaters und
der Ehemann seiner Mutter ist, ist eine neue Situation entstanden, aus der
er nicht mehr ohne Konsequenzen herauskommen kann.

Zwar mag man Odipus die Art der Aufkldrung anlasten, in deren Verlauf
er Teiresias und Kreon in der Sache ungerechtfertigt beschuldigt und in den
Augen mancher Interpreten erst erstaunlich spit zur Erkenntnis kommt.
Aber beides wird von Sophokles sorgféltig motiviert, und selbst wenn man
die spite Einsicht als ein Sich-Sperren gegen die Realitit deuten wollte,
wire zu fragen, inwiefern darin eine Tragik zu sehen wire, wenn jemand
nicht zur Kenntnis nehmen wollte, was er frither bereits getan hat, da die Tat
und die Folgen auch durch die Bereitschaft, die Taterschaft anzuerkennen,
nicht mehr zu verhindern wiren. Um einen subjektiven Intentionenkonflikt,
bei dem die Konsequenzen der eigenen Entscheidung nicht bedacht wiren,
handelt es sich dabei jedenfalls nicht. Dass die Wahrheit auf jeden Fall ans
Licht kommen wird, das weil3 der Seher Teiresias von vornherein (O7 341):
Das miisse geschehen, weil Apollon als treibende Kraft im Hintergrund
stehe (vgl. OT 376 f.). Und es ist die Tat als solche, die Odipus, nachdem
sie aufgeklart ist, aus der Gemeinschaft aussondert (OT 96-98).

Aristoteles hatte denn auch beim Konig Odipus, der seinen Vorstellun-
gen von der besten tragischen Handlungsstruktur entspricht, die schwer-
wiegende Hamartia des Odipus in einer unwissentlich begangenen Tat
gesehen.’® Aus dieser Tat, der Erschlagung des Laios, die im Stiick durch
die besondere Situation am Dreiweg erklart wird, ergeben sich die weiteren
Konsequenzen, sowohl in der Vorgeschichte (Heirat der Mutter) als auch in
der Bithnenhandlung (Seuche in der Stadt als Anlass fiir die Aufklarungs-
forderung Apollons, Erkenntnis des Téters), die sich zu einer entsetzlichen
Katastrophe addieren. Die wissenschaftliche Kontroverse, ob Odipus tat-
sdchlich diesen ‘Fehler’ machen musste oder ob er ihn hitte vermeiden
konnen, lauft letztlich auf die Frage hinaus, ob die aristotelische Tragik-
Konzeption in dem oben vorgestellten Verstéindnis gemeint bzw. ob sie
tragfdhig ist. Allerdings wird man von vornherein feststellen miissen, dass,
wenn Odipus fiir den Mord an dem Vater und dessen Folgen selbst mehr
oder weniger verantwortlich wére, er ihn also hétte vermeiden konnen, man
kaum noch von einem eigentlich tragischen Geschehen sprechen konnte.

Eine wichtige Grundlage fiir die Interpretation des Verhaltens des
Odipus ist seine Reaktion auf den Orakelspruch in Delphi, als Odipus dort
an Apollon die Frage richtet, wer denn seine Eltern seien. Die Antwort ist,
dass er mit seiner Mutter Kinder zeugen miisse und Mdrder seines leiblichen
Vaters sein werde (OT 791-793). Weil Odipus diese Antwort auf seine

3 Vgl. oben Anm. 19.



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 229

Eltern in Korinth bezieht und deswegen dorthin nicht zuriickkehren will,
gerit er tiberhaupt in die Konfliktsituation mit seinem leiblichen Vater. Nach
Schmitts Ansicht habe Odipus die Antwort verkannt, denn sie bedeute nichts
anderes als: “Der Mann, den du erschlagen wirst, ist dein Vater, die Frau
die du heiratest, ist deine Mutter.”40 Es ist fraglich, ob das das naheliegende
Verstiandnis eines Mannes sein kann, der zwar durch die Indiskretion eines
Betrunkenen iiber seine Herkunft verunsichert wurde, aber weiterhin auch
nach der Orakelaussage keinen Grund haben kann, daran zu zweifeln, dass
seine Pflegeeltern in Korinth seine wirklichen Eltern sind, und Korinth
meidet, um die Erfiillung der Weissagung zu verhindern.*!

Die durch das Aufklirungsbemiihen des Odipus auf der Biihne voll-
zogene Rekonstruktion der Kontexte in der Vorgeschichte macht fiir die
handelnden Figuren wie fiir die Zuschauer klar, dass nicht nur Odipus ein
Orakel erhalten hat, in dem das spétere Geschehen als ‘ein Muss’ verkiindet
wurde, sondern dass auch schon seinem Vater Laios durch ein Orakel
geweissagt worden war, dass notwendigerweise sein Sohn ihn téten werde
(OT 711-714). Dass Laios sich dem ihm gegebenen Orakel nicht durch
die Aussetzung seines Sohnes Odipus hatte entziehen kdnnen, ist eine
der Erkenntnisse, die das Drama zu Tage fordert und die insgesamt einen
Eindruck von der Zwangsldufigkeit der Ereignisse vermitteln. lokaste, die
als jemand dargestellt ist, die den Wert von Orakeln mit Skepsis betrachtet,
ist die erste, die das erkennt und sich selbst totet.

Der Versuch des Odipus, das Wirksamwerden der Weissagungen zu ver-
meiden (O7 794 ft.), erscheint angesichts des gottlichen Willens, der hinter
den Orakeln und der Notwendigkeit der Aufklarung erkennbar wird, von
vornherein zum Scheitern verurteilt. Ein objektiver Schuldtatbestand ist bei
Odipus auf jeden Fall vorhanden, an einen subjektiven soll man der Hand-
lungskonstruktion des Stiickes zufolge offenkundig nicht denken.*> Um so

40 Schmitt (0. Anm. 6) 33 Anm. 110; er beruft sich dabei auf H. Flashar, “Familie,
Mythos, Drama am Beispiel des Oedipus”, Colloquium Helveticum 19 (1994) 51-74.
Flashar hatte das Orakel wiedergegeben als “Du wirst deine Mutter heiraten und deinen
Vater toten”, Odipus habe aber nicht verstanden, dass er damit die Antwort auf seine
Frage erhalten habe (66). Vgl. auch Flashar (0. Anm. 2) 113 u. 118: “[Odipus] ist fiir sein
Scheitern gerade dann verantwortlich, wenn er vorher eigens gewarnt worden ist” (ge-
meint ist wohl: durch das Orakel); seine Gesamtdeutung des Odipus ist offenbar stark
von Lefévre (0. Anm. 36), Schmitt (0. Anm. 36) und Flaig (0. Anm. 36) beeinflusst.

41 Schmitts Auslegung dieses Orakelspruchs ist mit Recht von Schwinge 2003
(0. Anm. 7) 129 Anm. 8 zuriickgewiesen worden.

4 Nichtsdestoweniger fiihlt sich Odipus durch seine Taten ‘von Grund auf
schlecht” (OT 822), fiihlt sich dafiir verantwortlich (OT 1288 f.; 1373 f.), obwohl er
weil}, dass Apollon die Triebkraft war (OT 1329 f.). Dazu Hegel (Vorlesungen iiber
Asthetik [o. Anm. 23] IIT 545): “Das Recht unseres heutigen, tieferen BewuBtseins
wiirde darin bestehen, diese Verbrechen, da sie weder im eigenen Wissen noch im



230 Anke und Bernd Manuwald

mehr miissen sich die Zuschauer vom Schicksal des Haupthelden durch
Mitleid mit ihm und Furcht, dass sie ebenso unwissentlich etwas Schlim-
mes tun konnten, erschiittert fithlen. Insofern ist es nachvollziehbar, dass
Aristoteles diese Handlungsstruktur als die fiir eine Tragddie optimale ansah.

Nach diesen verschiedenen Einzelbeobachtungen gilt es ein Fazit zu ziehen:
Die Frage, ob die Griechische Tragddie ‘tragisch’ sei, 14sst sich nicht mit
einer einfachen Bejahung oder Verneinung beantworten. Angesichts der viel-
faltigen Handlungsstrukturen der erhaltenen griechischen Tragddien, von
denen hier nur einige Beispiele behandelt wurden, erscheint es schwierig,
eine fiir alle Dramen passende Tragik-Konzeption zu entwickeln bzw. eine
der gegebenen anzuwenden. Es gibt Tragodienhandlungen, die zwar drama-
tisch dulerst wirksam, aber weder nach der Tragik-Konzeption des Aristo-
teles noch etwa nach der Schillers oder Hegels eigentlich tragisch sind.
Ebenso wenig lédsst sich der Intentionenkonflikt im Sinne Schmitts allge-
mein als Definition des Tragischen auf die Griechische Tragddie anwenden.

Dennoch liee sich — ausgehend von Aristoteles’ Einstufung des
sophokleischen Kdnig Odipus als einer Mustertragddie, die daher von
ihm fiir besonders geeignet gehalten wurde, die spezifischen Wirkungen
der Tragddie, Furcht und Mitleid,*? zu erregen — ein Ansatzpunkt fiir eine
Bestimmung des Tragischen in der Griechischen Tragddie gewinnen. Die
Wirkung des Kénig Odipus auf den Zuschauer beruht vor allem darauf,
dass die Diskrepanz zwischen der durch das (objektiv schuldhafte) Tun
der handelnden Figur herbeigefiihrten Katastrophe und der personlichen
Verantwortung, die diese Figur in moralischer Hinsicht dafiir hat,
ausnehmend grof ist. Lésst man das Konzept einer solchen Diskrepanz
nicht nur in dem aristotelischen Idealfall gelten, dass die tragische Figur
in Unkenntnis der handlungsrelevanten Umstinde handelt und insoweit
gar keine Moglichkeit hatte, die Folgen ihres Handelns zu iibersehen,
sondern bezieht — iiber das von Aristoteles ausdriicklich Gesagte hinaus —
weitere Félle mit ein, in denen fiir den Handelnden entlastende Faktoren
anzunehmen sind, dann ldsst sich das Konzept gewiss nicht auf alle, so
doch auf eine groflere Zahl griechischer Tragddien anwenden. Solche
Faktoren konnen dann durchaus auch bei einem schuldhaften Handeln
gegeben sein, d.h. bei Handlungen, bei denen derjenige, der sie ausfiihrt,
weill oder jedenfalls wissen miisste, dass er einen Normverstof3 begeht,

eigenen Wollen gelegen haben, auch nicht als die Taten des eigenen Selbst anzuer-
kennen; der plastische Grieche aber steht ein fiir das, was er als Individuum vollbracht
hat, und zerschneidet sich nicht in die formelle Subjektivitit des SelbstbewuBtseins und
in das, was die objektive Sache ist”.

4 Zu dem hier zugrunde gelegten Verstindnis von ‘Furcht und Mitleid’ vgl. oben
Anm. 17.



Ist die Griechische Tragddie ‘tragisch’? 231

z. B. wenn eine Aktion in einer Entscheidungssituation erfolgt, die keinen
schuldfreien Ausweg zulésst (z. B. Agamemnon, Orest) oder wenn sich der
Handelnde in einer psychischen Notsituation befindet (z. B. Phaidra und bis
zu einem gewissen Grade auch Medea). Sicher wird man hier Abstufungen
des ‘Tragischen’ einrdumen miissen, aber auch solche Tragddien kénnen
die nach Aristoteles tragodienspezifische Wirkung beim Zuschauer entfal-
ten. Insofern demonstrieren die griechischen Tragddien — in der Welt des
Mythos, die auch unmittelbar vom Willen personaler Gétter beeinflusst sein
kann — durch die in ihnen vorgefiihrte ‘Tragik’ die Fragilitit der condition
humaine in unterschiedlichen Facetten.

Korrektur-Zusatz. Erst nach Abgabe des Manuskripts (September 2010)
wurde uns die Arbeit von P. Judet de La Combe, Les tragédies grecques
sont-elles tragiques? Thédtre et théorie (Montrouge 2010) bekannt, die bei
gleichartigem Titel eine etwas anders gerichtete Zielsetzung hat. Das In-
teresse des Verfassers gilt insbesondere dem Spannungsverhéltnis, das er
zwischen den auf das Allgemeine gehenden Tragik-Theorien des deutschen
Idealismus und der Deutung einer je individuellen Tragddie sieht.

Anke und Bernd Manuwald
Koln

ABTOpPBI aHAM3UPYIOT PA3IIUYHBIC MMOMBITKH OTBETHTH HA BOIPOC, B KAKOM OTHO-
LIEHUH FPeUecKast Tpareusi MOXKET CUATAThCs “‘“Tparmueckoil”’, paccMaTpuBast CTe-
MICHb CBOOOJIBI TEPOsI, MIPEACTABICHHS O BUHE M COOTBETCTBUE MEXKIY YCIIOBHSIMH,
B KOTOpBIC IIOCTABJICH TEPOii, M €r0 COOCTBCHHBIMU PCIICHUSIMHU. AHAIN3 BEIET K
OTPHIIATEIIFHOMY PE3yJIBTaTy — HU OJ[HA M3 TPEITaraBIINXCs 10 CHX MOpP KOHIICTI-
IIUH TParm4ecKoro, BKITIOUAs U HEJJABHIOK, IPHHAICKAITy0 ApOoracty LImurry,
HE MpUMEHUMA K OOJBIIMHCTBY JOMICANINX Tparequid. Tem He MeHee, Oeps 3a oT-
MIPaBHYIO TOUKY [[aps Douna, 0Opa3OBYIO TPAreIUO B IUIAHE BO30YKICHUS B 3pU-
Tele “CTpaxa M COCTpaJlaHus”’, aBTOPBI HAXOAAT BO3MOXKHBIM CUUTATh APUCTOTEIICB-
CKYFO KOHIICTIIHIO TPArHYECKOTO (B €€ PacIIMPUTEIBHON TPAKTOBKE) MPUMEHUMOMN
K OOJIBIIMHCTBY TPEUCCKUX TPATSIUI: CyTh TPArUUCCKON CUTYAIlUH 1 TPAruIeCKOro
BO3MICHCTBUS COCTOUT B PA3UTEIILHOM HECOOTBETCTBUH MEXIy MacIITabaMu Kara-
CTPOdBI, KOTOpasi BBI3BaHA TIOCTYIIKAMHU TepPOSI, U JIUIIb HE3HAYUTCIHLHOMN CTCIICHBIO
€ro CyObCKTHBHOW OTBETCTBCHHOCTH 3a HEe.



