Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

MONARCHIE UND DEMOKRATIE
IM OEDIPUS COLONEUS

Das als Ideal dargestellte Konigtum des Theseus im Oedipus Coloneus
wird in der Forschung ganz verschieden verstanden. Manche sehen in ihm
eine Monarchie,! andere hingegen das Fiihrertum in der Demokratie,? oder
deren Reprisentation in der Gestalt des Theseus selbst.> Die Annahme
scheint schwierig, dass der Dichter die geltende politische Gesamtordnung
zum Problem gemacht hat. Eine nihere Betrachtung zeigt jedoch in einer
breit angelegten Behandlung des Verfassungsthemas die Begriindung einer
neuen Staatlichkeit.

I D.-A. Kukofka,“Sophokles: Oidipus auf Kolonos. Eine Interpretation”, Gym-
nasium 99 (1992) 107 £.; Th. A. Szlezak, “Sophokles oder die Freiheit eines Klassikers”,
in: E. Pohlmann, W. Gauer (Hgg.), Griechische Klassik (Nirnberg 1994) 83-85;
J. Grethlein, Asyl und Athen. Die Konstruktion kollektiver Identitdt in der griechischen
Tragddie (Stuttgart — Weimar 2003) 271-273; J. P. Wilson, The Hero and the City.
An Interpretation of Sophocles’ Oedipus at Colonus (Ann Arbor 1997) 198 f. bemerkt,
‘a distinctly antidemocratic flavor’, mochte Sophokles aber nicht als Monarchisten
verstehen; fiir J. Beer, Sophocles and the Tragedy of Athenian Democracy (Westport,
CT 2004) 167 f., ist Theseus ein Aristokrat und kein demokratischer Fiihrer.

2 M. W. Blundell, “The Ideal of Athens in Oedipus at Colonus”, in: A. H. Sommer-
stein et al. (Hg.), Tragedy, Comedy and the Polis (Bari 1993) 300-302, 306; G. Ugolini,
“L’ immagine di Atene e Tebe nell’ Edipo a Colono di Sofocle”, QUCC N. S. 60 (1998)
36,44, 51 1.

3 P. Vidal-Naquet, “Oedipe entre deux cités. Essai sur I’ Oedipe a Colone”, in:
J.-P. Vernant, P. Vidal-Naquet, Mythe et tragédie 11 (Paris 1986) 187: “...Thésée, ce
roi-Ecclésia, cette incarnation de la souveraineté populaire...”; S. Mills, Theseus, Tra-
gedy and the Athenian Empire (Oxford 1997) 170: “They (the Chorus) represent the
Athenian democracy when Theseus is absent, while Theseus himself represents the fi-
nest qualities of the democracy when he is present”; H. J. Walker, Theseus and Athens
(Oxford 1995) 171 f., sagt zundchst zwar, dass Theseus kein Demokrat sei, sondern
eine hohere Autoritdt verkdrpere, deren Anspriichen das Volk im Stiick gehorchen
miisse, findet dann aber doch, dass Sophokles seinen Helden nicht von der demokra-
tischen Stadt des 5. Jh. distanziere, vielmehr dass diese durch ihn reprisentiert werde;
A. Markantonatos, Oedipus at Colonus (Berlin — New York 2007) 13, 20 f., verteidigt,
‘the profoundly democratic consciousness’ des Dichters. — Nach G. Donini, “Sofocle
e la citta ideale”, ASNSP, Classe di Lett. e Filos. 111, 16 (1986) 449—460, ist das im OC
gezeichnete Herrscherideal ein im wesentlichen menschliches Vorbild, welches dazu
dient, die Moral der athenischen Mitbiirger im Krieg zu stirken (460).



254 Christoph Eucken

Das Thema wird im Eingang des Dramas exponiert. Oedipus, eben in
Kolonos angelangt, erkundigt sich bei dem ‘Fremden’ (66—69):

Ot Gipyel TIg OTAV 1 T T TANOeL AOYOC;
Ee. €k 100 kaT 60TV Pacilémg Tad GpyeTaL.
Ot 0010g 8¢ Tig AOY® Te kol 60EveL KPOLTET;
Ee. Onoedg kaleltal, 100 Tplyv Aly€wmg TOKOC.

Die Frage des Oedipus, ob in Attika eine Monarchie oder eine Demo-
kratie bestehe, setzt die Mdglichkeit beider Verfassungsformen in dieser
Welt voraus und nimmt der Auskunft, dass Theseus der regierende Ko-
nig sei, die Bedeutung eines selbstverstindlichen Anschlusses an die
Tradition.* In ihr enthalten ist die Ablehnung der entgegengesetzten
Version, die Euripides zuvor in den Hiketiden entwickelt hat. Dort ist
Theseus Begriinder und Vorsteher der Demokratie und damit — wie bei
Sophokles als Konig — der vorbildliche Staatsmann, der sich auch in einer
vergleichbaren Rettungsaktion fiir Hilfesuchende gegen die Thebaner be-
wihrt. Die Gemeinsambkeit erstreckt sich auch auf das hier angeschlagene
Verfassungsthema: Theseus verteidigt bei Euripides die Demokratie in
einem elaborierten Redekampf (403-455) gegen den Herold des mo-
narchisch regierten Theben. Sophokles wird die Gegeniiberstellung der
beiden politischen Entscheidungsformen in diesen zwei Staaten aufneh-
men, sie aber in gestalthafter, nicht in diskursiver Form durchfiihren.
Gegen die Hiketiden kiindigt sich somit hier, zentriert um dieselbe Gestalt,
ein Agon mit grundsétzlich gleicher Fragestellung an.

Auffallend ist der ungewohnliche Ausdruck fiir Demokratie €t TANOgL
AOyoc® mit dem variierenden Anklang in der Kennzeichnung monarchi-
schen Herrschens Adym te xol 00ével. Die Hervorhebung von Adyog
in je verschiedener Verbindung und Bedeutung’ weist auf den besonderen
Gesichtspunkt in der folgenden Auseinandersetzung voraus.

Oedipus erwartet Theseus, zundchst aber trifft er auf demokratische
Strukturen. Der Koloneer, der ihn ‘nicht ohne die Polis’ (molemg diyo
47 f.) aus dem Eumenidenhain wegweisen will, geht zu “den Demotai hier,

4 In dieser Weise versteht Grethlein (0. Anm. 1) 288-290, das Bild der Monarchie,
in dem somit keine Stellungnahme gegen die Demokratie enthalten sei.

5 Adyog erklért das Scholion mit 16y 0g, Bonitz hat danach xpditog konjiziert (auf-
genommen in der Ausg. von Schneidewin — Nauck [Berlin® 1883]).

¢ Vgl. J. C. Kamerbeek, The Plays of Sophocles. Commentaries VII (Leiden 1984)
33 zuv. 68.

7 Adyog ist fiir sich kein Ausdruck fiir Demokratie, so dass der Gebrauch des Be-
griffs zur Beschreibung monarchischer Herrschaft eine Mitsprache des Volkes bedeu-
ten wiirde, wie P. Easterling, “Constructing the Heroic”, in: C. Pelling (Hg.), Greek
Tragedy and the Historian (Oxford 1997) 34, meint; vgl. gegen diese Deutung auch
Grethlein (0. Anm. 1) 272 A. 47.



Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 255

nicht von der Stadt” (tolg €vO&d avTOD PN kKot Gotv dnpotalg 78),
um ihnen den Fall anzuzeigen. “Sie werden entscheiden” (kpivodot),
ob er bleiben kann oder nicht (79 f.). Der aus ihnen bestehende Chor
verfahrt dann nach demokratischen Regeln, um Oedipus dazu zu bewegen,
das Heiligtum zu verlassen. Er erklédrt sich bereit, wenn er eine Rede in
seiner Versammlung vorbringen werde (A0yov € TV’ olo€lg mPOg €UV
Aéoyav), dort wo es statthaft ist (ivoe maior vopog), ihn anzuhdren (166—
169). Und Antigone fordert den Vater auf, gemil3 den ‘Biirgern’ zu handeln
und ihnen zu gehorchen (& mhtep, dotolg i xpn HEAETAV, ETKOVTOG
0 det xdxovovtag 171 f.). Sie haben als Kollektiv eine Autoritdt und
vertreten mit Selbstbewusstsein die Anspriiche der Polis (184—187).% Die
so als formelle Biirgerversammlung eingeleitete Szene zeigt in ihrem
Fortgang — bei manchen erfreulichen Ziigen — die Defizienzen dieser
lokalen demokratischen Instanz. Das Versprechen, Oedipus Aufenthalt zu
gewidhren (176 f.), bricht der Chor, als er dem vergeblich Widerstrebenden
die Wahrheit tiber seine Herkunft entrissen hat (204—226), und gibt dann
dafiir auch noch eine zweifelhafte rechtliche Begriindung (229-236);
immerhin lasst er sich durch dessen Rede umstimmen, den Entscheid des
Herrschers abzuwarten (292-295). Fiir seine kultische Entsiihnung ist
er besorgt (461-506), bedrdngt ihn dann aber wieder mit der sinnlosen
Befragung iiber seine Freveltaten (510-548). Dem macht gliicklich das
Erscheinen des Konigs ein Ende.

Sein Verhalten hebt sich glinzend von dem seiner Untertanen ab.’
Mit groBziigigem Entgegenkommen 10st er die Schwierigkeiten, die jene
Oedipus bereit haben (551-574), die Ungewissheit, ob er im Lande bleiben
kann, und den Schmerz, sich mit der Schmach seines Lebens bloBgestellt
zu sehen. Theseus begegnet ihm als Mensch, den ein fundamental gleiches
Schicksal mit dem anderen verbindet, nicht als Institution, die einen Fall
zu kldren hat. Dazu gehort, dass er den Chor nicht befragt, ihn auch nicht
zu lberreden sucht oder mitbestimmen ldsst. Zwar sind die Demoten
schlieBlich vom Anliegen des Oedipus, in Kolonos begraben zu werden,

8 Den demokratischen Charakter des Chors heben hervor: Blundell (0. Anm. 2)
296-299; Walker (0. Anm. 3) 174-179; Easterling (0. Anm. 7) 34. Grethleins Kritik
(0. Anm. 1) 272 A. 47, an Walker geht von der zu schmalen Basis der isoliert genomme-
nen Ausdriicke Aéoyn und apdtov dmofdg aus. Die zweite Wendung besagt allerdings
nichts liber ‘Demokratie’; aber die hier szenisch ausgebreitete Prozedur, in einer Aéoyn
von &ototl durch Rede und Argument zur Entscheidung iiber den Fliichtling zu kom-
men, zeugt davon, dass dieser lokale Demos “the closest thing in this play to the normal
machinery of Athenian democracy” ist (Walker 177).

2 A. Lesky, Die tragische Dichtung der Hellenen (Gottingen? 1972) 251: “Zu ver-
stehen ist diese bis zur Widerwértigkeit gesteigerte Partie nur aus der Kontrastwirkung,
die der Dichter so dem Theseusakt (...), diesem schonsten Denkmal attischer Humani-
tat, sicherte.”



256 Christoph Eucken

iiberzeugt und wagen eine vorsichtige Empfehlung fiir ihn (629 f.), aber
Theseus gibt seine endgiiltige Zusage, ohne auf ihr Votum einzugehen,
gemal den fiir ihn personlich geltenden Verpflichtungen als Waffenbruder
des Oedipus und als Herrscher gegeniiber dem Schutzflehenden, der dem
Lande und ihm selbst nicht geringen Vorteil bringt (631-641). Es sind
Gebote frommer Achtung (cefiobeic 636).10

Auch bei der nachfolgenden Uberlassung des Oedipus in den Schutz
der Koloneer (653; 666 f.) wie insbesondere in der tatkraftigen Abwehr
der Thebaner wird er sich nicht mit den Biirgern verstidndigen, sondern
von sich aus entscheiden (897 ff.). Das Verhiltnis von Konig und Volk
ist so in dieser ersten dramatischen Entgegensetzung fiir das ganze
Drama festgelegt. Auch findet es dabei eine wesentliche Begriindung im
unterschiedlichen Umgang mit dem Wort. Im kultischen Bereich wissen
die Demoten gegeniiber den Eumeniden zu schweigen (130-133), nicht
aber in der sie liberfordernden profanen Erfahrung. Wenn nun Theseus
iiber die Bedenken und Angste des Chores in Oedipus’ Gegenwart dis-
kutieren wollte, wiirde er diesen aufs Neue verletzen. Er schweigt iiber
die mit seinem Schicksal gegebenen Probleme und kann nur als Monarch
sich damit durchsetzen. Hier ist eine zum Ende hin starker hervortretende
Motivverbindung angelegt.

Diese Darstellung von Herrschaft tiber ein Volk unterscheidet sich
markant von der in friiheren sophokleischen Dramen. Dort sind die
Meinungen der Untertanen mitbestimmend flir den Herrscher. Der Konig
Oedipus tliberwindet sich, der Bitte des Chors zu folgen, und gibt in der
Vorstellung, damit gegen sich selbst zu handeln, Kreon frei (OR 668—672);
in der Antigone sieht sich Kreon in allen falschen Beschliissen entscheidend
von ihm gestiitzt und wird zu spét durch ihn zur Umkehr bewogen (1091—
1114)."" Eine Form demokratischer Legitimierung staatlicher Fiithrung ist
selbstverstiandlich anerkannt; die geltende Polisordnung bildet im Ganzen
noch den unbezweifelten Rahmen.

Hier aber wird sie im Kontrastbild von Thebens Verfassung zum
Gegenstand der Kritik. Nach Ismenes Bericht bestehen in dieser Stadt ganz
andere Verhiltnisse als in Athen: Die Oedipussohne hatten die Herrschaft
zundchst Kreon iiberlassen, sie aber dann doch fiir sich beansprucht.
Eteokles hat jetzt Polyneikes aus der Stadt vertrieben und dieser riickt
mit einem Heer aus Argos an, um sie zuriickzuerobern (365-381). Als
ihr Vertreter kommt nun Kreon (396 f.), der sich ebenfalls als Herrscher
vorstellen wird (850 f.). In Theben regiert nicht unangefochten ein Konig

10 Die Konjektur von Lloyd-Jones — Wilson (Oxford 1990): cé€Bac 0eig bedeutet
keine Minderung des religidsen Sinnes.

1'Vgl. C. Eucken, “Das Drama zwischen Kreon und dem Chor in der Antigone”,
Wiirzb. Jbb. 18 (1992) 77-87.



Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 257

wie in Athen, vielmehr kdmpfen drei Pritendenten in wechselnden Al-
lianzen um die Macht. Kreons Auftritt macht einen weiteren Grundzug
der thebanischen Verfassung im Gegensatz zur athenischen deutlich. In
seiner Rede, in der er Oedipus auffordert, nach Hause zuriickzukehren,
beruft er sich darauf, dass er “beauftragt” sei, “nicht von einem Einzelnen,
der ihn gesandt habe, sondern von allen Biirgern” (00k €& £€vog oteilavog,
AAL otV VO TavTemv kedevoBeig 737 f.), und bekriftigt dies mit den
Worten: “Das ganze Volk ruft dich zu Recht” (ndg ce Kadpeimv Aewg
KoAet dikaiwmg 741 f).

Nun ist diese Behauptung sicher insofern falsch, als Kreon und die
Thebaner Oedipus nicht zu sich nach Hause, sondern in ihre Gewalt
auBerhalb ihrer Stadt bringen wollen. Aber dass das Volk auch nicht der
Aussendung des Kreon zugestimmt hat, folgt daraus nicht'2. Umgekehrt
wird seine generelle Beteiligung an gesamtstaatlichen Beschliissen evident
in der Figur des Kreon selbst. Als der versierte Rhetor, als der er geschildert
und bezeichnet wird (761 f., 806 f.), représentiert er die Welt 6ffentlicher
Uberredung und #hnelt gerade auch mit seiner zweifelhaften Berufung
auf das Volk einem Demagogen.!3 In dieser Art staatlicher Fiihrung steht
er Theseus gegeniiber, der es grundsitzlich nicht im Sinn hat, sein Volk
tiberreden zu wollen. SchlieBlich wird die Klage des Polyneikes, dass
Eteokles “die Polis iiberredet” (moAv 8¢ meicac) habe, ihn zu vertreiben
(1295-1298), das Zusammenwirken von Herrscher und Menge in Theben
bestdtigen.!4

Aus diesem Verhiltnis ergeben sich weitere Probleme. Als Kreon zur
offenen Gewalt tibergeht und Antigone zusammen mit der zuvor gefangenen
Ismene dem Vater wegraubt, erklart er, dass er dies, obwohl er Herrscher
(TOpavvog) sei, auf Anordnung (toy0eic) des Vaterlands und der Freunde
tue (850 f.). Dagegen wird Theseus nachdriicklich ausfiihren, dass die Stadt
ihn dazu nicht erzogen habe und nun von ihm eine unverdiente Schmach
erleide (911-931). Doch gerade auch mit dieser Kritik hat Kreons Anspruch
einen die politische Struktur Thebens erhellenden Sinn. Alle Herrscher sind

12 Blundell (0. Anm. 2) 303 f., sieht keinen Grund, die Legitimierung von Kreons
Aussendung durch das Volk zu bezweifeln; und dass diese auf demokratische Verhalt-
nisse, wie sie in Athen bestehen, hindeutet, betont zu Recht Grethlein (0. Anm. 1) 295.

13 Vgl. Thukydides’ Darstellung des Athenagoras als ‘Prostates’ des Volkes, in
dessen Namen er den Machtkampf gegen den staatsménnisch {iberlegenen Rivalen
Hermokrates fiihrt (6, 35, 2; 39).

14 Ein Hinweis auf die in Theben institutionalisierte politische Debatte liegt
wohl auch darin, dass die Sohne des Oedipus ihren Vater “um eines kleinen Wortes
willen” (€tovg opikpod xaprv) vor der Verbannung héitten bewahren kdnnen (441—
444). — D. M. Juffras, Friendship and Faction in Sophocles: Greek Political Thinking
and the Ajax, Antigone, and Oedipus at Colonus (Diss. Michigan 1988) 128-142, legt
dar, dass Oedipus’ Verbannung aus Theben mehr politisch als religiés motiviert war.



258 Christoph Eucken

dort TOpavvor.s Der hier sich selbst so bezeichnet, achtet nicht die fremde
Stadt und den unter dem Schutz der Goétter stehenden Oedipus und meint,
sich dabei als Vollstrecker des hoheren Willens seiner Polis hinstellen zu
konnen. Seine von ihm selbst zugegebene Hybris (883) richtet sich nicht
gegen das eigene Volk, sondern in dessen Namen gegen menschliches und
gottliches Recht.

Theseus hingegen wird nicht TOpavvog genannt, sondern Bocirietg (67),
KOpLog (288), Nyepumv (289), kpatvav (862), avaé (1130, 1499, 1650, 1759)
und xoipavog (1287, 1759);16 er herrscht iiber die lokal selbstverwalteten
Biirger, in deren Namen er niemals spricht, steht aber dabei im stindigen
Dienst seiner Aufgaben!” und handelt im Bewusstsein schlechthinniger
Abhéngigkeit von der hoheren Instanz der Gotter.'® Diese Demut, die
mehr in personlicher Verantwortlichkeit als in der fiir seine Untertanen
maligebenden kultischen Sorglichkeit besteht,'® verleiht seiner Macht die
sichere geistige Ausrichtung.??

Dem gegenwirtigen Zustand der Stadt Athen kommt weniger dieses in
ihre Vergangenheit projizierte Ideal staatlicher Ordnung als das Gegenbild
im politisch aufgewiihlten Theben nahe. Die Ahnlichkeit liegt nicht nur
in einer Situation von Stasis, schlechten Anfiihrern und mif3brauchlicher
Rhetorik,?! sondern in der Verfassung selbst. Gezeigt wird zwar nicht

15V, 373: xparog tvpavvikodv fiir die Herrschergewalt in Theben iiberhaupt;
v. 419: tupavvic und v. 449: tupavveverv fiir die Herrschaft von Eteokles und Poly-
neikes; v. 851 und 1338: tOpavvog fiir Kreon bzw. fiir Eteokles.

16 Vgl. Ugolini (0. Anm. 2) 42.

17 Exemplarisch sind seine letzten, vom Chor besiegelten Worte (1776): o0 del
W &moKApLvELY.

18 Diese Haltung tritt in entscheidenden Situationen hervor, bei der Begriilung des
Oedipus, bei der er sich mit ihm angesichts der Ungewissheit iiber den nédchsten Tag
gleichstellt (567 f.), und beim Auszug zum Kampf, in dem er seinem moglichen Tod
entgegensieht (1040 f.).

19 Pointiert kommt dies nach dem Eingang noch einmal in der Situation zum Aus-
druck, in der er ein Opfer fiir Poseidon unterbricht, um dem Chor und Oedipus zu Hilfe
zu eilen (887-890).

20 P. J. Ahrensdorf, Greek Tragedy and Political Philosophy. Rationalism and Reli-
gion in Sophocles’ Theban Plays (Cambridge 2009) 73-82, versucht, Theseus dadurch
zum idealen aufgeklirten Staatsmann zu machen, dass er ihm fromme Uberzeugungen
abspricht und Handlungen, die sie ausdriicken, als Konzession an die unaufgeklérten
Untertanen deutet. Damit macht der Autor, ohne sich dariiber ganz klar zu sein, das
Stiick zur Posse. Am Ende haben wir im grossen Staatsmann den Schauspieler zu be-
wundern, der so tut, als sei ein iibernatiirliches Entriickungswunder geschehen (1649—
1655, 1751-1753), wihrend der lebensmiide Oedipus moglicherweise einfach in eine
Grube gesprungen ist (S. 55 f.m. Anm. 9).

21 Dies ist Ofters bemerkt worden: vgl. Blundell (0. Anm. 2) 304 f.; Szlezak
(0. Anm. 1) 84; Ugolini (0. Anm. 2) 50; M. Altmeyer, Unzeitgemdfies Denken bei
Sophokles (Stuttgart 2001) 282; Grethlein (0. Anm. 1) 293-299.



Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 259

eine Demokratie, aber im Bild einer labilen, geteilten und umstrittenen
Monarchie mit gesamtstaatlicher Beteiligung des Volkes ein wesentlicher
Aspekt ihres Funktionierens.

Bei Thukydides ist die Frage, wer in der Demokratie die Prostasie
innehat, fiir die Geschichte der Stadt entscheidend. Die dauernde Herr-
schaft des iiberragenden Perikles fiihrt sie zur Hohe, die Kédmpfe der
einander ebenbiirtigen Nachfolger treiben sie in den Ruin (2, 65, 5-13).
Und so kann der mpootétng geradezu als tOpavvog erscheinen. Im ne-
gativen Sinn wird Perikles mit diesem Ausdruck in der Alten Komddie
bezeichnet,?? im positiven hat spdter Isokrates das ideale Herrschertum
des Theseus — im Anschluss an Thukydides und dessen Perikles-Bild —
als tupavvetlv im demokratischen Wettbewerb um die dpetn definiert
(10, 35-37). Bei Sophokles dient das demokratische Element einer
rechtlichen Entgrenzung der Tyrannosherrschaft, einer — religios gesehen —
angemaliten Souverdnitt.

Neben der kontrastierenden Darstellung von je verschiedenartiger
Volksbeteiligung in den beiden Monarchien gibt es eine weitere radikalere
Problematisierung von Demokratie in der Auseinandersetzung tliber 6ffent-
liche Uberredung und Debatte. Vorbereitet in der unnétigen und qualvollen
Befragung des Oedipus durch den Chor wird sie voll ausgefiihrt in dessen
Konfrontation mit Kreon.

Im ersten Redekampf der Beiden wird die Redeweise selbst {iber die
inhaltliche Kontroverse hinaus zum Thema. Oedipus hat auf Grund der
Nachrichten Ismenes das heuchlerische Angebot Kreons, nach Theben
zuriickzukehren, als Versuch durchschaut, ihn in seine Gewalt zu locken.
Aber in den ersten Worten seiner Entgegnung geht er darauf noch nicht
direkt ein, sondern ‘zieht ein ganzes offentliches Wesen und Gebaren an
das Licht’:?3

Oh du, der du dich zu allem erdreistest und wohl aus jeder Sache
mit listigem Kunstgriff eine gerechte Rede herausbringen wiirdest

(761 £).24

Oedipus sieht in Kreon den perfekten Vertreter der Rhetorik und mit
seiner Gestalt ist diese Kunst allgemein verworfen: “Im Reden bist du
gro} (yYA@oon ov dewvog), ich kenne aber keinen Mann, der bei jeder
Sache gut redet” (806 f.). Hier ist das Ideal der Rhetorik, das e Aéyeiv,

22 Vgl. Kratinos Fr. 258 K.—A.; Telekleides Fr. 45 K.—A. und J. Schwarze, Die
Beurteilung des Perikles durch die attische Komddie und ihre historische und
historiographische Bedeutung (Miinchen 1971) bes. 170 ff.

23 K. Reinhardt, Sophokles (Frankfurt a. M. 41976) 220.

24 Konstruktion von A6yov dikaiov nach Kamerbeek (0. Anm. 6) 116.



260 Christoph Eucken

selbst genannt.?’> Es gibt kein Argument oder Gegenbeispiel, wodurch
die Erkenntnis des Oedipus relativiert wiirde. Und so erscheint auch
fiir das Wesen der Rhetorik exemplarisch der im Folgenden dargestellte
Ubergang zur widerrechtlichen Gewalt, die sie zu decken und vorzubereiten
bestimmt war.

Eine noch grundsitzlichere Kritik an 6ffentlicher Debatte enthilt die
zweite Auseinandersetzung Kreons mit Oedipus um die Frage, ob er auf
Grund der von ihm begangenen Frevel in der Stadt Athen zu dulden sei. Mit
Anklage und Verteidigung gleicht der Agon einer Gerichtsverhandlung,
zumal Kreons Bemerkung, dass eigentlich der Areopag zu walten hétte
(947-949), dessen Autoritit evoziert.2® Doch die Szene unterscheidet
sich in zwei Hinsichten von einem ordentlichen Verfahren. Oedipus wider-
legt Kreons Beschuldigung nicht einfach, sondern klagt ihn ihretwegen an.
Er wirft sie ihm als ein schamloses (978) und unheiliges (981) Vergehen
vor, das grofler sei als seine unfreiwilligen Freveltaten, denn absichtlich
fiihre er bose Nachrede iiber ihn und seine Mutter (985 f.) in der
ungerechten Meinung, “jedes sagbare und unsagbare Wort sei schon zum
Reden” (1000 f.). Dass ihm sein Schicksal nicht vorgehalten werden sollte,
war schon in der dramatischen Abfolge der Begegnungen mit dem Chor
und mit Theseus deutlich geworden. So ist das Unrecht dieses ‘Prozesses’
offenbar.

Auch fiihrt er nicht zu einem rechtskréftigen Urteil. Dass sich der Chor
auf Oedipus’ Seite stellt (1014 f.), hat keine weitere Wirkung.?” Theseus
hat bereits zuvor entschieden, ihn in die Stadt aufzunehmen und seine
geraubten Tochter aus der Gewalt der Thebaner zu befreien (897-904).

Die Abwertung gerichtlicher Agonalitit zeigt ihre Radikalitit im
Verhiltnis zu einer weiteren verfassungsrelevanten Athendichtung, den
Eumeniden des Aischylos. Der Oedipus Coloneus steht diesem Drama

25 Aristoph. Nub. 1143; Isoc. 10, 14; 3, 1; als grundsétzliche Kritik an Sophistik
und Rhetorik deuten diese Szene Kukofka (0. Anm. 1) 111 f. und Altmeyer (0. Anm. 21)
285-287.

26 B. M. W. Knox, The Heroic Temper. Studies in Sophoclean Tragedy (Cambridge
1964) 157 f., bemerkt, dass Oedipus sich verteidigt, als stiinde er vor dem Areopag; so
auch N. O. Wallace, “Oedipus at Colonus: The Hero in the Collective Context”, QUCC
32 (1979) 50; dhnlich Walker (0. Anm. 3) 181.

27 Es ist keine ‘authoritative decision’, wie E. Krummen, “Athens and Attica: polis
and countryside in Greek tragedy”, in: A. H. Sommerstein et al. (Hgg.), Tragedy, Co-
medy and the Polis (Bari 1993) 199 f., in Verkennung der Funktion der Szene meint.
Sie dient weniger dem Fortgang der Handlung, als dass sie sie authilt und eine kritische
Distanz zu dieser Art von Szene selbst erzeugt. V. Hosle, Die Vollendung der Tragddie
im Spditwerk des Sophokles (Stuttgart — Bad Cannstatt 1984) 158, gibt dem bei der Cha-
rakteristik des Theseus Ausdruck, wenn er schreibt: “Man hat den Eindruck, dass ihm
das Ganze, auch Oidipus’ Verteidigungsrede, unbeschreiblich peinlich ist”.



Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 261

insgesamt in Thematik und Bedeutung nahe.?® Ein mit Schuld beladener
bittflehender Fliichtling gelangt nach Athen und findet dort — unter der
zusammentreffenden Wirkung der ‘Eumeniden’ genannten Rachegottinnen
und Apolls — Erlosung von den Folgen seiner Taten; die Stadt erhilt
dabei durch hohere Fligung einen neuen gliickverheilenden Status, auf
politischer Ebene eine Begriindung oder Bekréftigung ihrer Verfassung. In
den Eumeniden zeigt der Prozess iiber Orests Schuld vor dem von Athena
eingesetzten Areopag (566—777) exemplarisch das zukunftsweisende
friedenstiftende Verfahren, unvereinbare Positionen in Rede und Gegenrede
vorzustellen und durch Stimmenmehrheit entscheiden zu lassen. Die
Auseinandersetzung zwischen Kreon und Oedipus iiber dessen Schuld
weist auf diese mythische Konstitution der klassischen Polis zuriick;
der Bezug wird durch ein leicht abgewandeltes Zitat noch verdeutlicht.
Nachdem der Chor seine Unterstiitzung flir die Sache des Oedipus kund-
gegeben hat, schlieit Theseus die Debatte mit den Worten: GiAig Adywv
sowie mit der Mahnung, nicht untitig zu bleiben (1016 f.). Athena ruft
in den Eumeniden nach den Pladoyers der Gegner zur Abstimmung auf
mit der Begriindung: GAig tdv Aedeypévov (674 f.). Die Funktion
der gleichartigen autoritativen Beendigung der Diskussion ist jeweils
charakteristisch verschieden. Sie besagt bei Aischylos, dass nunmehr
geniligend Argumente fiir die Urteilsfindung vorliegen, bei Sophokles hin-
gegen — in einem durchaus verallgemeinerbaren Sinn — , dass gehandelt
statt geredet werden sollte. Die ausdriickliche Bezugnahme unterstreicht,
dass die sophokleische Darstellung eine Entgegnung auf die aischyleische
ist und darin grundsétzlichere Bedeutung gewinnt. Angegriffen ist das
von Aischylos errichtete Paradigma, Konflikte in der staatlich geregelten
Auseinandersetzung kontroverser Logoi zu 16sen, und damit das Fundament
demokratischer Ordnung {iberhaupt.2® Vorbildlich fiir das Gemeinwesen
erscheint demgegeniiber die fromme Bereitschaft des Theseus, fiir den
félschlich angeklagten Oedipus zu handeln, die den Segen des zum Heros
Erhobenen fiir die Fortdauer der Monarchie bringt.

28 “Auf einen dhnlichen Zweck” der beiden Stiicke hat bereits A. W. Schlegel, Vor-
lesungen tiber dramatische Kunst und Literatur 1 (1. Aufl. 1809), in: idem, Kritische
Schriften und Briefe V (Stuttgart — Berlin 1966) 93-95, hingewiesen; neuerdings hat
R. Bernek, Dramaturgie und Ideologie. Der politische Mythos in den Hikesiedramen
des Aischylos, Sophokles und Euripides (Miinchen — Leipzig 2004) 129-219, verschie-
dene Beziige, so auch in dieser Gerichtsszene (187—192), hervorgehoben, sieht in ihnen
aber mehr eine Vorbildhaftigkeit der Eumeniden fiir den OC ausgedriickt als eine kriti-
sche Auseinandersetzung mit ihnen.

29 Vgl. Ch. Meier, Die Entstehung des Politischen bei den Griechen (Frank-
furt a. M. 1980) 144-246, wiirdigt die Eumeniden “als Zeugnis frilhen politischen
Denkens” (177 ff.), in dem “die Verdnderung zur attischen Demokratie...treffend er-
kannt worden ist” (244).



262 Christoph Eucken

Der Blick auf die Tat verdrdngt auch deren Rithmung im Wort. Als
Theseus vom erfolgreichen Kampf zuriickkehrt und die Tochter dem
Vater wiederbringt, gibt er keinen Bericht von den Ereignissen. Seine un-
pathetische Erklarung, Oedipus werde Niheres ja von ihnen selbst erfahren
(1148 f.), hat im Hintergrund noch eine allgemeinere: “Nicht mit Worten so
sehr als mit Tun miithen wir uns, das Leben glanzvoll zu machen” (1143 f.).
So entfillt geradezu programmatisch die in anderen Stiicken gegebene
Darstellung athenischer Heldentaten.’® Man weill nicht einmal, ob es
iiberhaupt zu einem ernsthaften Kampf gekommen ist. Der Verzicht ist eine
Absage an die enkomiastische Tradition.

Ein umfassender religioser und politischer Sinn der Zuriickhaltung
von Rede liegt schlieBlich in dem feierlichen Auftrag des Oedipus an
Theseus vor seiner wunderbaren Entriickung durch die Gétter, zum Heil
der Stadt das ,heilige vom Wort unbewegte Geheimnis’ (& & €Edyiota
unde kiveltan Adyw 1526) seines Grabes zu wahren und so weiterzugeben,
dass es nur der jeweils nachfolgende ‘beste’ Herrscher erfahrt (1518—
1538).3! An diese ihn selbst auszeichnende Verpflichtung mahnt Theseus
noch einmal am Ende des Dramas (1760-1767). Das Gedeihen der Stadt ist
gegriindet auf die Verbindung und Zusammengehdrigkeit von Monarchie
und frommem Schweigen.

Der Entwurf einer idealen Monarchie im Oedipus Coloneus ist nicht
als Fiihrungsmodell fiir die Demokratie entwickelt, sondern in Absetzung
von ihm. In Athen dient die Gegeniiberstellung einer lokal begrenzten
Demokratie mit der souverdnen Selbstherrschaft des Theseus dazu, in der
religios und menschlich schwierigen Herausforderung, einen fluchbelade-
nen Bettler in die Polis zu integrieren, die Uberlegenheit einer von
offentlicher Debatte absehenden verantwortungsvollen Entscheidung des
Einzelnen zu erweisen. Umgekehrt liefert die Beteiligung des Volkes an
der ‘Tyrannis’ in Theben eine Legitimation fiir deren widerrechtliches
Handeln. Im Fremdbild der umkdmpften Monarchie ist hier das Problem
der Prostasie in der Demokratie expliziert. Die fiir Theseus geltende
hohere Autoritdt ist nicht das Volk, sondern es sind die Gotter, seine
Leistung liegt nicht in der Kunst des Worts, sondern in der Tat. Dass er
Uberredung vermeidet, ermoglicht die angemessene Reaktion auf das
ehrfurchtheischende Anliegen des leidenden Oedipus. Das o6ffentliche

30 In erster Linie ist an den ausfiihrlichen Schlachtbericht in den Hiketiden des
Euripides mit dem abschlieBenden Lob des leitenden Strategen zu denken (650-730),
im Weiteren auch an den in den Herakliden (799—-866).

31 Altmeyer (0. Anm. 21) 288, bemerkt dazu generell ganz richtig: “Der wohl-
bedachte Gebrauch der Worte bekommt eine eminent politische Dimension”, geht
aber auf die Verfassungsfrage nicht ein und stellt lediglich fest, dass ‘der Dichter vom
demokratischen Diskurs seiner Zeit absehe’.



Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 263

Erforschen und BlofBstellen von dessen fraglicher Schuld ist das wirkliche
Vergehen. Personliche Zuwendung, groBartig exponiert im Ansprechen
und Verschweigen des Theseus, als er Oedipus begriifit, steht im Gegensatz
zu einem verletzenden und falschen 6ffentlichen Diskurs.

Diese Kritik an der Demokratie ist fundamental. In ihrer Verhaltenheit
vermeidet sie gleichwohl den unmittelbaren politischen Appell. Und tat-
sdchlich kann sie nicht als Aufruf zur Umgestaltung der Verfassung ge-
meint sein. Sie hat eher den philosophischen Sinn einer grundlegenden
geistigen Neubesinnung. Aus demokratischer Verfassung und Kultur fiihrt
sie in die ihr entgegengesetzte Welt. Die individuell verstandene Frommig-
keit des Theseus, die sich im gerechten Einsatz fiir Menschen auswirkt,
wird von der noch stérker kultisch gebundenen Religiositdt seiner Unter-
tanen abgehoben. Diese Problemstellung ldsst an den Euthyphron von Pla-
ton denken, und die Verankerung von Herrschaft in einem Jenseitsbezug
und in der Achtung vor dem Unsagbaren an die Politeia.

Wie tief aber die Ansétze zu dieser volligen Umkehr in der demokrati-
schen Kultur angelegt sind, zeigt auch dieses Drama. Die Absage an
die verbale Agonalitit wird im Agon gegen die literarischen Vorgénger
verdeutlicht und so gelangt diese in der Darstellung des sie verdrangenden
neuen politischen und geistigen Paradigmas zu einer letztmoglichen
Entfaltung.

Christoph Eucken
Bern

B 1aBHO 3aHHMMAIONIEM HCCIIEA0BATENEH BOMPOCE O MOJIUTHYECKUX UMILTHKALIUSIX
o0paza Tecest B Doune 6 Konone Cohokiia (B HeM yCMaTPUBAIIH arlOJIOTHUEO0 MOHAP-
XHH, JILJEPCTBA IPH JIEMOKPATHIECKOM PEXKUME U JaXKe CAMOU JEMOKPATHH ) KITFO-
YOM K PELICHUIO, KaK JOKa3bIBAET ABTOP, HE CIY)KUT MPSMOIUHEHHOE COMOCTABIIE-
nue Biactu Tecest ¢ coBpemeHHBIME CO(OKITY MOJUTHYECKUMU HHCTHTYTAMH.
Baknee TO 00CTOSATEIBCTBO, YTO OJIArOUECTHUBAsI PEUIMMOCTL Teces JaTh MPHUIOT
W3rHAHHUKY OepeT B Tpareiud BepX W HaJ| Boyieil OoiblMHCTBA sxuTeneit Koona
u Haj1 npaButesiMu OuB, B 60pbOe 3a BIACTh COCTA3AIOIIMMUCS 32 PACIIONOKEHHE
cBoero Hapona. Tak MPEeBOCXOJCTBO OTBETCTBEHHOIO PEIICHHsS OJHOTO YeNIOBEKa
OTTEHSIET U HEJOCTATKU JIEMOKPATHYECKON MPOIIEIYPhI U 3aCHJIbE JIEMAroroB, Xa-
pakrepHbie uist coBpeMenHbix Codokiny Adun. B nmporuBornonokHocTs 6osee paH-
HuM nipousBeneHusM Codoxina Doun 6 Konone npennonaraet GyHIaMEHTaIbHYIO
KPHUTHKY JEMOKPATHU: HE MPU3BIBAsi K U3MEHEHHSM TOCYIapCTBEHHOIO yCTPOW-
ctBa, Co(oKII BMECTE C TeM M300paXaeT MUP C IIEHHOCTSAMHU, JaJEKUMHU OT JIEMO-
KPaTHYECKHUX, KOPEHSIIUMUCS B HHMBUIYaIbHOM OJIaro4eCTHH.



