Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

MENANDRE ET LE MECHANT LEGALISTE

KOAOV 0l VOOl 6pOdp” €161V 0 & OpAV TOLG VOROVG
Aoy dkpBOg GVKOPAVTING PALVETOL.
(Ménandre, fr. 768 Kassel—Austin PCG)!

Bien belle chose que les lois! Mais qu’on s’intéresse aux lois
d’ un peu trop pres, et I’on aura I’air louche.?

Transmis par Stobée (4, 2, 7), ce fragment semble a premiére vue traduire
un sentiment populaire relativement fréquent. C’est 1’idée qu’on n’étudie
vraiment les lois que pour se donner les moyens de les contourner: se tutto
il codice dovessi leggere, qualche garbuglio si trovera s’exclame le juriste
Bartolo dans les Noces de Figaro sur des notes allégres de Mozart. Plus prés
de nous, dans la célebre série d’humour politologique de la BBC intitulée
Yes, Prime Minister, on voit le premier ministre s’exclamer a propos d’une
¢élue récalcitrante: but she is a lawyer, Bernard: getting around the law is
what she is paid for’...

Il y a donc un fond de “sagesse des nations” dans une moquerie lancée
a I’endroit de qui s’occupe des lois, et ’on comprend aisément que Stobée
n’ait pas manqué de glaner cette phrase dans une piéce de Ménandre
pour I’élever ainsi au rang de maxime a valeur générale. On observera
de plus que cette citation se trouve dans le Florilege en un point clé du
chapitre quatrieme, Sur les lois et les usages (nepl VOpL®v kol €00V): les
six premicres citations charrient I’idée uniformément positive d’une loi
congue comme auxiliaire de la justice. Mais la septiéme citation, la notre,
semble amorcer un virage dans cette belle série. A partir de ce point, en
effet, les maximes choisies tournent autour d’aspects moins iréniques de la

1= fr. 545 Koerte.

2 Littéralement: on aura [’air d 'un sycophante. Sur la question des “sycophantes”
comme troisiéme catégorie des connaisseurs des lois (avec les exégetes et les logo-
graphes), cf. J. Triantaphyllopoulos, Das Rechtsdenken der Griechen, Miinchener
Beitrdge zur Papyrusforschung und antiken Rechtsgeschichte 78 (Miinchen 1985) 32
et note 213 (p. 230-231).

3 Power to the people, dans Yes, Prime Minister, series two, BBC Worldwide
Ltd 2005. La tradition britannique est constante sur ce point, et I’on citera comme un
classique du genre la cinglante critique formulée par Jonathan Swift dans le cinquiéme
chapitre de la quatrieéme partie de Gulliver’s Travels (1726).



282 André Hurst

loi, telle I’idée de loi du plus fort (n° 8, tiré de I’ 4jax de Sophocle, v. 666—
676), ou encore la possibilité de mettre la loi en discussion (n° 9, tiré du
Timée de Platon, 17 ¢ — 19 b). On est clairement en marche vers I’aspect
négatif: c’est dire que dans ces mots de Ménandre ainsi placés dans une
position charniére, on était probablement sensible a une forme de critique
percue comme justifiée.

Cependant, lorsqu’une citation est extraite d’un texte dramatique, il y
a dans ce fait lui-méme une circonstance qu’on ne saurait négliger: en effet,
I’auteur d’une pic¢ce de théatre s’exprime au travers de personnages dont il
ne partage pas nécessairement les opinions; on est méme tenté de dire que
c’est une condition fondamentale de I’écriture d’un texte dramatique, faute
de quoi tous les personnages seraient plus ou moins des doubles de I’auteur.
Ainsi, pour s’en tenir a Ménandre, il est évident que les propos tenus par
Cnémon dans le Dyskolos ne reflétent pas systématiquement I attitude
de Ménandre lui-méme a 1’égard de I’humanité*. La double question qui
découle de cette observation est la suivante: peut-on se faire une idée du
degré d’adhésion de Ménandre a un propos comme celui-1a, et peut-on
imaginer quel genre de personnage pouvait étre amené a le prononcer?

On commencera par se demander s’il est des personnages de Ménandre
auxquels cette critique pourrait s’appliquer. Or, il en est un qui saute
aux yeux: Smicrines, I’oncle cupide du Bouclier. Dans cette figure, on a
I’impression que Ménandre nous offre I’illustration scénique de 1’excés
dénoncé dans notre fragment. Lorsque Smicrinés, au début de la piéce,
apprend la mort de son neveu (on le croit mort par erreur, le spectateur
I’apprendra plus tard), il s’intéresse immédiatement au contenu du butin
rapporté de la guerre par le serviteur Daos (questions des vers 83 et 84) et
doit se défendre non sans hypocrisie devant les remarques qu’il s’attire a ce
propos de la part du bon serviteur (84—85; 89-90):

(A ...00 TAgloVOG,
KANPOVOE. (ZHL.) TMG; olel <> EPOTAV, ELME HOL,
S TovT; (...)

...(ZW.) oVBEV pot pEAEL
100tV €KETVOG DPeAe CTjv.

4 Je dois ici mentionner une expérience qui conduit a la prudence: le philosophe
René Schaerer, qui fut I’'un de mes excellents maitres a I’Université de Genéve, nous
expliquait Sartre en nous mettant en garde justement contre ce qu’il considérait comme
une interprétation erronée de la formule “L’enfer c’est les autres” prononcée par un
personnage de la piece intitulée “Huis clos”. Selon lui, cette formule ne traduisait
pas la pensée de Sartre, mais celle du personnage dans la bouche de qui Sartre I’avait
mise, et qui était, du point de vue existentialiste, un personnage “inauthentique”,
un “salaud”. Or, j’ai entendu quelques années plus tard Sartre lui-méme, dans une
émission radiophonique, déclarer que ce qu’il avait voulu dire en écrivant “Huis clos”,
¢’était que “I’enfer, c’est les autres”...



Meénandre et le méchant 1égaliste 283

84-85 (Daos): “...il n’y en a pas plus, monsieur 1’héritier”> (Smicrings):
“Comment? Crois-tu que je t’interroge pour cette raison-la? ... 89-90
(Smicrines): “je m’en moque, j’aimerais mieux qu’il soit en vie”.

Présenté sous un jour négatif, le personnage semble, de surcroit,
caractérisé des I’abord par son nom (“Smicrings” serait 1’équivalent de
“Mesquinet” uel sim.). Un nom qui semble profiler le personnage (v. 20 sq.),
comme le veut sans doute une convention du genre®. D’ailleurs, pour qui
n’aurait pas encore compris, la déesse Fortune (TOyn) se charge, dans son
prologue retard¢, de mettre les choses clairement au point:

114 (..) 0 Yép@V & O TAVT AVOKPLVOV BPTLOC
YéVeL PHEV aDT@ BeTOg £0TL TTPOG TOTPAG,
movnpla 8¢ Tavtag AvOpdTOLG OAmG
VMEPTMETALKEV" KTA.

“Le vieux qui a I’instant fourrait son nez partout, c’est son oncle paternel
(scil. du jeune Cléostrate qui passe pour mort); ¢’est le plus vil des humains,
etc.” (v. 114-116).

A partir de 1a, le public sait a quoi s’en tenir.

Or, c’est justement la le personnage qui va s’intéresser de pres
aux lois: a propos de la confiance que I’on peut accorder a un serviteur
(v. 154-158), mais ensuite et surtout a propos de la possibilité qui lui est
offerte par la loi sur les filles épicléres d’épouser sa niéce, cette derniére
présentant I’avantage d’étre désormais héritiére du butin de guerre (v. 181—
187), ce qui va créer une situation dramatique avec le jeune Chairéas. Le
bon serviteur Daos doit méme se défendre d’entrer dans une discussion
juridique avec Smicrinés (200-204) et le poéte, a cette occasion, fait sentir
clairement de quel coté penche le bon sens. Au deuxieme acte, le contraste
entre le généreux Chéréstrate et son frére Smicrinés joue sur I’humanité
du premier opposée au légalisme intéressé de 1’autre. Smicrin€s connait
la législation athénienne au point d’étre par la méme poussé a refuser une
solution raisonnable qu’on lui propose (céder sa ni¢ce, garder les biens):

5 Pour le découpage et pour la signification, voir les notes ad loc. de A. W. Gomme,
F. H. Sandbach, Menander, a Commentary (Oxford 1973) et de D. C. Beroutsos, 4 Com-
mentary on the “Aspis” of Menander, Part One: Lines 1-298 (Gottingen 2005).

6 Selon le célébre fragment de la “Poésie” d’ Antiphane, le poéte comique doit tout
inventer, car ses personnages ne sont justement pas des figures légendaires dont chacun
connaitrait par avance I’histoire, comme c’est le cas dans la tragédie (fr. 189 PCG,
vol. II [1991] p. 418 = Ath. VI, p. 222). Mais les noms “parlants” constituent souvent
une annonce du role plus ou moins typé confié au personnage, comme c’est le cas avec
Smicrings.



284 André Hurst

un enfant non encore congu pourrait un jour lui intenter un proces (v. 269—
273)7. 1l couronne le passage par ’exigence de faire établir un inventaire
écrit du butin rapporté par Daos: c’est la rupture du lien de confiance qu’on
s’attendrait a trouver dans une famille. Cette situation sera explicitée dans
la premiére tirade que Smicrinés prononce au début du troisiéme acte
(v. 391-398) et dans laquelle il se félicite que la confiance ait été remplacée
par une procédure formelle. Mais le méchant de 1’affaire sera finalement
piégé par la ou il a péché: a malin, malin et demi. La “tragédie” qu’on va
mettre en scéne, a savoir la mort supposée de son frére Chéréstrate, n’a
d’autre but que de démasquer sa cupidité, car la fille de Chéréstrate est
¢galement sa nicce, elle serait également épiclére mais beaucoup plus riche
que son autre niece qu’il voulait épouser. La loi est utilisée par Ménandre
de maniére ambigué: elle incite le méchant de la piéce a des vilenies, mais
elle donne par 1a méme la possibilité de le vaincre avec ses propres armes.
On peut interpréter ’ensemble de la trame du Bouclier comme une charge
contre la loi régissant le mariage des filles épicléres.® Dans le détail, c’est
le personnage de Smicrines qui est chargé de démontrer par son mauvais
exemple les dysfonctionnements que cette loi introduit dans le tissu social.
C’est lui le “spécialiste”, ¢’est lui le méchant homme.

En existe-t-il d’autres dans ce qui nous reste de Ménandre?

S’il estune comédie dans laquelle on s’attend a I’évocation des lois, c’est
bien celle dont le titre évoque a lui seul la 1égislation athénienne, a savoir
[’Arbitrage. Les protagonistes de la dispute mise en scéne au premier acte
sont-ils des candidats plausibles comme cibles de laméme critique qui semble
concerner le Smicriné€s du Bouclier ? Voici en effet Syriscos et Daos, deux
personnages qui s’intéressent a des aspects 1égaux de la situation voulue
par le pocte: Daos a trouvé un nourisson abandonné, Syriscos I’a regu de lui
pour I’¢lever, et I’on se demande a qui appartiennent les objets qui avaient
été laissés avec le bébé en signes de possible reconnaissance. Daos prétend
que les objets lui reviennent, Syriscos les revendique pour lui. Ils tombent
d’accord pour s’en remettre a la procédure athénienne de 1’arbitrage (d’ou
le titre de la piéce, littéralement: Ceux qui s’en remettent [a un arbitre]).
Le public va donc assister a deux plaidoyers prononcés devant un arbitre,
plaidoyers qui rappellent la proximité de la justice athénienne et du théatre
athénien (le pendant du plaidoyer sur scéne serait, devant un tribunal,
les mises en scéne “théatrales” destinées a apitoyer les juges, un procédé
auquel se refuse justement le Socrate de I’Apologie de Platon). Or, dans
ces plaidoyers, nulle mention ne sera faite d’une quelconque loi, seuls des
principes seront mis en avant. Les arguments avancés semblent reposer sur

7 E. g. Beroutsos (n. 5) ad 272 sq.
8 A. Hurst, “Ménandre et la tragédie”, in: E. Handley, A. Hurst (edd.), Relire
Meénandre (Geneve 1990) 120.



Meénandre et le méchant 1égaliste 285

le sens commun, jamais sur la législation.” Ainsi, malgré les apparences
d’une trame reposant sur une procédure légale, personne n’encourt semble-
t-il le reproche de s’intéresser aux lois “de trop pres”. Il en ira de méme
lorsque Habrotonon, la courtisane au grand coeur, réfléchira avec Daos sur
la conduite a tenir des lors qu’un anneau qui accompagnait le bébé trouvé
semble désigner pour pére le jeune Charisios: le souci principal qui anime
le personnage de Habrotonon sera et demeurera tout au long de la pi¢ce
celui de ne nuire a personne. Une maxime sur les lois, tirée explicitement
d’Euripide, viendra méme couronner au final la trame de la comédie: le
viol par Charisios d’une jeune femme dont il découvre qu’elle est devenue
entre temps son épouse légitime correspond a la volonté de la nature, qui
se soucie peu des lois: “La nature [’a voulu, qui n’a cure des lois, elle qui a
fait la femme précisement pour cela” (v. 1123 = Eur. Auge, fr. 265 a TrGF
vol. 5, Kannicht [G&ttingen 2004] 335).10

Ainsi le Bouclier nous offre-t-il I’exemple d’un vilain qui s’accroche
a la loi, mais que la loi va permettre de berner, cependant que /’Arbitrage
met en scéne une trame dans laquelle les personnages vont s’ingénier a faire
prévaloir systématiquement des sentiments de justice et d’humanité. Sur le
plan des idées-forces qui animent une action scénique, un mouvement est
observable d’une piece a I’autre, mouvement qui nous €loigne du légalisme
au fur et a mesure que les dispositions les plus louables des personnages
deviennent déterminantes pour le déroulement de la trame. La position
extréme observable dans cette direction chez Ménandre pourrait bien se
trouver dans cette comédie de jeunesse qu’est le Dyscolos, et sil’on cherche
un opposé du Smicrineés du Bouclier, un bon candidat n’est autre que le
Cnémon du Dyscolos.

Voila un personnage dont le premier geste rapporté consiste a enfreindre
une loi ¢lémentaire: celle de I’hospitalité. L’ infraction est d’autant plus grave
qu’il s’agit d’une loi non-écrite, de celles qui, chez les Athéniens, jouissent
d’un prestige particulier (Thuc. 2, 37). Au premier acte en effet (v. 103—111),
Pyrrhias rapporte, hors d’haleine, comment il a voulu aborder courtoisement
I’irascible paysan Cnémon et comment ce dernier I’a verbalement agressé
avant de ramasser une motte de terre pour la lui jeter a la figure. Tout au long
de la comédie, sa ligne de conduite va consister a éviter le moindre contact

 On pourrait considérer que 1’on a ici I’illustration dramatique d’une observation
d’Aristote qu’Austin reléve pour sa part a propos du fr. 768: on préfére un arbitrage
a un proces, car 1’arbitre considére la convenance (émielkég) cependant qu’un juge
considere la loi (Rhet.1, 13, 1374 b 19-23). Cf. également Triantaphyllopoulos (n. 2)
17 et note 12 (p. 145-146).

10 Sur le rapport d’Euripide et de Ménandre notamment dans ce cas, cf. I. Kara-
manou, “Euripides’ Alcmeon in Corinth and Menander’s Periceiromene: similarities in
theme and structure”, in: Actas del XI Congreso de la Sociedad Espaniola de Estudios
Clasicos 11 (Madrid 2003) 343.



286 André Hurst

avec ses semblables. Nul besoin de lois pour qui vit a I’écart: Cnémon ne
I’ignore pas, lui qui repousse le cuisinier Sicon en soulignant le fait qu’il
n’a pas conclu de contrat (copporoov) avee lui (v. 469-470). Pourtant, au
moment ou les événements le contraignent a reconnaitre qu’il a besoin de la
société pour survivre, — lorsqu’on le tire du puits dans lequel il est tombé —,
il démontrera une connaissance certaine des lois athéniennes (v. 730-739).
Cette connaissance, cependant, ne sera pas utilisée a son profit, et ¢’est ce qui
le distingue d’un Smicrings. Il s’en remet complétement a Gorgias, le jeune
frére utérin de sa fille, pour prendre soin d’un héritage qui ne lui importe plus
des lors qu’il sent sa fin prochaine. Loin de chercher a tirer personnellement
profit de sa connaissance des lois, Cnémon se montre au contraire heureux
de pouvoir s’en tenir €éloigné au moment ou il renonce a tout. Gorgias
fonctionnera comme une sorte de paravent entre lui et la société, et c’est
donc Gorgias qui appliquera les dispositions légales requises.!! Ménandre
ne manque pas 1’occasion de faire affirmer a Cnémon que le monde serait
meilleur si tout le monde se conduisait comme lui, ce qui contribue a donner
une présence dramatique au personnage: il ne se convertit pas a la vie en
société, méme s’il en reconnait I’utilité. Or, le monde serait meilleur parce
qu’il n’y aurait plus ni guerre ni tribunaux (v.741-747), et par conséquent,
est-on tenté de dire, ni de ces lecteurs trop empressés des lois que sont les
“sycophantes”. On a I’impression d’étre dans la ligne exacte d’une autre
sentence de Ménandre rapportée par Stobée: Si tu es juste, ¢ est ton caractere
qui te sert de loi'?. Le sentiment personnel de la justice surpasse le contenu
des lois et vient le remplacer avantageusement: qui ne fait aucun mal n’a
besoin d’aucune loi disait déja Antiphane.!3

Passons des personnages au pocte lui-méme. On ne saurait écarter la
question qui se pose a son propos: en effet, s’il peut étre considéré comme
plausible que Ménandre milite pour un genre comique capable de s’en
prendre a des principes fondamentaux de la législation, n’entre-t-il pas
dans la catégorie de ceux qui regardent les lois d’un peu trop pres? Et ne
tombe-t-il pas sous le coup de sa propre maxime?

Les trois comédies du codex Bodmer ont ceci de commun qu’elles
s’en prennent toutes trois a des principes qui régissent des aspects du droit

' N. Zagagi, The Comedy of Menander, Convention, Variation & Originality (Lon-
don 1994) 107, observe justement que la situation de Cnémon retombe dans la 1égalité.

12 8ixatog Gv A, T TPOT® YphHoel vopw (Stob. 3,9, 6).

136 undev adik@dv 0vdevog detto vopov (Antiphane, fr. 281 PCG 11 [1991]
468). Encore un lieu commun de la sagesse des nations, que I’on retrouvera souvent:
e.g. Montaigne, Essais, 2, 12 Apologie de Raimond Sebond: “Ceux qui reviennent de
ce monde nouveau, qui a été descouvert du temps de nos peres par les Espaignols, nous
peuvent tesmoigner combien ces nations, sans magistrats et sans loy, vivent plus legiti-
mement et plus regléement que les nostres (...)".



Meénandre et le méchant 1égaliste 287

attique.'* Légitimité des enfants,’> adoption et concubinage!® dans La
Samienne, usages matrimoniaux et catégories sociales dans Le Dyscolos,
loi sur les filles épicléres dans Le Bouclier. On constate cependant qu’une
seule des trois comporte un personnage dont on pourrait dire qu’il regarde
les lois de trop pres, a savoir Le Bouclier avec son personnage de Smicrines.
Or, le pocete, dans ce cas, est intéressé par I’attaque qu’il dirige contre la loi
sur les filles épicléres, et ce qui lui sert d’argument, ¢’est le mauvais usage
qu’on peut en faire, comme I’illustre le comportement de Smicrineés. Dans
les deux autres comédies, méme si ’on admet que ce sont également les
fondements des lois qui sont I’objet de la critique, la différence est patente:
M¢énandre n’a pas besoin, dans ces deux autres trames, de personnages qui
se référeraient explicitement aux lois pour tenter d’en tirer un avantage
personnel.

On retrouve un usage différencié du recours aux lois dans d’autres
comédies. Parmi celles dont il nous reste des fragments significatifs, on
mentionnera celles qui 'utilisent comme un mécanisme de 1’action (Le
Carthaginois, Fabula incerta'”). Pourtant, méme si Ménandre fait dire a
tel personnage qu’il faut enfreindre la justice pour s’enrichir rapidement
(Le flatteur, 43—45), rien n’indique que cette infraction repose sur un usage
dévoyé des lois.

Il est clair, cependant, que lorsqu’il discute le fonctionnement des
lois et des usages, le poéte se fixe pour objectif d’améliorer la société a
laquelle il s’adresse dans le cadre des fétes de Dionysos, non de tirer un
profit personnel d’une connaissance des lois qui permettrait d’en faire
un usage dévoyé. Il ne tombe donc pas sous le coup de la critique qu’il
adresse a ceux qui s’intéressent au sujet de trop pres: il n’y recherche aucun
avantage comparable a ceux qu’y trouveraient les “sycophantes” de notre
fragment. Ces derniers, en effet, ne se définissent pas par le fait qu’ils
regarderaient les lois de prés avec des intentions touchant a la réflexion
sociale et, accessoirement, a I’éducation du public.

On doit se demander, enfin, quel type de personnage ménandréen
prononce la formule retenue par Stobée, quel type d’action scénique on est
en droit de supposer pour motiver une telle déclaration. Une scéne peut ici

14 Hurst (n. 8), 120-122.

15 Cf. Zagagi (n. 11) 120-121.

16 On peut dire que Ménandre fait agir les personnages de la Samienne dans le cadre
des lois; c’est le cas lorsque Moschion attend ’approbation de Déméas, ou lorsque
Déméas chasse sa concubine Chrysis; voir a ce sujet Zagagi (n. 11), respectivement
p. 115 etp. 126—127. Cela ne fait que conforter sa mise en cause des fondements mémes
de ces lois.

17 Ce dernier cas offre un usage intéressant de la loi: elle s’y trouve utilisée comme
¢élément d’une tromperie qui doit aboutir & I’heureux résultat du mariage final. La loi est
ainsi le ressort d’un mensonge, mais le résultat est accepté par tous au bout du compte.



288 André Hurst

nous servir d’analogie dans ce qui est conservé de Ménandre: la scéne au
cours de laquelle le jeune Moschion, faché d’avoir été soupgonné par son
pere adoptif Déméas, feint de partir pour la guerre (La Samienne, 616 sqq.).
Le public sait que Moschion n’en fera rien, mais Déméas est présenté
comme un pere adoptif qui croit vraiment a la comédie qu’on lui joue, et
qui va tenter de dissuader Moschion de partir s’engager comme mercenaire.
Il lui tient un discours dont 1’état de conservation permet de dire qu’il est
émaillé d’au moins deux maximes de valeur générale: la premiére est de
ne pas oublier tous les bienfaits recus en ne songeant qu’a une seule erreur
commise un seul jour (709-710), la seconde que montrer de I’empressement
a se laisser persuader par un pére vaut mieux que de résister a ses raisons
(711-712). Habilement, Ménandre conduit alors I’action de telle maniere
que Moschion pourra ironiser sur ces “belles maximes” en les traitant de
“philosophie”, ce qui revient a dire que ce sont de vaines paroles (725), et
tout s’achevera par le mariage souhaité depuis le début de la comédie.

On observera que de maniére assez proche, les belles déclarations sur
la solidarité humaine et sur la paix sociale prononcées par Cnémon dans le
Dyscolos (717; 743—745) arrivent elles aussi dans un contexte d’opposition
entre des personnages (ici, c’est Gorgias qui tentait de persuader Cnémon
de changer son style de vie solitaire). Dans les deux cas, le personnage
central ne se convertira pas: Cnémon ne se réconcilie pas avec I’humanité
(Dysc. 746-747) malgré ce qu’il vient d’énoncer lui-méme, Moschion ne
s’avouera pas vaincu par le raisonnement de Déméas et jouera celui que
les faits seuls peuvent convaincre, — en I’occurrence ’arrivée de la future
épouse —, le reste n’étant que “philosophie” (Sam.724-725).

Ces deux cas nous mettent sur la voie de deux observations: une maxime
importante se trouve dans la bouche de quelqu’un qui est pris dans une
situation dramatique d’opposition avec un autre personnage; cette maxime
importante n’entraine pas nécessairement la “conversion” de I’ interlocuteur.
On a méme I’impression qu’une telle conversion constituerait une faiblesse
de la construction dramatique, de la “consistance” des figures scéniques
mises en ceuvre. L.a maxime s’adresse donc bien davantage au public, invité
a la cueillir au passage pour en faire son bien.

Dans notre cas, il faudrait imaginer un personnage qui se trouve opposé
surscéne aun “légaliste” (etnon pas, par exemple, un personnage qui voudrait
se soustraire aux lois en plaidant qu’il ne faudrait pas les regarder de trop
pres). Ce personnage serait exposé publiquement a cette “bonne parole”,
comme Moschion écoutant Déméas ou comme Cnémon reconnaissant qu’il
s’est trompé,'® mais demeurerait égal a lui-méme jusqu’au bout.

18 L'ultime ruse scénique de Ménandre pourrait bien étre ici le fait que le
misanthrope n’aura pas besoin de ses semblables, méme pour se servir a lui-méme les
vérités de la solidarité sociale...



Meénandre et le méchant 1égaliste 289

Or, c’est a peu pres ainsi que se déroulerait peut-étre, dans ses grandes
lignes, une sceéne entre Smicrinés et Chéréstrate dans la fin perdue du
Bouclier. La déclaration initiale de la déesse Fortune selon laquelle
Smicrinés ne changera rien a sa manicre d’étre malgré les déboires qui
I’attendent (Asp. 143—146) conviendrait parfaitement a 1’encadrement
dramatique tel qu’il est observable dans les deux cas de La Samienne et du
Dyscolos. En outre, la fagon dont la maxime ne sert finalement de rien dans
ces deux cas pour convertir un personnage de la piéce, mais constitue avant
tout un message envoyé au public permettrait de penser que le fragment
768 refléte bien la pensée de Ménandre, et non celle d’un personnage dont
il désapprouverait I’attitude.

On n’avancera pas avec trop d’assurance, cependant, I’hypothése que
le fragment 768 de Ménandre ferait partie de la partie perdue de notre texte
du Bouclier: méme s’il est possible d’y songer, la partie considérable de
I’ceuvre perdue de Ménandre laisse ouvertes bien d’autres possibilités
d’insertion, et I’on concédera que s’en tenir a 1’infime partie conservée
serait bien imprudent.

André Hurst
Université de Geneve

B crarbe pasoupaercs pparment Menanapa (fr. 768 Austin PCG = fr. 545 Koerte)
Ha (hOHE JPYrHX MECT U3 ero HacJIe/usl, T/ie IOAHUMAETCS BOIPOC O CIIPABEIINBO-
CTH CIIe[JOBaHMs OyKBE 3aKOHA M O KPUTHKE OTACIbHBIX a)MHCKUX 3aKOHOB. ABTOP
MPUXOIUT K BBIBOIY, YTO paz0OHpaemblii ()parMeHT, CKOpee BCEero, OTpa)kaeT aB-
TOPCKYIO MO3MIIMIO M HE BIOKEH B yCTa IIEPCOHANKA, B3IIIsAaM KOTOPOTO aBTOp HE
couyBcTByeT. ONIOHEHTOM MEPCOHaXKA, MPOU3HOCSILETO CTUXH (parMeHTa, Obl,
BEPOSTHO, HAIIPOTHUB, “OyKBATUCT-3aKOHHUK’, TOXOkuid Ha Cmukpuna B “I{uTe”.



