Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

OSSERVAZIONI SULLA PRIMA CIRCOLAZIONE
DELLE OPERE DI PLATONE
E SULLE TRILOGIAE DI ARISTOFANE DI BISANZIO
(D. L. 3, 56-66)*

La nostra conoscenza circa il primo periodo della circolazione dei Dialogi
platonici ¢, purtroppo, limitatissima. Essa si basa quasi esclusivamente su
un passo di Diogene Laerzio, di cui trascrivo subito 1’essenziale (D. L. 3,
56—-66):!

Opdovirog 8¢ enot (= T. 22 T.)? kol KOt TV TPAYLKNV TETPOAAOY IOV
£xdodvart aDTOV ToVg dtahdyoug [...]. 57 Eiot toivov, enotv, ol Tavteg
aVT® yviotlotl dtddoyor €€ kol mevinkovta [...]. Tetpaloylot de Evven
[...]. 61 ko obtog pev [scil.: 6 OphovArog] 0VTm Sropel Kol TLVEG.
“Eviol 8¢, @V £6TL kol "Aplotoedvng O ypoppatikog (fr. 403 S.),3 eig
TpLAoYicg EAKOVOL TOVG SLHAOYOVS, KOi TPOTNY HEV TIBEOGLY MG
nyeitat [oAteio, Tipotog, Kpitiog devtépay 8¢ Zopltothg, IToAitikdc,
Kpoatbrog 62 tpitnv Nopot, Mivaeg, ETLvopis tetéptnyv Oeaitnrog,
EV00ppwv, ‘Anodoyior mépmtny Kpitov, ®aidwv, Emiotolal. Ta &
GAAo k0O EV KOl ATaKTOG [...] 65 "Enel kol onpeld tivo toig BipAtolg
o0ToD TapoTiBEVTOL, PEPE Kol TEPL ToVTMV TL einmpev. XT Ao -
vetal mpog TG AEEelg kol T oynpote kol OAmg Ty IMAatmvikny
cvvnBetay: 66 STAR TPOg T dOYHaTA Kol T dpeckovta ITAGTmvL X1
TEPLECTLYIEVOV TPOG TAG EKAOYNG KOl KAAALYPOQLOG: SITAT TEPLED -
TUYREVT TTPOG TOLG TV EVIMV SLopBDCELS OPEAOC TEPLEGTLYIEVOS TTPOG
TOG €1KOLOVG GOETNOELS BVTIOLYILOL TEPLEGTLYLEVOV TPOG TG SLTTOG
XPNOELG KOl LETUOECELG TAV YPOLPADV: KEPALDVIOV TPOG TNV AYWYNV THE
QLAOGOPLOG BOTEPLOKOG TTPOG TNV CVLPOVIOY TOV d0YLATOV: OBEAOG
TPOG TNV &dBETnoly. Ta eV onpela TadTor kol T BAlo TocodTor
Aamep "Aviiyovog enoty 6 KapboTtiog év 1@ Iept Zhvovog (= fr. 39 D.)*
vewotl £€kd0BEvta el Tig TPedev avayvadvor, picov €télel Tolg
KEKTNHLEVOLG.

* Ringrazio T. Dorandi per aver letto e migliorato il presente lavoro.

! Diogenes Laertius, Vitae philosophorum, ed. M. Marcovich (Stutgardiae — Lip-
siae 1999).

2 H. Tarrant, Thrasyllan Platonism (Ithaca — London 1993).

3 Aristophanis Byzantii Fragmenta, post A. Nauck coll. test. orn., br. comm. instr.
W. S. Slater (Berlin — New York 1986).

4 Antigone de Caryste, Fragments, texte ét. et traduit par T. Dorandi (Paris 1999).



Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone 347

Questo brano offre una quantita molto limitata di informazioni e tutte
assai problematiche. Partiamo dall’ultima pericope (Gmep ... KEKTNHEVOLG),
la quale, secondo me, si riferisce al periodo piu antico della circolazione
dei testi platonici. Antigono di Caristo, ci informa Diogene, nella Vita
Zenonis, riferiva che i BipAia platonici® vewoti £kd00évta €1 TIg OeAEV
avoryvadvat, Hiobov etéAel tolg kektnuévols. Il senso letterale ¢ chiaro,
non chiare sono invece le circostanze cui Antigono—Diogene fanno rife-
rimento. Molto si € discusso su vemoTi, se esso vada cio¢ riferito al
momento in cui scriveva Antigono® ovvero a un momento della vita di
Zenone di Cizico (dalla cui biografia appunto il passo deriva)” ovvero
alla prima “pubblicazione” dei Dialogi platonici (quindi durante la vita di
Platone stesso o poco dopo).® Su questo problema torneremo in seguito;
concentriamoci ora su €l TIGg NOEAEV AVOYVOVUL, HLOOOV ETEAEL TOIG
kextnuévolc. G. Cavallo ha interpretato questo passo alla luce dell’analisi
della biblioteca epicurea della Villa dei papiri di Ercolano; poiché il
patrimonio librario di tale villa discende, secondo Cavallo, direttamente
dalla biblioteca del Giardino, lo studioso italiano ne ricava che le scuole
filosofiche (almeno I’ Accademia e il Giardino) “conservassero in qualche
modo i diritti di consultazione / produzione [...] delle opere di maestri
e seguaci”;? Wilamowitz!? ipotizzava addirittura un pagamento per ottenere
dalla biblioteca dell’ Accademia il prestito di tali opere, mentre Solmsen,

5 Do per scontato che amep si riferisca solo a BifAio, non ai Bipiio accompagnati
dai onpeta. Oggi questa ¢ I’interpretazione piu diffusa, ma c¢’¢ un curioso dissenso
su chi per primo abbia proposto questa esegesi. F. Solmsen (“The Academic and the
Alexandrian Editions of Plato’s Works”, ICS 6 [1981] 102—111) la attribuisce a Car-
lini (A. Carlini, Studi sulla tradizione antica e medioevale del Fedone [Roma 1972]
18-19), mentre Y. Lafrance (Pour interpreter Platon 11 [Paris 1994] 43) la attribuisce
a H. Alline (Histoire du texte de Platon [Paris 1915] 48). In realta gia L. Schrader (De
notatione critica a veteribus grammaticis adhibita [Bonnae 1863] 38-39 n. 54) aveva
argomentato in favore di tale esegesi; tuttavia, le migliori prove a favore di questa
esegesi son quelle addotte da Carlini (v. sopra) 19. Continua a credere che &nep si rife-
risca anche a onpeta Tarrant ([n. 2] 4).

6 Cosi intendono E. Bickel, “Geschichte und Recensio des Platontextes”, RhM 92
(1943) 97-159; Carlini (n. 5) 27-28.

7 Cosi intendono Alline (n. 5) 49; B. A. van Groningen, “EKAOZXIE”, Mnemos
s. IV, 16 (1963) 1-17; Lafrance (n. 5) 47; Tarrant (n. 2) 184.

8 Cosi intendono H. Usener, “Unser Platontext”, NGG 1892, 214 (= Kleine Schrif-
ten 111 [Leipzig — Berlin 1914] 161); U. von Wilamowitz-Moellendorft, Antigonos von
Karystos (Berlin 1881) 286.

9 G. Cavallo, “I rotoli di Ercolano come prodotti scritti. Quattro riflessioni”, Scrit-
tura e civilta 8 (1984) 5-30; accettano 1’idea di Cavallo J. Mansfeld (Prolegomena.
Questions to be Settled Before the Study of an Author, or a Text [Leiden — New York —
Koln 1994] 198-199), Dorandi ([n. 4] LXXI-LXXII).

10 Wilamowitz-Moellendorff (n. 8).



348 Carlo M. Lucarini

identificando uno dei xextnuévor in Arcesilao di Pitane,'! pensa a una
cerchia piu vasta di “possessori”.!? Alline!? aveva pensato a un’edizione
di lusso che conteneva tutte le opere di Platone, la quale, appunto per
queste caratteristiche, veniva data in lettura, all’interno della biblioteca
dell’ Accademia, solo a pagamento.

L’ipotesi del prestito da parte dell’Accademia mi pare davvero poco
verisimile, per la semplice ragione che essa presuppone che I’Accademia
possedesse un numero piuttosto alto di esemplari delle singole opere:
chiunquerifletta sullascarsezza e la costosita del materiale librarionell’ Atene
dell’epoca, non potra accogliere tale ipotesi.'# Ma chi erano i kexTnpévor?
Di sicuro doveva trattarsi di persone assai vicine all’Accademia e a Platone;
un’indagine sulle occorrenze di xextnuévog in Diogene Laerzio non ¢ di
grande aiuto; il termine occorre anche altrove, ma gli unici passi che
si rivelano utili son due, 5, 53 ¢ 9, 52. Il primo passo parrebbe deporre
a favore dell’ipotesi che i kexktnpévot fossero la comunita filosofica intesa
nella sua unita, mentre il secondo (che, a differenza del primo, si riferisce
a un possesso di libri ed ¢ quindi piu vicino a 3, 66) farebbe piu pensare ai
singoli possessori intesi singolarmente. !

11 Egli si basa sul seguente passo di Diogene Laerzio (4, 32): ’Egket [scil.:
0 "Apkeciioog] 81 Bovpdlery kol Tov IMAdTwvo kol ta BAta EkETnTo ardTOD.

12 Su questa linea anche Lafrance (n. 5) 45. Osserva il Solmsen ([n. 5] 104): “Even
if Arcesilaus wavered for some time between different schools and in the end started
a new brand of Academic philosophy (cf. D. L. 4, 28), the acquisition (or possession)
of Plato’s works by a head of his school would hardly be noteworthy unless copies of
the complete works were either a rarity or uncommonly expensive”. Che possedere il
corpus platonico intero fosse una rarita lo credo anch’io, ma il ragionamento del Solm-
sen non ¢ stringente, poiché noi sappiamo (Philod. /ndex Acad. col. XI1X, 14—16) che
Arcesilao acquisto le opere di Platone quando era ancora giovane, ben prima dunque di
entrare nell’ Accademia e di divenirne scolarca; questo sara stato dunque noteworthy.
Sulla stessa linea del Solmsen sono anche Tarrant ([n. 2] 4) e Mansfeld ([n. 9] 199).

13 Alline (n. 5) 47.

14 Sulla consistenza delle biblioteche nella Grecia classica si sa poco, ma tutto
induce a supporre che sia in errore W. Hoepfner (“Zu griechischen Bibliotheken und
Biicherschrinken”, Archaeol. Anz. 1996, 26) allorché scrive “Platon und Aristoteles
miissen in der Akademie und im Lykeion riesige Bibliotheken besessen haben”. In
realta le biblioteche dell’ Atene classica dovettero essere assai povere (cf. K. Dziatzko,
“Bibliotheken”, RE 3 [1897] 973-985 ¢ idem, “Buchhandel”, ibid., 404-424). Ad
attribuire una biblioteca di grandi dimensioni all’Accademia osta anche Strab. 608,
il quale attribuisce ad Aristotele la prima cvvoyoyn PBiBiimv. Le testimonianze
sulla biblioteca di Platone sono raccolte da J. Platthy, Sources on the Earliest Greek
Libraries (Amsterdam 1968) 121-124; cf. anche E. Schmalzriedt, Ilept @Ocemg. Zur
Friihgeschichte der Buchtitel (Miinchen 1970).

15 Non capisco come H. Erbse (Geschichte der Textiiberlieferung 1 [Ziirich 1971]
219) sia cosi sicuro che la testimonianza di Antigono—Diogene “setzt jedenfalls voraus,
dass sich der massgebende Text im Besitze eines Institut befand”.



Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone 349

A me pare che dalla notizia di Antigono si possa trarre un’informazione
ulteriore, alla quale sembra aver pensato solo il Lafrance, ma del tutto en
passant e senza trarne le dovute conseguenze. Nel testo di Antigono—Dioge-
ne leggiamo &1 T1g iBelev dvayv@dvon e il contesto indica chiaramente che
chi, appunto, volesse leggere le opere di Platone da poco pubblicate (vemoTti
£€xd00¢vta) doveva seguire una procedure che non era molto comune, paga-
re cio¢ un pioBog a chi le possedeva (tolg kextnuevolg). Era questa una
cosa normale? Di sicuro no, perché di regola, chi voleva leggere un’opera
cercava di acquistarla, recandosi da un BipAtond®Ang a comprarla. In questo
senso, credo che sia Wilamowitz sia Lafrance abbiano ben inteso una parte
del significato del nostro passo, il primo parlando di Verleihung,'¢ il secondo
osservando!’ che “pour prendre connaissance ou pour consulter cette édition
compléte des écrits de Platon,!8 on devait s’adresser, non pas a des vendeurs
de livres (BipAtomdArat), mais & ceux qui possédaient ces écrits: TOlg
kekTnpévolg”. Questi due punti sono importanti, perché fanno capire che
per leggere le opere di Platone vewoti €kdo0évta, bisognava prenderle in
prestito, non si potevano comprare da un libraio. Questa era cosa del tutto
inusuale: le nostre informazioni circa la circolazione delle opere nel mondo
antico sono purtroppo scarse, ma son tuttavia sufficienti a farci intendere
che, normalmente, le opere venivano copiate ¢ messe in vendita presso i
BprondAcL. L’esistenza di tali BipAtondAot e la fioritura di un esteso
Buchhandel nell’ Atene del V e IV secolo ¢ certa:!® essa ¢ ben documentabi-
le per le opere di filosofi quali Anassagora, Senofonte e altri socratici, [socra-
te (cf. Plat. Apol. 26 d; D. L. 7, 2-3; 31; Dion. Hal. Isocr: 18) ed ¢ probabile
che essa abbia gia riguardato gli scritti dei pensatori ionici.?? Per intendere
bene la frase di Antigono—Diogene io credo si debba proprio tenere a mente
tale contesto: (la fonte di) Antigono vuole farci capire che le opere di Plato-
ne, nel periodo immediatamente successivo alla loro €kd001¢,?! non erano

16 Ma tale Verleihung, secondo me, non era fatta dall’Accademia stessa, come
invece suppone il Wilamowitz.

17 Lafrance (n. 5) 45.

18 Su questa édition complete des écrits de Platon vedi infra.

19 Cf. Th. Birt, Das antike Buchwesen in seinem Verhdltniss zur Litteratur (Berlin
1882) 434-435; T. Kleberg, Bokhandel och bokforlag i antiken (Stockholm 1962) 13;
H. Blanck, Das Buch in der Antike (Miinchen 1992) 114—115.

20 Cf. E. G. Turner, “I libri nell’Atene del V e IV secolo a. C.”, in: G. Cavallo (ed.),
Libri, editori e pubblico nel mondo antico (Bari 32009) 17-18; la famosa ipotesi del
Wilamowitz, secondo cui i primi a pubblicare i propri libri e farli circolare sarebbero
stati 1 grandi poeti tragici ateniesi del V secolo, ¢ senza dubbio errata.

21 Credo che qui per £€kdoo1g si debba intendere la composizione dell’opera da
parte dell’autore (Platone) e il farla conoscere a un cerchio ristretto di persona (appunto
i kextnuévor), cf. van Groningen (n. 7) 7: “c’est I’autor qui £xd1dwot son ouvrage; il
le met, par cet acte, a la disposition de ceux qui s’y intéressent”.



350 Carlo M. Lucarini

reperibili sul mercato librario. Ma a quale €kdoo1g si riferisce Antigono
e quando va dunque collocato cronologicamente il vewoti? lo credo che
avessero ragione Usener e Wilamowitz, 1 quali pensavano all’eta di Plato-
ne; a differenza pero di Wilamowitz, non credo che qui Antigono facesse
riferimento a un’edizione completa delle opere platoniche, bensi ai singoli
dialoghi, via via che essi uscivano dalla penna di Platone (cosi sembra in-
tendere anche Usener, il quale perd suppone fini di lucro nei kextnpévor,
cosa che io escluderei). Secondo me Antigono vuole dire che Platone, allor-
ché scriveva i dialoghi e li faceva circolare fra i suoi sodali (i kekTnpEVOL
appunto), non consentiva che essi venissero fatti copiare e che avessero
quindi una circolazione libera. Che Platone si comportasse cosi non do-
vrebbe stupire chi pensi alla condanna della lettura dvev dwdayng che
incontriamo in Phaedr. 275 a: Platone, impedendo che le sue opere circo-
lassero liberamente, avra voluto essere coerente con tali sue convinzioni.
Certo, non ¢ da credere che tali restrizioni avessero 1’effetto di bloccare
completamente la circolazione dei Dialogi; si ricordera a questo proposito
I’attivita del discepolo Ermodoro, il quale faceva circolare le opere di Pla-
tone; il fatto che lo facesse poi contro la volonta di Platone, ¢ secondo me
un indizio a favore dell’esegesi da me proposta.?? Un indizio a favore di
una circolazione “ristretta” dei Dialogi platonici negli anni immediata-
mente successivi alla loro composizione puo forse ricavarsi anche dall’ini-
zio di Theaet. (142 a— 143 b): ivi infatti Euclide di Megara dice a Terpsio-
ne di possedere un BipAiov, da lui stesso composto, contenente le memorie
del primo colloquio fra Socrate ¢ Teeteto; tale BipAlov costituisce 1’intero
Theaet. e da quanto dicono Euclide e Terpsione si deduce chiaramente che
Euclide non aveva in alcun modo “pubblicato” tale materiale. A qualcuno
potra forse apparire strano che Platone facesse pagare, per far leggere le
proprie opere; questo pud apparire oggi addirittura “immorale”. Eppure
¢ certo che Platone stesso, per avere le opere del pitagorico Filolao, dovette
pagare una cifra consistente ai familiari del filosofo che ancora le custo-
divano;?? chi consideri ’ammirazione che Platone aveva per i circoli pita-
gorici e per il loro modo di vivere, non potra meravigliarsi se anche alcune
delle loro abitudini per noi meno comprensibili furono accolte dal filosofo
ateniese. Insomma, a me pare che alla base della notizia di Diogene possa
esserci I’atteggiamento di gelosa custodia delle opere prodotte all’interno
della scuola, che caratterizzo, come ¢ ben noto, la scuola pitagorica e che
anche Platone dovette, in qualche misura, fare suo.

22 Dalle testimonianze di Zenobius 5, 6 e Cic. Ad Att. 13, 21 a si ricava, mi pare,
con certezza che Ermodoro, discepolo diretto di Platone, divulgava gli scritti del mae-
stro senza la sua autorizzazione (cosi anche Blanck [n. 19] 114). Su questi problemi
vedi anche J. A. Philip, “The Platonic Corpus”, Phoenix 24 (1970) 305.

23 Per le testimonianze cf. H. Leisegang, “Plato”, RE 20 (1950) 2350-2351.



Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone 351

Un’obiezione che potrebbe essere mossa alla mia interpretazione ¢ la
difficolta di spiegare, all’interno della biografia di Zenone, una notizia
su un evento cronologicamente lontano sia da Zenone sia, tanto piu, da
Antigono di Caristo. Eppure essa ¢ facilmente superabile, poiché non
¢ difficile immaginare che, parlando di Zenone e della sua permamenza ad
Atene, ad Antigono sia occorso di parlare di Platone; si puo fare addirittura
anche un’ipotesi piu precisa. Diogene Laerzio parla (7, 36) di oixéton che
Antigono Gonata aveva inviato a Zenone €ig BipAioypapiav; ¢ evidente
che tali servi dovevano aiutare Zenone nella copiatura delle sue opere (il
passo ¢ cosi generalmente interpretato). Noi non sappiamo donde Diogene
abbia tratto tale informazione, ma non € certo un’ipotesi peregrina supporre
che anche Antigono di Caristo nella propria biografia di Zenone trattasse
di problemi riguardanti la copiatura e la divulgazione delle opere del filo-
sofo e che questo lo portasse a parlare anche di come altri filosofi si erano
comportati riguardo a tali problemi. In tale contesto la menzione di Platone
e del divieto di copiatura da lui imposto sui propri Dialogi sarebbe stata
perfettamente al proprio posto.

Non riferirei dunque il fr. 39 D. di Antigono a un’edizione completa
delle opere platoniche. Questo ci porta ad affrontare un’altra questione
dibattutissima: quale fu la prima edizione di Platone? Fu 1’Accademia
a curarla? Come ¢ noto, I’esistenza di un’edizione accademica venne
asserita da Usener ed ¢ stata poi accettata dalla maggior parte degli studiosi,
fra cui il Wilamowitz, I’ Alline, il Bickel, il Pasquali, il Carlini. Ne nego
invece recisamente 1’esistenza G. Jachmann.?* Le prove addotte a favore
dell’esistenza di tale edizione sono varie, ma io credo ne esista una davvero
forte, alla quale non ¢ stata data la dovuta importanza. Nel passo di Diogene
Laerzio, che ho trascritto sopra, ¢ prima descritto I’ordine tetralogico dei
dialoghi platonici, successivamente quello trilogico proposto da Aristofane
di Bisanzio. Come ¢ noto, quello tetralogico ¢ quello presupposto dalla
nostra tradizione manoscritta medioevale ed ¢ quello poi accolto nelle
edizioni moderne. Chi sia I’autore di tale fortunato ordinamento non ¢ dato
sapere. Una lettura superficiale del testo di Diogene ha portato taluni
a ipotizzare che tale ordinamento sia stato creato da Trasillo, I’astrologo
legato all’imperatore Tiberio; in realta questa tesi, quantunque recentemente
ripresa dal Tarrant, ¢ impossibile; gli indizi che vi si oppongono sono

24 G. Jachmann, “Der Platontext”, NAWG 1941, 225-389 = Textgeschichtliche Stu-
dien (Konigstein 1982) 581-745. Lo scetticismo di Jachmann circa 1’edizione accade-
mica ¢ condiviso da J. Barnes, “The Hellenistic Platos”, Apeiron 24 (1991) 115-128;
tuttavia Barnes ¢ eccessivamente pessimista sulla possibilita d’individuare alcuni filoni
di tradizione antica.



352 Carlo M. Lucarini

schiaccianti.?’ Di sicuro I’ordine tetralogico preesistette a Trasillo. o credo
si possa ragionevolmente credere che tale ordine sia cronologicamnte
anteriore anche ad Aristofane di Bisanzio e che 1’ordinamento trilogico
aristofanéo?¢ presupponga quello tetralogico. Ricapitoliamo brevemente
i due ordinamenti; quello tetralogico risulta cosi articolato:

Tetralogia I: Euthyphro, Apologia Socratis, Crito, Phaedo;
Tetralogia II: Cratylus, Theaetetus, Sophista, Politicus;
Tetralogia I1I: Parmenides, Philebus, Symposium, Phaedrus;
Tetralogia 1V: Alcibiades 1, Alcibiades 11, Hipparchus, Amatores;
Tetralogia V: Theages, Charmides, Laches, Lysis;

Tetralogia VI: Euthydemus, Protagoras, Gorgias, Meno;
Tetralogia VII: Hippias maior, Hippias minor; lo, Menexenus;
Tetralogia VIII: Clitopho, Respublica, Timaeus, Critias,
Tetralogia IX: Minos, Leges, Epinomis, Epistulae.

Quello trilogico invece, secondo la proposta di Aristofane, ¢ il seguente:

Trilogia I: Respublica, Timaeus, Critias;

Trilogia II: Sophista, Politicus, Cratylus;

Trilogia III: Leges, Minos, Epinomis;

Trilogia 1V: Theaetetus, Euthyphron, Apologia Socratis;
Trilogia V: Crito, Phaedo, Epistulae.

25 Cf. Usener (n. 8) 209-212 (= 157-160); U. von Wilamowitz-Moellendorff,
Platon 11 (Berlin 1920) 324; A.-H. Chroust, “The Organization of the Corpus
Platonicum in Antiquity”, Hermes 93 (1965) 34-46; Philip (n. 22) 296-308; Erbse
(n. 15) 220; Carlini (n. 5) 24. Sia i dati raccolti da questi studiosi sia quello che noi
cercheremo di dimostrare, che cioé 1’ordine tetralogico ¢ precedente ad Aristofane di
Bisanzio, dimostrano che I’ordinamento tetralogico esisteva ben prima che Trasillo
nascesse. Scriveva Usener ([n. 8] 212 [=160]): “Nachdem Thrasyllos hoffentlich fiir
immer von dem Verdacht befreit ist, zu unserer tetralogischen Ausgabe eine andere
Bezichung zu haben, als dass er sie benutzte...”. Trasillo ha di sicuro anche scritto
sull’ordine tetralogico e, in questo, Usener era in errore; ma la proposta di Tarrant
rischia di riportare la Textgeschichte platonica alla prima meta del sec. XIX! Giuste
critiche al Tarrant ha mosso J. Dillon (rec. di Tarrant: Apeiron 29 [1996] 100). D. Sedley
ha da poco pubblicato un papiro del II sec. d. C. (The Oxyrhynchus Papyri 73 [2009]
n. 4941), in cui un ignoto scrittore parla della successione Crat. — Theaet. — Soph. —
Pol. Ha ragione Sedley a sostenere che questo anonimo ha davanti a sé 1’ordinamento
tetralogico, quale lo abbiamo noi. Tuttavia, che questo anonimo vada identificato con
Trasillo, ¢ difficile dire; il Sedley ¢ spinto a questa identificazione essenzialmente
dalle idee del Tarrant, le quali sono pero, per quanto riguarda Trasillo e 1’ordinamento
tetralogico, errate.

26 Parlo di ordine trilogico “aristofan¢o” e non trilogico tout court, poiché da Dio-
gene Laerzio si ricava che esistettero anche altri ordini trilogici, cf. Chroust (n. 25) 36.



Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone 353

Le altre opere erano da Aristofane poste, secondo quanto afferma Dio-
gene Laerzio, ko® €v kol &tdktws.?’” Che I'ordine trilogico aristofanéo
presupponga quello tetralogico e che da esso tragga origine ¢ stato sostenuto
gia dal Pohlnez2® ¢ dal Wilamowitz.2? Successivamente, questa teoria non ha
avuto fortuna ed essa spesso non viene nemmeno citata. lo credo invece che
le osservazioni dei due filologi tedeschi colgano il nocciolo della questione.
Innanzitutto, nessuno credo possa negare che le 5 Trilogiae aristofanée siano
comprensibili solo in relazione con le Tetralogiae 1, 11, VIII e IX: queste
tetralogie e le 5 trilogie aristofaneée sono composte dagli stessi dialoghi (con
I’eccezione del Clitopho, assente nell’ordinamento trilogico) € non ¢ nem-
meno ipotizzabile che due studiosi, indipendentemente 1’uno dall’altro,
abbiano proposto un ordinamento cosi simile. Qualcuno obiettera che fra
molti di questi Dialogi esistono legami chiari, che spingerebbero chiunque
a mettere tali Dialogi I’uno vicino all’altro. Questo ¢ certo vero per alcuni di
essi: ma come spiegare la presenza del Cratylus sia nelle trilogie sia nelle
tetralogie? Il legame fra il Crat. e gli altri Dialogi della Tetralogia II (e della
Trilogia II) non ¢ facile da capire: come avrebbero potuto due studiosi, I’uno
indipendentemente dall’altro, porlo vicino alla serie (Theaetetus), Sophista,
Politicus? A questo proposito, giova anche ricordare che, leggendo due passi
platonici (Theaet. 183 e; Soph. 217 c), si sarebbe portati a ipotizzare che
Platone avesse pensato alla sequenza Parmenides — Theaet. — Soph. — Pol.:3
il fatto che sia I’ordine trilogico sia quello tetralogico pongano invece il
Crat. accanto alla serie Theaet. — Soph. — Pol. e nessuna delle due leghi
invece a questi tre dialoghi il Parm., € un indizio molto forte a favore di un
legame genealogico fra ordine tetralogico e trilogico. Anche le Epistulae
sono eloquenti; perché si trovano in entrambe le Reiken? Qualcuno dira
che era uso porre le Epistulae come ultime nell’ordinamento delle opere
di uno scrittore.3! Questo ¢ vero ¢ spiega bene la posizione delle Epistulae
nell’ordinamento tetralogico, ma spiega meno bene la loro posizione
nell’ordinamento aristofanéo, poiché la 7Trilogia V (a differenza della 7etra-
logia IX) non conteneva |’ultima opera platonica; esistevano anche le opere
che Aristofane disponeva ko® €v kol dtdkTmg e Aristofane avrebbe potuto

27 Senza dubbio in errore ¢ Slater ([n. 3] 157), il quale scrive “it seems Diogenes
did not know how the remaining trilogies of Aristophanes were divided”. Non esisteva
nessun altra trilogia di Aristofane! Vedi infra.

28 M. Pohlenz, recensione a H. von Arnim, “Platos Jugenddialoge”, GGA 178
(1916) 241 n. 1.

29 Wilamowitz-Moellendorff (n. 25) 324-325.

30 Su questo fatto richiama giustamente 1’attenzione L. Taran (rec. a Carlini: Gno-
mon 48 [1976] 760—768), il quale osservava a buon diritto che questi due passi platonici
sono stati ingiustamente trascurati dagli studiosi della storia del testo di Platone.

31 Cf. e. g. i casi di Aristotele in D. L. 5, 22-28 e Stratone, ibid., 5, 59—60, ma gli
esempi si potrebbero moltiplicare.



354 Carlo M. Lucarini

tranquillamente porre le Epistulae all’interno di tali opere, anziché nelle
Trilogiae. Queste constatazioni mi pare indichino che la Reihe trilogica
e quella tetralogica non possono esser nate indipendentemente. Questo
¢ stato riconosciuto con chiarezza anche da C. W. Miiller 32 ¢ da qui credo
debba partire ogni discussione sui rapporti fra I’ordinamento di Aristofane
e quello tetralogico; discussione destinata ad avere un’importanza capitale
per la Textgeschichte platonica nell’antichitd. L’ordinamento tetralogico
¢ onnicomprensivo e arriva a includere 36 dialoghi; quello trilogico ne
include solo 15. Teoricamente, Aristofane avrebbe potuto includere tutti
e 36 i dialoghi, dal momento che 36 ¢ un multiplo di 3. Perché non lo ha
fatto? Che sia stato il timore di includere opere spurie, credo si possa
assolutamente escludere, sia perché egli ha incluso il Minos e |’ Epinomis, sia
perché egli ha escluso (dall’ordinamento trilogico, non dal Corpus) opere di
indiscussa autenticita e di grandissima fama. Piuttosto, a me pare che
Aristofane abbia seguito un altro criterio, quello cio¢ di limitarsi a raccogliere
nelle Trilogiae cio a cui Platone stesso aveva dato un’ordine. Gia Slater ha
acutamente osservato, che, nell’ordinamento aristofanéo, “some sort of dra-
matic unity appears to be intended”. Orbene, Aristofane sembra aver escluso
dalle Trilogiae tutti quei Dialogi per i quali nessun tipo di ordinamento
drammatico reciproco ¢ possibile evincere da cio che Platone stesso ha
scritto. Egli ha cioé messo in ordine solo cio0 a cui Platone stesso ha dato una
“dramatic unity” (quando parlo di “dramatic unity” che lega i dialoghi pla-
tonici, intendo, come Slater, quei dialoghi per i quali Platone stesso ci indica
che I'uno ebbe luogo prima o dopo I’altro). Una tendenza a rispettare la
“dramatic unity” & riscontrabile anche nell’ordinamento tetralogico, ma le
Tetralogiae includono anche i numerosissimi dialoghi non uniti da nessuna
“dramatic unity” (tutti quelli cio¢ delle Tetralogiae 11I-VII). Aristofane ha
invece lasciato fuori quei Dialogi nei quali non trovava indizi interni utili
alla per una loro disposizione “relativa”. In questo senso, credo abbia ragione
il Carlini®? a scrivere: “I’espressione k0@’ €v kol ATAKTOG non pare una
mera constatazione di Diogene, ma ¢ piu carica di significato; Aristofane
contrapponeva la propria classificazione ad altre, che pretendevano di
raccogliere in gruppi “tutti” i dialoghi; alcuni dialoghi erano evidentemente
per lui irriducibili a cio”. In effetti, fra i Dialogi platonici, solo alcuni
presentano indizi di “cronologia relativa” ed essi sono compresi nelle
Trilogiae di Aristofane e nelle Tetralogiae I-1I, VIII-LX. Ora, se noi acce-
ttiamo che Aristofane tenesse conto solo del “dramatic unity” per ordinare

32 C. W. Miiller, Die Kurzdialoge der “Appendix Platonica” (Miinchen 1975) 30:
“Die Vorgingigkeit des einen oder anderen Systems ldsst eine Einwirkung des alteren
auf das jiingere so gut wie sicher erscheinen. Die Frage ist nur, was ist hier &lter und
was jlinger”. Giustamente Slater ([n. 3] ad loc.) segue questa idea del Miiller.

3 Carlini (n. 5) 25.



Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone 355

i Dialogi, mentre I’ordinamento tetralogico tiene conto del “dramatic unity”,
ma anche di altri criteri di natura contenutistica, se accettiamo tale idea,
I’ipotesi che la Reihe di Aristofane dipenda da quella tetralogica mi pare
debba divenire una certezza. Ne fa fede il Crat.: la disposizione che esso
trova accanto a Theaet., Soph., Pol. puo trovare una spiegazione contenu-
tistica, mentre la sua disposizione accanto a Soph. e Pol. (e se anche ci fosse
il Theaet. nulla, a questo proposito, cambierebbe) non ha nessuna giusti-
ficazione da un punto di vista drammatico. Chi ha posto il Cratylus accanto
alla serie (Theaet.), Soph., Pol. lo ha evidentemente fatto per sole ragioni
contenutistiche, non certo per ragioni drammatiche. Orbene, le ragioni
contenutistiche sono alla base dell’ordinamento tetralogico, non di quello
trilogico aristofanco. Gia questa osservazione ¢ una prova a favore della
dipendenza dell’ordinamento aristofan¢o da quello tetralogico; ci troviamo
qui ad applicare quella che nello studio delle dipendenze testuali si chiama
lex Axelsoni: posta cio¢ I’esistenza del rapporto fra due testi (nel nostro caso
fra due disposizioni di opere), se un termine o un nesso (nel nostro caso
I’accostamento di alcune opere) € ben spiegabile e approrpriato in un caso,
mentre nell’altro risulta “innaturale”, € probabilissimo che il testo (nel nostro
caso la Reihe) nel quale risulta “innaturale” dipenda da quello in cui esso
invece risulta appropriato.3* Nel caso che stiamo esaminando, esiste un in-
dizio ancora piu forte di quelli fin qui addotti. Gia il Pohlenz aveva osservato
che la posizione del Crat. all’interno della Trilogia II di Aristofane “ver-
steht man nur, wenn die Tetralogie vorausliegt, in der als Verbindungsglied
der mit dem Kratylos durch sachliche Beziehungen verkniipfte Thedtet
hinzutritt”. Tale osservazione ¢ a mio giudizio dirimente. Qualsiasi lettore
spregiudicato di Platone, credo debba convenire che un accostamento conte-
nutistico del Crat. ¢ abbastanza naturale col Theaet., piu difficile col Soph.,
del tutto ingiustificato col Pol. (accanto a cui si trova invece nella triade
aristofanea). Gli elementi che legano il Crat. al Theaet. sono abbastanza
numerosi:* la discussione sull’essere-movimento, la quale viene in entrambi
i dialoghi messa in collegamento con dottrine (oltreché eraclitée) omeriche
e protagorée; I’importanza della figura di Protagora,’® la centralita del

34 Mi permetto di rimandare, a proposito della Lex Axelsoni, a C. M. Lucarini, “La
praetexta Octavia e Tacito”, GIF' 57 (2005) 278.

35 Fuorvianti sono quelli individuati dal Wilamowitz ([n. 25] 324; non dissimili
quelli addotti da Erbse [n. 15] 220): essi sono stati convincentemente confutati dal
Miiller ([n. 32] 31 n. 2).

36 Ai principali interlocutori di entrambi i dialoghi (Ermogene e Teeteto) acca-
de la stessa cosa; poco dopo I’inizio della discussione Socrate fa loro osservare che
essi sostengono dottrine protagorée, senza che loro stessi ne siano consapevoli (Crat.
383 e sgg.; Theat. 151 e sgg.); 1 due passi presentano anche somiglianze letterali, cf.
le osservazioni di Dies (Platon, Théétete, texte ét. et trad. par A. Dies [Paris 1926])
a Theaet. 152 a.



356 Carlo M. Lucarini

concetto di émiotnun,’’ la discussione sulla composizione degli 6vopoto
(Crat., passim; Theaet. 202 a sgg.). Legami di questa portata non sono
assolutamente riscontrabili né con Soph. né, tanto meno, col Pol. A nessuno
poteva venire in mente di porre il Crat. dopo il Soph. e il Pol., mentre, in un
ordinamento che proceda con criteri contenutistici, la disposizione del Crat.
davanti al Theaet. risulta giustificata.

Come gia accennavo, queste cose erano gia state intuite dal Pohlenz
e dal Wilamowitz; tuttavia, 1 due studiosi tedeschi non avevano fornito
giustificazioni convincenti della propria idea ed essa ¢ caduta per lo piu
nell’oblio; solo C. W. Miiller sembra averne capito I’importanza; tuttavia
egli la rifiuta decisamente,’® poiché egli non vede le “sachliche Bezie-
hungen” che legano Crat. a Theaet. e che invece non possono legare Crat.
aSoph. e Pol. 11 Pohlenz non aveva esplicitato tali “sachliche Beziehungen”,
mentre quelle individuate dal Wilamowitz sono sicuramente fuorvianti
e bene ha fatto il Miiller a rifiutarle (cf. nota 35). Tuttavia, se ¢ vero quanto
ho sostenuto, la tesi di Pohlenz e Wilamowitz risulta precisata e confe-
ramta: la presenza del Crat. accanto al Soph. e al Pol. puo dipendere solo
dalla Herauslosung della Tetralogia II. Un altro indizio a favore della
dipendenza dell’ordine trilogico da quello tetralogico puo forse venire
dalle Epist. Secondo il Wilamowitz “die Einreihung der Briefe hinter
dem Phaidon ist nur daraus erkldrlich, dass sie (d. h. Brief 7, 8) zu den
Gesetzen gestellt waren, wo sie passten, und hier irgendwie untergebracht
wurden”.3* Anch’io credo che la posizione delle Epist. nelle trilogie sia un
relitto di quella che esse avevano nelle tetralogie; non credo tuttavia che
nelle tetralogie esse seguissero Leg. per il contenuto di Epist. 7 e 8, come
sembra ritenere Wilamowitz. Credo invece che esse si trovassero alla fine
della Tetralogia IX perché le lettere erano spesso messe all’ultimo posto
nella Reihe delle opere di uno scrittore (cf. nota 31). Se cosi ¢, anche questo
¢ un indizio a favore della dipendenza dell’ordine trilogico da quello
tetralogico: infatti, mentre nelle Tetralogiae esse sono davvero all’ultimo
posto, nelle Trilogiae esse sono seguite da tutte le opere disposte ka®” €v
Kol GTAKTOG.

Aristofane pare dunque aver avuto davanti 1’edizione tetralogica;
all’interno di tale edizione ha selezionato quelle opere che parevano offrire
indizi interni per una loro “disposizione relativa”; tali opere si trovavano
solo nelle Tetralogiae I, 11, VIII e 1X. Aristofane le ha disposte per trilogie,

37 Nel Theaet. 1a definizione di émiothun € uno dei temi conduttori, ma anche nel
Crat. (437 a) essa ha un ruolo decisivo, poiché ¢ proprio tale termine che permette a So-
crate di confutare I’idea che fino a quel momento aveva prevalso nel dialogo, ovvero
che gli évopata indichino che i Tpdypata sono idvta kol @epopevo (437 c).

38 Miiller (n. 32) 30-31.

39 Wilamowitz-Moellendorff (n. 25) 324.



Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone 357

omettendo il Clit.* E probabile che egli abbia agito cosi nell’intento, del
tutto comprensibile in un filologo, di rispettare la volonta di Platone. Se
¢ nel giusto, come io credo, il Carlini, allorché sostiene*! che “Aristofane
contrapponeva la propria classificazione ad altre, che pretendevano di ra-
ccogliere in gruppi tutti i Dialogi”, ¢ probabilissimo che egli volesse
limitare la propria a quelle opere per cui Platone stesso forniva indizi di
“disposizione relativa” ed ¢ in questo senso che probabilmente andra inter-
petato il “dramatic unity” di cui parla Slater. Aristofane ha probabilmente
preferito I’ordine trilogico, poiché lo ha riscontrato nella trilogia Resp. —
Tim. — Crit. (che infatti egli ha posto in principio). Tuttavia, egli non ha
ritenuto del tutto privo di valore I’ordinamento tetralogico, che trovava
davanti a sé, poiché lo ha utilizzato per costituire il proprio ordinamento.
Dunque, I’edizione tetralogica era gia in circolazione al tempo di
Aristofane di Bisanzio ed egli doveva ritenerla di una qualche autorevo-
lezza, se, pur in un tentativo di totale cambiamento quale quello che egli
proponeva, la riteneva il punto dal quale partire. Ma da quando esisteva tale
edizione? E, questione ancora piu importante, chi ne era I’autore? Dimo-
strando la dipendenza di Aristofane da tale edizione, noi ne abbiamo fissato
un sicuro ferminus ante al 180 a. C., anno attorno al quale si pone la morte
di Aristofane. Il terminus post dipende dalla data dei piu recenti dialoghi
spuri accolti nell’edizione tetralogica. A me pare che le conclusioni cui
sono giunti Wilamowitz,*2 Bickel,*? Carlini,* che cio¢ 1’edizione tetralogica
sia stata fatta all’interno dell’Accademia al tempo dello scolarcato di Ar-
cesilao di Pitane (268241 a. C.), ovvero del suo successore Lacide (241—
216 a. C.), sia la piu verisimile: essa spiega sia alcune caratteristiche delle
opere pseudoplatoniche accolte nelle Tetralogiae sia 1’autorevolezza che
questa edizione sembra aver avuto agli occhi di Aristofane di Bisanzio.
Produsse davvero Aristofane un’edizione di Platone? Jachmann, il piu
strenuo avversario dell’esistenza di un’edizione accademica di Platone,
credeva di si e cosi credeva pure Alline, mentre gli altri studiosi sono sempre
stati assai scettici a riguardo. Recentissimamente F. Schironi ha ridato
credito all’ipotesi di un’edizione alessandrina di Platone* e M.-J. Luzzatto

40 La ragione per cui Aristofane ha deciso di sacrificare proprio il C/it. non € chiara,
forse perché gli pareva falso (come esso davvero sembra essere) o poco significativo;
certo egli doveva omettere un opera, “weil er nur 15 brauchen konnte” (Wilamowitz-
Moellendorff [n. 25] 324); la ragione per cui questa osservazione del Wilamowitz abbia
causato lo scandalo del Miiller ([n. 32] 30 nota 5) proprio non riesco a vederla.

41 Carlini (n. 5) 25.

42 Wilamowitz-Moellendorff (n. 25) 325.

43 Bickel (n. 6).

4 A. Carlini, “Alcuni dialoghi pseudoplatonici e I’ Accademia di Arcesilao”, ASNP
s. I1, 31 (1962) 33-63.

4 F. Schironi, “Plato at Alexandria: Aristophanes, Aristarchus, and the “Philo-
sophical Tradition” of a Philosopher”, CQ N. S. 55 (2005) 423-434. La Schironi cerca



358 Carlo M. Lucarini

ha addirittura cercato di dimostrare che “resti” dell’edizione di Aristofane
si trovino nel Vat. Gr. 1 di Platone.*¢ Chi non crede all’esistenza di tale
edizione, ha osservato che 1’attivita di Aristofane su Platone descritta da
Diogene puo ben inserirsi nell’opera ITpog tovg KaAAipudyov IMivokag
del grammatico.4’

A favore dell’esistenza di un’edizione alessandrina di Platone son stati
talvolta invocati i segni diacritici di cui parla D. L. 3, 65-66: tali segni
diacritici sarebbero stati utilizzati, secondo questi studiosi, proprio da
Aristofane nella sua edizione platonica.*® Tale ipotesi presenta difficolta
gravissime, anzi, se alcune dottrine oggi circolanti circa la storia dei segni
diacritici potessero essere ridotte a certezza, essa sarebbe senza dubbio
errata. Se ¢ vero, per esempio, che I’&vtictypa nepiestiypévov fu intro-
dotto da Aristarco al posto di olypo unito ad &vticiypa, usato invece
da Aristofane,* ¢ evidente che il sistema descritto da Diogene non puo
essere aristofan¢o. Lo stesso discorso vale per la imAfy mepiectiypévn.”
Jachmann®! vedeva nel x una ragione per ritenere il sistema diacritico di

(convincentemente) di dimostrare che alcune osservazioni sulla lingua attica fatte da
Aristarco si riferiscono al testo di Platone. Che questo pero sia sufficiente a dimostrare
che Aristarco ha fatto un’edizione commentata di Platone, € secondo me dubbio. Non si
dimentichi che Aristarco, anche nel commentare Omero, era particolarmente attento agli
usi linguistici attici (cf. R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship [Oxford 1968] 228).

46 M.-J. Luzzatto, “Emendare Platone nell’antichita. Il caso del ‘Vat. Gr.” 17, OS
68 (2008) 29-87.

47 In questo senso si sono espressi Nauck (Aristophanis Byzantii Fragmenta, coll.
et disp. A. Nauck [Halis Saxonum 1848] 250); Wilamowitz-Moellendorff (n. 25) 325;
G. Pasquali, Storia della tradizione e critica del testo (Firenze 21952) 264-266; Pfeiffer
(n. 45) 196-197. Tarrant ([n. 2] 104—106) propone di vedere un legame fra gli studi
platonici di Aristofane ¢ POxy 3219, ma la tesi mi sembra debole.

48 Cf. Alline (n. 5) 84-90; Schironi (n. 45) 429-431; la Schironi ¢ tuttavia piu
propensa all’idéa che tali segni siano stati usati da Aristarco, nella sua edizione com-
mentata di Platone (della quale pero non restano altre tracce oltre a quelle dalla Schironi
stessa addotte).

49 Cf. Pfeiffer (n. 45) 178, 218; F. Pontani, Sguardi su Ulisse (Roma 2005) 48, 50.

30 Oltre alla bibliografia citata nella nota precedente, cf. F. Montanari, “The Frag-
ments of Hellenistic Scholarship”, in G. Most (ed.), Collecting Fragments (Gottingen
1997) 273-288. Tuttavia, io son propenso a credere, come Schrader (n. 5), che tale
segno fosse gia usato da Aristofane. Se fosse pero vero che la SumAf meplecTiypevn
¢ stata introdotta da Aristarco, anche 1’0BeAog mepiectiypévog (di cui parla Diogene,
ma di cui tacciono le altre fonti antiche e che certo non dovette di uso comune presso gli
Alessandrini) ¢ probabile sia aristarchéo o postaristarchéo, poiché esso sembra essere,
rispetto all’dBerdg, nello stesso rapporto in cui la 31wAR TeprecTiyéVn € rispetto alla
d1mAn nell’uso comune alessandrino: vale a dire SimAf e 6BeLog indicano una proposta
accettata dall’editore, mentre 1mAT] Tepleot. ¢ OBeAog mepleot. indicano proposte di
filologi precedenti, non accolte dall’editore.

51 Jachmann (n. 24) 334-335.



Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone 359

Diogene postaristofanéo; questo puo essere vero, se sono nel giusto coloro
che attribuiscono I’invenzione di tale segno ad Aristarco’? o a un’epoca
a lui successiva. Certo, esistono alcune somiglianze fra il sistema descritto
da Diogene ¢ ’uso dei segni tipico degli Alessandrini®3 ¢ Jachmann ha
ragione a scrivere che “das alexandrinische Editionsprinzip ist als Grun-
delement in dieser Semeiose unverkennbar”.>* Tuttavia, che il sistema
diacritico di Diogene sia quello usato da Aristofane, io non credo sia in
alcun modo credibile: osta cio che sappiamo circa la storia dei segni critici
(soprattutto il caso dell’&vticiypa mepiect. € a mio giudizio dirimente)
né si concilia con quanto noi sappiamo della filologia alessandrina il for-
tissimo interesse filosofico che nel sistema diogeniano ¢ riscontrabile.
Un’altra obiezione decisiva a questa possibilita ¢ il fatto (anche questo
osservato gia da Jachmann)> che il sistema diogeniano sembra presupporre
I’esistenza di altre edizioni “critiche” precedenti: chi, prima di Aristofane,
avrebbe fatto un’edizione “critica” di Platone?

Nuova luce sull’origine dei nostri segni diacritici ha gettato senza
dubbio la pubblicazione di un papiro della Societa Italiana.>¢ Tale testo pare
costituire la “fonte” usata da Diogene. Del tutto improbabile ¢ che esso

52 Cf. e. g. E. Turner, Greek Papyri. An Introduction (Oxford 1968) 116-117. Cf.
anche K. McNamee, Sigla and Select Marginalia in Greek Litarary Papyri (Bruxelles
1992). A un’origine postaristarchéa pensava invece Schrader ([n. 5] passim); la disser-
tazione di Schrader resta la trattazione piu approfondita su questo segno.

53 Esse sono indicate dall’Alline e, meglio, dal Gudeman (A. Gudeman, “Kriti-
sche Zeichen”, RE 11 [1922] 1916-1927) e dalla Schironi. Una correzione va forse
fatta circa quanto scrive il Gudeman a proposito del kepadOviov. Schol. Odyss. 18,282
suona: ToPEAKETO" AVTL TOD EPEAKETO" EVTEANG TOVTO, 810 KO KEPAOVIOV TOPE -
Onkev Apiotopdvng. Secondo il Gudeman, 1’uso del xepobviov presupposto da
questo scolio ¢ totalmente diverso da quello spiegato da Diogene (kepabviov TTpoOG
mv dyoynv thg elthocoplag). Se il senso di dywyn € qui, come generalmente si
crede, quello di secta, i1 Gudeman ha ragione; ma se noi diamo invece al termine il
significato di stilus (cf. Stephanus, s. v. dywy® 581; del resto &ywyn ¢ comunemente
usato nel senso di “genere musicale”), allora 1’'uso presupposto dallo scolio e da Dio-
gene divengono conciliabili: il xepadviov indicherebbe cioé che siamo davanti
a un’espressione tipica dello stile filosofico. D’altronde, quale senso potesse avere
porre un segno in relazione alla secta filosofica, io proprio non vedo, tanto piu che, nel
nostro sistema, esisteva gia la d1mAf.

54 Jachmann (n. 24) 335.

55 Ibid., 336.

36 V. Bartoletti, “Diogene Laerzio III 65-66 e un papiro della raccolta fiorentina”,
Meélange E. Tisserant 1 (Roma 1964) 25-30; il papiro ¢ stato riedito da M. Gigante
(“Un papiro attribuibile ad Antigono di Caristo? PSI 1488, ‘Vite dei filosofi’”, in: Papiri
filosofici. Miscellanea di studi 11 [Firenze 1999] 111-114). Un testo assai piu tardo, il
cosiddetto Anecdoton Cavense, si rifa alla stessa fonte, cf. A. Reifferscheid, “Mitthei-
lungen aus Handschriften”, RAM N. S. 23 (1868) 127—-133.



360 Carlo M. Lucarini

vada identificato con un frammento di Antigono di Caristo,’ se non altro
perché tale ipotesi presuppone che nell’opera di uno scrittore (Antigono)
piu anziano di Aristofane fosse presente un sistema diacritico, che sembra
piu recente di Aristofane. Un’ipotesi piu verisimile ¢ stata proposta dalla
Luzzatto,’® la quale, studiando il famoso Laur. 69, 2 di Tucidide, ha
dimostrato che tale manoscritto riproduce in maniera abbastanza fedele
un’edizione di Tucidide di eta probabilmente adrian¢a. Tale edizione era
corredata di segni critici, e all’inizio doveva esibire una didascalia che
illustrava I’uso di tali segni. Ora, considerando che il papiro edito da Bar-
toletti ¢ di poco anteriore a Diogene Laerzio, la Luzzatto ha supposto che
esso altro non fosse che la didascalia introduttiva di un’edizione platonica
di eta imperiale, con caratteristiche analoghe a quella tucididéa da lei
scoperta nel Laur. 69, 2. Tale ipotesi sembra anche a me la piu verisimile.
Essa si concilia bene con le parole di Diogene, dalle quali si ricava che egli
aveva veduto tali segni in edizioni da lui stesso usate (Emel kot onpeid
Tvoe Tolg BipAlolg adTod mopatiBevtan): ora, che al tempo di Diogene
fossero di uso comune edizioni preparate in eta tolemaica, nessuno vorra
crederlo: quello che sappiamo della Textgeschichte omerica dovrebbe ser-
virci da monito. Nessun papiro platonico superstite sembra rispecchiare
I’uso dei segni diogeniano; tuttavia la diffusione della dimAn nei papiri
imperiali ben si accorda con tale sistema.> Inoltre, dalla lettura del passo
di Diogene, mi pare si possa intuire che nelle edizioni che rispecchiavano
I’uso dei segni ivi descritto, i segni piu frequenti fossero dimAn e x1: tali
segni sembrano essere i pit frequenti anche in altre edizioni di classici fatte
in eta imperiale, per esempio di quella dei Paeanes di Pindaro conservataci
da POxy 84190 (II sec. d. C.). Ragionevolmente, credo dunque si possa
affermare che il sistema diacritico descritto da Diogene accompagnava
un’edizione platonica di eta imperiale, la quale nulla aveva a che fare con
gli studi platonici condotti da Aristofane di Bisanzio. Con questo, non
voglio escludere che Aristofane o Aristarco abbiano preparato un’edizione
di Platone; gli argomenti addotti recentissimamente dalla Schironi e dalla
Luzzatto vanno presi in seria considerazione.

57 Gigante (n. 56) ha proposto tale ipotesi, ma il testo del papiro non figura, giusta-
mente, nei frammenti delle Vitae philosophorum editi dal Dorandi.

58 M.-J. Luzzatto, “Itinerari di codici antichi: un’edizione di Tucidide tra il II e il
X secolo”, MD 30 (1993) 167-203.

39 1 papiri platonici si trovano ora raccolti in Corpus dei papiri filosofici greci e la-
tini 1, 1 (Firenze 1999), sull’uso della 3w\ nei papiri platonici, cf. M. W. Haslam, The
Oxyrhynchus Papyri 47 (1980) 38-39. Sulle edizioni platoniche in circolazione in eta
imperiale getta nuova luce 1’opuscolo galenico IMept dAvmiog, da poco riscoperto: per
un primo bilancio cf. T. Dorandi, “Editori antichi di Platone”, Antiquorum philosophia
4(2010) 161-174.

0 Cf. B. P. Grenfell, A. S. Hunt, The Oxyrhynchus Papyri 5 (1908) 14-15.



Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone 361

Quello che a me sembra sicuro, ¢ che il testo platonico tramandatoci dai
manoscritti medioevali continua ’edizione tetralogica e che tale edizione
fu fatta prima di Aristofane di Bisanzio, quasi sicuramente dall’ Accademia;
se Aristofane abbia fatto un’edizione di Platone, non sappiamo. Certo,
quella corredata dei segni diacritici descritti da Diogene, non era quella di
Aristofane.

Carlo M. Lucarini
University College, London

Hami HeMHOTO4YHCIIEHHBIE CBEACHHS 00 MCTOPHH TeKCTOB [1aroHa B aHTHYHOCTH
B OCHOBHOM H3BIIeKaroTcst u3 ciioB Jluorena Jlasprus (3, 56—66). B cratbe npen-
JlaraeTcsi HoBasi MHTEpPIIpETanusl 3Toro mnaccaxa. To, uto [luoren coobmaer co
ccbulkoi Ha AHTuroHa u3 Kapucra, ciemyer CBSI3bIBaTh CO 3HAMEHUTBIM OCYXK/E-
HUeM 3anucelt B @edpe: [1naroH, 1o-BUAMMOMY, CTPEMUIICS HE I0ITyCKaTh cCBOOOA-
HOTO XO)KIEHUSI CBOMX IMAJIOTOB. VX pa3jieneHue Ha TeTpajIoru, peACTaBIeHHOE
CPE/IHEBEKOBBIMU PYKOIHCSIMH, BEPOSITHO, NMPOM30ILIO B AKaJeMUH, B NEPUOJ,
Koraa cxosnapxoM Obu1 Apkecunaid (268-241) nim Jlakug (241-216). Unenenue
Ha Tpwiornu y Apucrodana Buzantuiickoro npezrosnaraer, 4To oH ObUI 3HAKOM
C TEeTpaJIOrMYeCKUM H3JianueM. Mbl He 3HaeM, ObUtH Ji auanoru [Tnarona n3gansl
aJIeKCaHIPUMCKUMH (HIIOJIOTaMH; HO €CJIHM TaKoe U3/IaHKe U CYILIeCTBOBAJIO, B HEM
HECOMHEHHO HE MOIJIM UCIIOJIb30BaThCS T€ AMAKPUTHIECKHE 3HAKH, KOoTopbie J[no-
T'eH BHJEJ B KaKuX-To u3nanusx [larona.



