Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”

WAS NUTZT ARISTOTELES DER MODERNEN
LITERATURTHEORIE?

Darf ein Forscher, dessen schriftliche Produktion lediglich akademischen
Themen gewidmet ist, gleichzeitig ein Schriftsteller genannt werden? Jeder
Leser der wissenschaftlichen Abhandlungen von Prof. Dr. A. K. Gavrilov
wird diese Frage mit einem iiberzeugten “ja” beantworten. Gleichermalien
unbestritten ist demselben Leser allerdings auch der Unterschied zwischen
Wissenschaft und Literatur. Deswegen hofft der Verf., dass die Fragen, auf
die unten eingegangen wird, — “Was ist Literatur?” und “Warum betrachtet
sie Aristoteles in der Form von Regeln?” — dieser Festschrift nicht
unangemessen sind. Unser Ziel besteht natiirlich nicht darin, die Raitsel
der Literaturbestimmung hier zu l6sen. Vielmehr beabsichtigen wir, zu
zeigen, dass die beiden benannten Fragen miteinender innerlich verbunden
sind, und dadurch die Methode des ersten abendlindischen Asthetikers zu
rechtfertigten.

Mit seiner in der gewohnlichen Form eines Kollegienheftes geschrie-
benen Regelpoetik setzte sich Aristoteles sowohl dem Befremden der zu-
kiinftigen Literaturhistoriker als auch den Vorwiirfen der Literaturtheoretiker
aus. “Ob er fiir seine Gegenwart und fiir die Zukunft eine erncute Reali-
sierung seiner theoretischen Norm erhoffen konnte oder welche Absichten
sonst seine Poetik verfolgt haben sollte, ist schwer zu sagen” — klagt einer
der bekanntesten klassischen Philologen der heutigen Zeit Helmut Flashar.
Unklar bleibt es dem Forscher, “ob Aristoteles sich wirklich an Dichter sei-
ner Zeit wendet..., oder ob er nur den Bestand an Tragddien systematisch
zu erfassen und in Abgrenzung gegen andere literarischen Positionen dur-
chzuformen bemiiht war ungeachtet der Tatsache, daf} die Zeit der groflen
Tragddien vorbei war”.! Als Beispiel der Vorwiirfe, die die Literaturwissen-
schaft threm Griinder herkdmmlich macht, sei andererseits die Meinung
des bedeutenden deutschen Kritikers Lutz Riihlings zitiert: “Regelpoetiken
konnen allenfalls, wenn iiberhaupt, als Explikation eines zur Zeit vorherr-
schenden Literaturbegriffs angesehen werden, nicht jedoch als Explikation
des Begriffs von Literatur {iberhaupt”. Die Poetik des Aristoteles sei daher
fiir einen Literaturtheoretiker “nur von begrenztem Wert” .2

I H. Flashar, “Aristoteles und Brecht”, Poetica 6 (1974) 36.
2 L. Riihling, “Fiktionalitit und Poetizitét”, in: H. L. Arnold und H. Detering (Hgg.),
Grundziige der Literaturwissenschaft (Miinchen ©2003) 40.



Was niitzt Aristoteles der modernen Literaturtheorie? 363

Unverkennbar versucht Aristoteles die Literatur als solche zu betrach-
ten: Alle anders gearteten Kiinste werden ausgeklammert. “Wir wollen
hier von der Dichtkunst als solcher und von ihren Gattungen und deren
verschiedenen Wirkungen sprechen” (mept moimtikfig a0OTHG T€ KOl TOV
eld®V aDTHG, NV TLva dvvopLy €koctov €xel) — steht es am Anfang der
Poetik (1447 a 8-9). Doch unmittelbar danach folgt ein anderes Thema,
nédmlich g del cvvictacOol ToVg pvbovg, und im weiteren Text trifft
man hin und wieder die Modalwendung mit xpn oder det oder auch anders
ausgedriickte Regeln.? Der aristotelische Vorgang ist an sich merkwiirdig
und veranlasst zum Nachdenken. Der grofle Systematiker wusste den
Unterschied zwischen Wertung und Bestimmung. Physische Erscheinungen
und ethische Normen sind bei ihm verschiedenartig abgegrenzt; die
Definition eines Korperorgans kann nur die Bestimmung sein, flir den
Staat oder die Familie ist auch die Wertung mdoglich (vgl. resp. PA 670 b
23-27; 671 a 8 und Pol. 1252 b 12—14; 28-31). Bei der Betrachtung der
literarischen Phéanomene scheint der Philosoph den normativen Vorgang
nicht zufillig, sondern in vollem Bewusstsein gewéhlt zu haben. Unsere
zweite Frage: “Womit ist der Regelcharakter der aristotelischen Poetik zu
erkldren?” bekommt folglich einen anderen Sinn. Man soll sich fragen,
welche Merkmale des unter Analyse stehenden Gegenstandes, der Literatur
also, einen Asthetiker zwingen bzw. gezwungen haben, diesen Gegenstand
normativ zu beschreiben. Warum schreibe ich nicht, was Literatur ist,
sondern was sie sein soll?

Um den antiken Denker besser zu verstehen, wenden wir uns zunichst
den neuzeitlichen zu. Eine wohl immer noch trotz der sporadischen Kritik
einflussreichste Kunstlehre ist wie Formalismus oder auch russischer For-
malismus bekannt. Die von den jungen russischen Philologen Sklovski
und Tynjanov gegen 1920 ausgearbeitete formale Literaturdefinition ist
eine Abweichungsdefinition: Als literarisch bezeichnet man jeden Text,
der formell oder strukturell (daher die Bezeichnung “Strukturalismus”)
von der Norm der Alltags- und Geschiftssprache abweicht.* Auf die
Schwierigkeiten eines solchen Vorgehens wurden die Strukturalisten
mehrmals hingewiesen.’ Die Literatur kann leicht auch ohne Sprachmo-
delierung auskommen. Es gibt Werke, die von dem normalen Sprachge-
brauch nicht abweichen, sondern bewusst diesem Gebrauch folgen. Die

3 Ausfiihrlich dariiber: W. Soffing, Deskriptive und normative Bestimmungen in
der “Poetik” des Aristoteles (Amsterdam 1981) 29.

4 Anschaulich zusammengefasst im Werk von J. Mukatovsky, u.a. “On Poetic
Language”, in: J. Burbank and P. Steiner (Hgg., Uberss.), The Word and Verbal Art:
Selected Essays by Jan Mukarovsky (New Haven 1977) 1-64.

5 Diskussion: H. Fricke, Norm und Abweichung. Eine Philosophie der Literatur
(Miinchen 1981) 87-91.



364 Michael Pozdnev

platonischen Dialoge oder die Erzdhlungen von Giinther Grass wiren
nach dieser formalen Definition keine Literatur. Andererseits sind die
literarischen Symptome — formal gesehen — auch in den sich offenbar
nicht als Literatur verstehenden Texten vorhanden, beinahe in jedem
Text, der einen rhetorischen oder didaktischen Zweck verfolgt. Geradeso
konnte auch eine technische Anleitung fiir den Rettungsdienst oder die
Gebrauchsanweisung fiir einen Staubsauger miihelos zu Literatur erklart
werden. Das Fehlen des formalen Kriteriums veranlasste demnach zur
Wiedergeburt der poetologischen Theorie, die vielleicht so alt ist, wie
die Literatur selbst.® Der Dichter befasst sich mit den Gegenstdnden, die
fiir die Dichtung spezifisch sind, Literatur verfiigt nicht iiber ihre eigene
Form, sonder iiber die besondere Substanz. Die weitere Suche nach dieser
allgemeinen Substanz der Literatur erweist sich aber auch als schwierig.
Die Substantionalisten meinen, Fiktionalitdt des erzdhlten Stoffes sei
ein charakteristisches Merkmal jedes literarischen Werkes.” Doch weder
eine kiinstlerische Zusammenstellung der Ereignisse noch die teils
oder ganz fiktiven Handlungsreferenten kommen in den Biographien,
Episteln oder in der Landschaftslyrik vor. Dem substantiellen Kriterium
gemif wire Goethe’s “In allen Gipfeln ist Ruh” keine Literatur. Warum
die historischen Werke Winston Churchills oder Theodor Mommsens
mit dem Nobelpreis fiir Literatur ausgezeichnet worden sind, kann die
substantionelle Definition der Letzten auch nicht erkldren. Deswegen pflegt
die moderne Kunstphilosophie eine dritte, auch nicht neue, schon von
Kant und Schopenhauer vorgeschlagene Losung wieder giiltig zu machen,
eine Bestimmung, die von dem externen, sozialen Kriterium ausgeht.
Alles ist Literatur, was das abstrakte Interesse der Rezipienten erweckt.’
Schriftsteller ist jeder, den man liest, und zwar mit keinem anderen Zweck,
als reine Unterhaltung — glauben die Rezeptivisten und schreiben damit
in die Literatur auch die Werke, die nicht als Literatur geschaffen, aber fiir
uns spiteren eine solche geworden ist. Ein Rezipient wird zum Produzenten
des Kunstwerkes, und die Kunst — zum Opfer der Konventionen. Eine Figur
von Otto Waalkes, die aus abstraktem Interesse in ihrem Personalausweis
las, kommt wohl als Kritik nicht in Frage, aber die Karikatur hat etwas
Wahrhaftes an sich: Wenn einige Durchschnittsbiirger am Lesen eines

6 Vgl. Hom. Od. 1, 345-355: “Du sollst dem allseitsbeliebten Dichter nicht verbie-
ten — erwidert Telemachos seiner Mutter Penelope — uns damit zu unterhalten, wonach
seine Seele strebt. Die neusten Ereignisse, die er jetzt behandelt, sind die interessante-
sten, die neuste Sage (vemtdtn &o1dn) ist auch die reizvollste”.

7 K. Hamburger, Die Logik der Dichtung (Miinchen 31977) 61-66.

8 Th. W. Adorno, Asthetische Theorie, in: G. Adorno und R. Tidermann (Hgg.),
Th. W. Adorno. Gesammelte Schrifien VII (Frankfurt a. M. 1970) 30; A. C. Danto, “The
Artworld”, Journal of Philosophy 61 (1964) 571-584.



Was niitzt Aristoteles der modernen Literaturtheorie? 365

franzosischen Telefonbuches Spal3 finden,® sollen wir dieses tatsdchlich
gleich als Kunstwerk bezeichnen? Ist nicht das provokatorische Gedicht
von Peter Handke “Die Aufstellung des 1. FC Niirnberg vom 27.1. 1968,
das den gleichen Text aus der Tageszeitung buchstiblich wiedergibt, nur
deswegen ernsthaft von den Kunstkritikern diskutiert,'® weil Handke auch
die anderen unleugbar kiinstlerischen Werke geschrieben hatte? Kann ein
Leser immer der Reinheit seines Interesses an einem Kunstwerk vollig
bewusstsein? Das sozial-psychologische Vorgehen ist wohl aussichtsreicher,
als die anderen, reicht aber fiir die vollstdndige Definition an sich nicht aus.
Wire dann die Literaturbestimmung tiberhaupt moglich?

Und nun zuriick zu Aristoteles. Der Leser wird sich vielleicht fragen,
ob die Betrachtungsweise der modernen Literaturwissenschaft auf die
antike Poetik iibertragbar ist. Keine Anachronismen brauchen wir hier
zu firchten. Denn die Vertreter der beschriebenen Theorien verweisen
selber an die AuBerungen Aristoteles’.!! Unter den Vorwiirfen, die ihm
die Poetikforschung macht, ist die innere Widerspriichlichkeit nicht der
letzte.'> Man gewinnt manchmal den Eindruck, dass er alle Theorien
zugleich betreuen kann. Und doch keine scheint ihn zu befriedigen. Die
Poetik beginnt mit der Bestimmung der Literatur. Hier verfremdet sich der
Philosoph sehr entschieden von dem formalen Vorgang. Gibt es eine klarere
Abweichung von der alltdglichen Redeweise, als das Versmaf3? Nicht aber
fiir Aristoteles. “Homer und Empedokles haben nichts Gemeinsames
auBer dem Versmal} — behauptet er (1447 b 17-20) — weswegen der erste
ein Dichter, der zweite eher ein Naturphilosoph genannt werden soll (tov
HEV TTOINTNV SIKXLOV KOAELY, TOV 8& GUGLOAOYOV LOALOV 1] TOINTAY)”.
Die literarische Schriftsprache ist durch die trockene Genauigkeit des
Ausdrucks von der blumigen Rednersprache zu unterscheiden — liest man
in der Rhetorik (1413 b 19-20). Es sei hier an das vergleichbare Fragment
aus De Analogia von G. Julius Caesar erinnert: “wie eine blinde Klippe,
so vermeide das unerhorte und ungewdhnliche Wort” (tamquam scopulum

? H. Gfrereis (Hg.), Grundbegriffe der Literaturwissenschaft (Stuttgart 1999)
V-VI: “Heute soll es Leute geben, die mit Leidenschaft das Telefonbuch lesen, um sich
vom Klang fremder Namen verzaubern zu lassen oder neugierig die Welt einer Stadt in
den Namen ihrer Straen und Einwohner zu entdecken”.

10 L. Riihling, “Fiktionalitit und Poetizitdt” (s.0. Anm. 2) 46—49.

11 B. IxnoBckuit, “HckycctBo kak npuém”, in: B. IIkinoBcknit, O meopuu nposei
[V. Schklowskij, “Kunst als Verfahren”, in: Id., Uber die Theorie der Prosa] (M. 1983)
23-24. Auch der bedeutendste Vertreter der rezeptivistischen Schule zdhlt Aristoteles
zu seinen Vorgingern: A. Danto, “Narrative Sentences”, History and Theory 2 (1962)
147; 1d., “Narrative of the End of Art”, Grand Street, Vol. 8, Ne 3 (1989) 166-167.

12 “Generous inconsistencies™: G. F. Else, Plato and Aristotle on Poetry, With In-
troduction and Notes by P. Burian (Chapel Hill — London 1986) 68.



366 Michael Pozdnev

sic fugias inauditum atque insolens verbum, fr. 2). Durch Fiktionalitit will
Aristoteles die Literatur auch nicht bestimmen, da er im ersten Kapitel der
Poetik (1447 b 9-13) die Zwkpatikoi AdYot, das Genre, dessen berithmteste
Vertreter Plato gewesen war, in die Kategorie der ‘“Nachahmung”,
pipmotg einschreibt, was bald allgemein die Kunst, darunter Musik und
Tanz, bald — als Synonym der mowntikn — die Literatur bedeutet. Weder
die Helden noch die Themen der “Sokratischen Gespriche” wurden von
den antiken Lesern als fiktiv aufgefasst.!® Trotz dem Mangel an Substanz
sind sie aber in der Poetik neben den Elegien, lamben und Mimen als
Literatur anerkannt. Die historische Wahrheit t®v mopadedopévov LO0mv
(1451 b 24) will Aristoteles auch nicht bezweifeln. Die Historizitit und die
Poetizitit schlieBen also einander nicht aus. Die Literatur beinhaltet alles:
“Der Schriftsteller beschreibt entweder was war oder ist, was die Menschen
sagen und glauben, oder was sein soll” (olo v 7| €011y, §| 0l& QOGLY
kot dokel, | oo elvor det, 1460 b 10-11). SchlieBlich auch durch die
Lust an Unterhaltung bzw. durch die konventionelle Interpretation kann
die Kunst laut Aristoteles nicht bestimmt werden. Die uniiberschaubaren
narrativen Epen, wie die Geschichten von Theseus (Bnonig) und Herakles
(‘HpoxAnig), erwecken bei keinem ihrer Leser reines abstraktes Interesse
und doch sind sie Dichtung (1451 a 20). Das literarische Stiick bringt
uns nur dann &sthetisches Vergniigen, wenn der dargestellte Stoff fiir alle
Rezipienten gleichbedeutend ist (1448 b 16).

Soweit lasst uns Aristoteles in Verlegenheit. Dennoch, wie oben er-
wihnt, beziehen sich die modernen Theoretiker auf seine Uberlegungen.
Und das zwar zu Recht. Stellen wir jetzt die Frage anders. Will Aristoteles
die formale Definition verneinen? Keinesfalls. Kein anderer, als er, ist ein
wahrer Begriinder der formalen Methode. Sowohl in der Poetik, als auch
in der Rhetorik dient ihm die Modifizierung der Alltagssprache, 10 GAA®G
g€xewv N dg 10 xOprov, “anders sein, als das Vorherrschende” (1458 b 3;
1406 a 15), als ein Merkmal der Poetizitdt. Der Sprache widmet er vier
der sechsundzwanzig Kapitel der Poetik. Ein Kunstwort kann und muss
nicht nur die grammatische, sondern auch die &sthetische Bedeutung ha-
ben, “das wollen wir eben den Dichtern erlauben” (1460 b 13) — erwidert
der Philosoph heftig den Kritikern, die die befremdete Redeweise der ho-
merischen Epen verspotteten.!* Nicht minder kénnen aber auch die mo-
dernen Theoretiker entgegengesetzter Richtung von der aristotelischen
Poetik profitieren. Das Erfordernis der fiir die Literatur spezifischen Sub-
stanz ist in mehreren ihrer Schliisselstellen sehr deutlich ausgesprochen.

13 A. E. Taylor, Plato. The Man and His Work (London 51948) 24-25.
14 R. McKeon, “Aristotle’s Conception of Language”, in: R. S. Crane (ed.), Critics
and Criticism. Ancient and Modern (Chicago 1952) 229.



Was niitzt Aristoteles der modernen Literaturtheorie? 367

Bekannt sind die Maximen wie “die Poesie ist philosophischer und ernst-
hafter als die Geschichte” (1451 b 5-6, sie stellt nimlich das Mogliche,
nicht das Wirkliche dar; deswegen gehort Herodot nicht in die Literatur)
oder “das Sujet ist ein Anfang und quasi die Seele der Tragddie” (aber
auch der Epen, 1450 a 38, vgl. 1448 b 35-36: Homer ist ein Schopfer al-
ler ernsthaften Dichtung, weil er pipfnoelg dpapatikeg €émoinoev), und
noch kategorischer “die Tragddie stellt nicht die Menschen, sondern das
Handeln und das Leben dar” (1450 a 16—-17). Der antike Kritiker stimmt
ebenfalls der rezeptivistischen Theorie gerne zu, der Theorie, die bei der
Kunstbestimmung die Freude an Unterhaltung hervorhebt. Herkdmmlich
erinnert man in diesem Zusammenhang an den anderen hiibschen Leit-
satz aus dem neunten Kapitel der Poetik: T& yvaOpiLor OALYOLG YVOPLLE
£€0TLY, GAN Opog evepaivel Tavtog (1451 b 26, “das Bekannte ist nur
Wenigen bekannt, erfreut allerdings jeden”). Der Dichter ist kein Gelehr-
ter, und die Literatur kommt erst dann vor, wenn man sie nicht als Ge-
schichte oder im Allgemeinen als Wissenschaft wahrnimmt. Mit Pusch-
kins Wortern: “die Poesie, verzeih uns der Herr, soll naiv sein” (“Tloa3us,
npoctu ['ocnoan, nomkHa ObITh mynosara’”). Aus einer Stelle des ersten
Buches der Metaphysik lésst sich ergénzen, dass das Schone unter dem
Namen der Weisheit immer von dem Niitzlichen abgetrennt wurde: Selbst
die Urmenschen wussten die Kunst zu schitzen, die keinem praktischen
Zweck diente (981 b 17 f.). Trotz der besonders am Anfang der Poetik sehr
splirbaren kritischen Tendenz scheint also der schlaue Philosoph alle drei
Hauptlinien der modernen Literaturwissenschaft bereits billigend bertick-
sichtigt zu haben.

Bevor wir aus diesem Mosaik ein vollstindiges Bild zusammenzustellen
versuchen, soll noch eine methodische Bemerkung gemacht werden. Die
Poetik des Aristoteles ist, wie die absolute Mehrzahl seiner erhaltenen
Schriften, ein Konspekt: Was der Vortragende seinen Schiilern eingehend
erklirte, wurde in Vorbereitungsnotizen, wenn auch gedanklich ziemlich
prézise,!> so wortlich nur kurz und manchmal fliichtig entworfen. Daher
rihren alle unsere Missverstindnisse und dem Autor vorgeworfenen
Widerspriiche. Selbst von der glaubwiirdigen Vermutung abgesehen, dass
ungefahr eine Hélfte dieser urspriinglich aus zwei Biichern bestehenden
Schrift verloren gegangen ist, sowie von der Tatsache, dass auch der
erhaltene Text bei seinem Abschreiben in mehreren Stellen verdndert
wurde, soll man bei der Analyse dieser Pragmatie davon ausgehen, dass

15 Vgl.: W. J. Verdenius, “The Nature of Aristotle’s Scholarly Writings”, in: J. Wies-
ner (Hg.), Aristoteles: Werk und Wirkung. Paul Moraux gewidmet 1. Aristoteles und
seine Schule (Berlin — New York 1985) 13: “During his lectures Aristotle did not simply
read his text, but added a considerable amount of oral expansion and explanation”.



368 Michael Pozdnev

ihr Schopfer seinen Gedanken durch Analogien und Beispiele ausdehnte,
wie es ein Hochschullehrer tiblicherweise macht. Das Gleiche 14dt er ein,
mutatis mutandis auch uns zu machen. Diejenigen, die die Poetik aus
der Poetik zu erkldren beabsichtigen,'® befinden sich in einer Sackgasse.
Allein die breitere &sthetische Perspektive kann die Lehre Aristoteles’
vergegenwartigen, und damit ihren Wert aktualisieren. Den Geist der
Poetik muss man ergreifen, blof3 mit Achtung vor dem Buchstaben und in
Bewusstsein zahlreicher Scheinvorstellungen, die schon der mittelalterliche
Orient, vor allem aber seit der Wiederentdeckung des Textes am Ende des
15 Jahrhunderts die abendlindische Asthetik in diesen Text hineininter-
pretiert hatte.

Womit unterscheiden sich also die literarischen Werke voneinander —
fragt sich Aristoteles und fangt mit seinem iiblichen klassifikatorischen
Eifer an, die Literaturphdnomene zu gruppieren. In Angesicht ihrer Vielfalt
erweist sich sofort als notwendig, drei Merkmale anzuwenden — £v oig 1e
Kol & kol g (Lpodvron), die Mittel, die Objekte und die Weise der
Nachahmung (1448 a 25, vgl. 1447 a 17: 1 yop 1@ €V £€1€p01g HILETGOOL
N 1@ €tepa N TQ ETEPOS KO W1 TOV adTOV TpdTov; unter der “Weise”
versteht sich An- oder Abwesenheit des eigenen “ich” des Erzdhlers).
Sophokles gleicht Homer an den Mitteln (Sprache und Versmaf3), sowie
an den Objekten (Helden und Handlung), unterscheidet sich aber an der
Nachahmungsweise (kein “ich”). Und der “Naturphilosoph” Empedokles —
diirfte man fortsetzen — ahmt mit den gleichen Mitteln und auf der gleichen
Weise, aber andere Objekte nach, und der “Historiker” Herodot stimmt
in Objekt und Weise mit Homer iiberein, ist aber im Mittel ungleich. Je
mehr solcher benachbarten Beispiele man nimmt, desto klarer wird es,
warum Aristoteles einen Empedokles bei der sachlichen Bestimmung
der Literatur im ersten Kapitel der Poetik aus der Kategorie “Dichtung”
ausgeschlossen (1447 b 17-19), in den sprachlichen Abschnitten aber
mehrmals als Musterdichter angefiihrt hat (z. B. 1457 b 13, 1458 a 5,
1461 a 24). Diogenes Laertius berichtet, dass Aristoteles in seiner Schrift
Uber die Dichter Empedokles mit dem Beiwort “Homerisch”, ‘Ounpuicéc,
charakterisierte, weil er in den Metaphern und tolg &AAolg Tolg mepl
momTikny €mtevypoot duberst geschickt ist (Diog. Laert. 8, 57 = Ar.
De poet. fr. 1 Laurenti). Ist dann endlich Empedokles ein Dichter? Ja,
aber nicht von dem sachlichen Kriterum aus. Geradeso bemerkt Cicero
iiber Demokrit: materies illa fuit physici, de qua dixit, ornatus vero ipse
verborum oratoris putandus est (De or. 1, 49; vgl. Ar. Met. 357 a 26-28:

16 Sou.a. G. F. Else, Aristotle’s “Poetics ”: the Argument (Cambridge, Mass. 1957)
440-441; B. Garbe, “Die Komposition der aristotelischen Poetik und der Begriff der
Katharsis”, Euphorion 74 (1980) 317.



Was niitzt Aristoteles der modernen Literaturtheorie? 369

als Empedokles das Meer “Schweif3 der Erde” nannte, so spracht in ihm
ein Dichter, nicht ein Physiker). Fiir Cicero ist “der Schmuck der Worter”
nicht minder wichtig, Aristoteles dagegen hebt in seiner Hierarchie der
Kunstmerkmale das Sachliche hervor. Ist, weiter, vielleicht auch Herodot
ein Schriftsteller? Ja, bloB nicht von dem formalen Standpunkt gesehen.
Die “Sokratischen Gespriache” haben ja auch ihren Weg in die schone
Literatur gefunden, und Aristoteles schreibt deutlich: “erkennt jemand
nicht, was nachgeahmt wurde, so kann er auch an der Qualitit der
Ausstattung Freude empfinden” (1448 b 17-19). Ein Merkmal reicht weder
fiir die Definition eines einzelnen literarischen Werkes, noch fiir die ganze
Gattung aus. Die Tragddie wird am Anfang des sechsten Kapitels durch
mehrere Eigenschaften definiert: “in gewiirzter Rede” (Mdvopéve AoOY®,
ein formales Merkmal) ahmt sie die “ernsthafte Handlung” nach (npaéig
omovdaia, ihre eigene Substanz also) und fiihrt dabei zu einem bestimmten
sozial-psychologischen Effekt, ihrer Wirkungsabsicht, der Katharsis von
Mitleid und Furcht (1449 b 24-28). Mit scheinbarer Leichtsinnigkeit sagt
Aristoteles den von den Modernen unabhéngig von ihm wiederholten!”
Grundgedanken aus: “Die Schriftstellerei unterliegt nicht der gleichen
Richtigkeit wie die Staatsfiihrung oder jede andere Kunst” (1460 b 13:
oV M a0TN OPOHTNG 0TIV THG TOALTIKTG Kol THG TOINTIKTG 008 AAANG
ey vng kol mowntikig). Und man behauptet noch, dass Aristoteles einen
methodischen Fehler begangen hat, da er der Literatur eine strenge Norm
vorschreibt. In Wirklichkeit zielt sich seine Wertungspoetik nicht so sehr
darauf, die Literatur einer Regel zu unterwerfen (was sein Lehrer Plato
tatsdchlich zu machen pflegte), sondern zu zeigen, wie storrisch sich diese
Kunst gegen jede Regel stemmt.

Der axiologische Vorgang, den Aristoteles bei der Analyse der Kunst-
phédnomene sich zunutze macht, erklirt sich voraussichtlich durch die
Natur dieser Phdnomene selbst. In seiner Wertungsmethode besteht keine
theoretische Schwéche, sondern die Lehre, die er den modernen Kunst-
theoretikern erteilt. Aristoteles verstand sehr wohl, das formliche, sachli-
che und psychologische Kriterium an die Dichtkunst anzuwenden. Einen
gereimten Reklamesatz oder gar ein lustiges Graffiti und natiirlich die
formvollendeten Schriften eines Wissenschaftlers darf man nicht trotz
dem ewigen Veto eines Besserwissers aus der Literatur ausschlieBen. Fiir
Aristoteles und in der Tat ist die Kunstsymptomatik da. Aber (und mit
diesem “aber” kommen wir zum Wesen der axiologischen Kunstbestim-
mung) ein Werbungsslogan, diirftig oder gar glinzend gedichtet, ist
im geringeren Grade Literatur, als Goethes Faust. Das “ready-made”

17 B. TomamieBckuid. Teopust aumepamypul. [loomuxa. [B. Tomashevskij, Litera-
turtheorie. Poetik] (M. — JI. 1928) 4-5.



370 Michael Pozdnev

Kunstgegenstand ist ein solcher fiir jeden, den es in irgendeiner Weise
dsthetisch unterhilt. Formell oder sachlich gesehen ist es aber keine
Kunst mehr. Die Poetizitdt lasst sich nur durch mehrere Kennzeichen
ermessen. Beim aufmerksamen Lesen zeigt sich die aristotelische Poetik
als Versuch, eine Summe solcher Kennzeichen aufzustellen, eine Summe
der Regel fiir die Kunst, die keiner Regel unterliegen mag.

Michael Pozdnev
Universitdt Sankt-Petersburg

Llens aBTOpa CTAaThU — ONpPaBAaTh APUCTOTENS B INIa3aX COBPEMEHHBIX TEOPETUKOB
JUTEpaTypsl, JOKa3aB, YTO HOPMATUBHBIA MOJAXOJ HE MOPOYUT €€ ONpEeAeTICHHUS.
AXCHOJIOTMYECKUI METOJI ONpaBiaH pa3HooO0pa3ueM TEKCTOB, MMEIOIIUX MpU3Ha-
KU JUTepaTtypHOCTH. ABTOp [loomuku KIacCU(PUIUPYET XyJIO0XKECTBEHHOE MpO-
U3BEJICHNE, NCXOS U3 HECKOJIBKUX KPUTEPHUEB: B 3TOM €T0 3HAYCHHE U 3a0BITHII
HOBEWIIMMHU KPUTHKAMH YPOK. PYKOBOJCTBYSCH MBICIIBIO APUCTOTENS, MBI, TAKUM
00pazomM, BIIpaBe TOBOPUTH U O XYJOKECTBEHHOCTH HAy4YHOT'O TEKCTa.



