
EDITORES

NINA ALMAZOVA OLGA BUDARAGINA SOFIA EGOROVA
DENIS KEYER DMITRI PANCHENKO ANATOLIJ RUBAN

ALEXANDER VERLINSKY

nausˆ d' oÜte pezÕj „èn ken eÛroij
™j `Uperboršwn ¢gîna qaumast¦n ÐdÒn

  (Pind. Pyth. 10. 29–30)

STUDIA  CLASSICA

PETROPOLI

BIBLIOTHECA  CLASSICA  PETROPOLITANA
 VERLAG C. H. BECK MÜNCHEN

Vol. 16–17 2010–2011

HYPERBOREUS



EDIDERUNT 

NINA ALMAZOVA OLGA BUDARAGINA SOFIA EGOROVA
DENIS KEYER DMITRI PANCHENKO ANATOLIJ RUBAN

ALEXANDER VERLINSKY

ADIUVANTIBUS

JEKATERINA DRUZHININA EUGENIA NACHINKINA MARION RUTZ
NATALIE TCHERNETSKA ARSENIJ VETUSHKO-KALEVICH

VSEVOLOD ZELCHENKO VERA ZHIZHINA-GEFTER

ALEXANDRO GAVRILOV 
SEPTUAGENARIO

VARIANTE  LOQUELLA

BIBLIOTHECA CLASSICA PETROPOLITANA
PETROPOLI  

MMXI



ПОД РЕДАКЦИЕЙ

Н. А. АЛМАЗОВОЙ, О. В. БУДАРАГИНОЙ, 
А. Л. ВЕРЛИНСКОГО (отв. ред.), С. К. ЕГОРОВОЙ, 
Д. В. КЕЙЕРА, Д. В. ПАНЧЕНКО, А. И. РУБАНА

ПРИ УЧАСТИИ

А. А. ВЕТУШКО-КАЛЕВИЧА, Е. А. ДРУЖИНИНОЙ, 
В. Б. ЖИЖИНОЙ-ГЕФТЕР, В. В. ЗЕЛЬЧЕНКО, Е. Д. НАЧИНКИНОЙ, 

МАРИОН РУТЦ, НАТАЛИ ЧЕРНЕЦКА

СБОРНИК СТАТЕЙ К СЕМИДЕСЯТИЛЕТИЮ 
АЛЕКСАНДРА КОНСТАНТИНОВИЧА 

ГАВРИЛОВА

Санкт-Петербург
BIBLIOTHECA CLASSICA PETROPOLITANA

2011

VARIANTE  LOQUELLA



HYPERBOREUS: Классическая филология и история
Выходит два раза в год 
Редакция: Н. А. Алмазова, О. В. Бударагина, 
 А. Л. Верлинский (отв. ред. тома), С. К. Егорова, 
 Д. В. Кейер, Д. В. Панченко, А. И. Рубан

Консультанты: Михаэль фон Альбрехт, А. К. Гаврилов, 
 Пэт Истерлинг, Карло Лукарини

Адрес: 197198, С.-Петербург, ул. Красного Курсанта, д. 6/9 
 Античный кабинет (HYPERBOREUS)
 Факс: (812) 274-3395, (812) 235-4267
 E-mail: hyperbor@bibliotheca-classica.org

По вопросам подписки обращаться по адресу редакции

HYPERBOREUS: Studia Classica
HYPERBOREUS wurde im Jahre 1994 durch die Bibliotheca Classica Petropolitana gegründet.

Der Vertrieb außerhalb Rußlands erfolgt durch den Verlag C. H. Beck (Oskar Beck), 
 Wilhelmstr. 9, D-80801 München, Postfachadresse: Postfach 400340, D-80703 München.

Die Zeitschrift erscheint ab 1996 in zwei Halbjahresschriften. Abonnementpreis jährlich ab 
Vol. 2 € 34,90 (in diesem Betrag sind € 2,28 Mehrwertsteuer enthalten), für das Einzelheft 
€ 19,50 (Mehrwertsteueranteil € 1,28), jeweils zuzüglich Vertriebsgebühren; die Kündigungs-
frist des Abonnements beträgt sechs Wochen zum Jahresende. Preis für Vol. 1, 1994/5, auf 
Anfrage bei dem Verlag C. H. Beck. 

Herausgeber:  Nina Almazova, Olga Budaragina, Sofi a Egorova, 
Denis Keyer, Dmitri Panchenko, Anatolij Ruban, 
Alexander Verlinsky (verantw.)

Wissenschaftlicher Beirat: Michael von Albrecht, P. E. Easterling, 
Alexander Gavrilov, Carlo M. Lucarini

Alle für die Redaktion bestimmten Manuskripte und Einsendungen sind zu richten an:
Bibliotheca Classica Petropolitana (HYPERBOREUS)
ul. Krasnogo Kursanta 6/9
197198 St. Petersburg, Russia
Fax: (812) 274-3395, (812) 235-4267
E-mail: hyperbor@bibliotheca-classica.org

Die Publikationssprachen im HYPERBOREUS sind Russisch, Englisch, Französisch,  Deutsch, 
Italienisch und Lateinisch; den Beiträgen wird jeweils eine Zusammenfassung in einer west  -
europäischen Sprache oder auf Russisch hinzugefügt.
Entgegnungen werden im HYPERBOREUS nur ausnahmsweise aufgenommen. Eingegangene 
Druck schriften werden nicht zurückgeschickt. Mit Namen gezeichnete Artikel geben die Auf-
fassung des Verfassers, nicht der Redaktion wieder. Alle Nachrichten werden nach bestem 
Wissen, aber ohne Gewähr gegeben.

© BIBLIOTHECA  CLASSICA  PETROPOLITANA  ISSN 0949-2615



Статьи на иностранных языках сопровождаются резюме на русском
* Summary in English ** Résumé en français *** Zusammenfassung auf Deutsch

CONSPECTUS

Carmen natalicium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9
Предисловие издателей . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  11
Tabula gratulatoria . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13

GRAECA
FRITS WAANDERS

Etymological Musings . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  23
NINA ALMAZOVA

Zur Verwendung des bÁma bei den musischen Darbietungen . . . . . . . . . . .  26
DMITRI PANCHENKO

Mice Destroying an Army (Hdt. 2. 141) and a Solution of 
the Tocharian Problem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32

М. Н. КАЗАНСКАЯ
Источник новеллы об Адрасте (Hdt. I, 34–45)
[Maria Kazanskaya. Les origines de la nouvelle d’Adraste 
(Hdt. I, 34–45)]**   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46

ELENA ERMOLAEVA
Matro Pitaneus Convivium Atticum 1. 95–97 and Ilias 2. 557–558  . . . . . . .  60

ANTONIO CORSO
The Topography of Ancient Athens in the Mirabilia Urbis Athenarum  . . . .  69

Ф. А. ЕЛОЕВА
“Мне хочется уйти из нашей речи”, или В поисках совершенного языка 
[Fatima Eloeva. Greece and Russia “in the search of a perfect language”]*   81

LATINA
HERMANN FUNKE

Pontifex   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
В. С. ДУРОВ

Перевод как истолкование (Hor. Carm. 3, 30)
[Valerij Durov. Translation as Interpreting (Hor. Carm. 3. 30)]*   . . . . . . .  107

SOFIA EGOROVA 
Horace’s Epod. 17, 10 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117

DENIS KEYER
In Virgine mulieres, fugitivi et compediti (Petr. Sat. 39. 9)  . . . . . . . . . . . .  121

OLGA BUDARAGINA
‘Versus aurei’ and the Date of the De raptu Proserpinae III . . . . . . . . . . .  131



Conspectus6

EBERHARD HECK 
Zu den lateinischen Übersetzungen griechischer Zitate bei Lactanz   . . . .  137

А. Б. ЧЕРНЯК
Vulgo и sermo vulgaris
[Alexandr Tcherniak. Vulgo et sermo vulgaris]** . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149

GRAECO-ROMANA
HUBERT CANCIK, HILDEGARD CANCIK-LINDEMAIER 

“Oikumenische Geschichte”: Die Begründung von 
Universalgeschichtsschreibung bei Diodor von Sizilien . . . . . . . . . . . . . .  167

KARIN ALT
Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den König Helios . . . . . . .  183

FRITZ FELGENTREU
Von der Kunst strategisch zu loben: Themistios zur Frage religiöser 
Toleranz nach dem Scheitern Julians   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  195

TRAGICA ET COMICA
ANKE UND BERND MANUWALD

Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  209
BERND SEIDENSTICKER

Tragic Themes in Large Paintings. From the Work on the New Overbeck   232
VICTOR BERS

The Tragic Chorus as a Deliberative Body?   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  244
CHRISTOPH EUCKEN 

Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus . . . . . . . . . . . . . . . . . .  253
† COLIN AUSTIN 

A Baker’s Dozen: Thesm. × 12, Clouds × 1   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  264
VIKTORIA MOUSBAHOVA

Ought the Tongue to Be Cut Out? (Ar. Plut. 1110) . . . . . . . . . . . . . . . . . .  271
ANDRÉ HURST

Ménandre et le méchant légaliste   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  281
WOLDEMAR GÖRLER

Unfreiwilliges Spiel im Spiel. Zu einem wenig beachteten 
dramatischen Motiv . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  290

В. В. ЗЕЛЬ ЧЕН КО
Plaut. Pseud. 109: не за ме чен ная гре че ская по го вор ка?
[Vsevolod Zelchenko. Plaut. Pseud. 109: 
Un proverbe grec non reconnu?]** . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  302

PHILOSOPHICA
LEONID ZHMUD

Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait . . . .  311
ALEXANDER VERLINSKY

Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman: 
Some Considerations . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  328



7Conspectus

CARLO M. LUCARINI 
Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone e sulle 
Trilogiae di Aristofane di Bisanzio (D. L. 3, 56–66)   . . . . . . . . . . . . . . . .  346

MICHAEL POZDNEV
Was nützt Aristoteles der modernen Literaturtheorie?   . . . . . . . . . . . . . . .  362

DAVID KONSTAN
A Pig Convicts Itself of Unreason: The Implicit Argument of 
Plutarch’s Gryllus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371

Г. И. БЕНЕВИЧ 
Об одном сюжете с ™f' ¹m‹n и proa…resij в поздней античности
[Grigorij I. Benevich. On ™f' ¹m‹n and proa…resij 
in the Late Antiquity]*   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  386

PAPYROLOGICA ET EPIGRAPHICA
WOLFGANG LUPPE

Der Minotauros in Euripides’ QhseÚj   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  393
KLAUS HALLOF

De Leone statuario Rhodio   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  395
CHRISTIAN HABICHT 

Tullus, a Roman Noble, Resident of Cyzicus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  397
Н. А. ПАВЛИЧЕНКО 

Неопубликованный боспорский рельеф с изображением всадника
[Natalia Pavlichenko. An Unpublished Bosporan Relief of a Horseman]*  405

Е. Ю. БАСАРГИНА, А. Л. ХОСРОЕВ
Еще раз об эпитафии К. И. Мая
[Jekaterina Bassargina, Alexander Khosroyev. 
Nochmals zum Epitaph für Karl May]***   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  411

BIBLICA ET ECCLESIASTICA
ИСИДОР ЛЕВИН

Соображения о мессианстве библейском, иудейском, христианском 
и секулярном (в частности, о России) 
[Isidor Levin. On Biblical, Jewish, Christian, and Secular Messianism]*   419

Е. Г. ВОДОЛАЗКИН
Слово Ефрема Сирина об Иосифе Прекрасном в древнерусских 
палейных текстах 
[E. G. Vodolazkin. Der Sermon von Ephräm dem Syrer über den 
Schönen Joseph in altrussischen Paleja-Texten]*** . . . . . . . . . . . . . . . . .  444

О. В. ПАНЧЕНКО
Магический квадрат, или Приключения святогорца в России
(из истории русско-афонских связей XVII в.)
[Oleg Panchenko. Magic Square, or the Adventures of an Athos 
Archimandrite Theophanes in Russia]*   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  453



Conspectus8

ANTIQUITAS REDIVIVA
LUDWIG BRAUN 

Über den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit  479
А. И. ЛЮБЖИН

Латинская Генриада: Эпическая традиция в двойном зеркале
[Alexis Lioubjine. La Henriade latine. Le double miroir de la tradition 
épique]** . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  493

HELLMUT FLASHAR
Die Klage der Ariadne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  501

REINHART MEYER-KALKUS
Literarische Vortragskunst in Petersburg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  513

GEORG WÖHRLE
Dialektik des Glücks – Erich Frieds Gedicht 
“Auf der Heimfahrt nach Ithaka”   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  519

HISTORIA PHILOLOGIAE
CHRISTOPHER STRAY

Reading Silence: the Books That Never Were   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  527
И. П. МЕДВЕДЕВ

К истории открытия дидрахмы боспорского царя Спартока
[Igor P. Medvedev. On the Discovery of Spartocus’ Didrachm]* . . . . . . .  539

WILT ADEN SCHRÖDER
Die Briefe des Erbprinzen Bernhard von Sachsen-Meiningen 
an Wilamowitz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  545

NATALIE TCHERNETSKA
Cambridge, Leipzig, Sinai: Tischendorf and Benechevitch   . . . . . . . . . . .  564

МИХАЭЛЬ ФОН АЛЬБРЕХТ
Воспоминания об Э. Цинне и В. Шадевальдте
[M. von Albrecht. Erinnerungen an Ernst Zinn und 
Wolfgang Schadewaldt]*** . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  570

RECENTIORA
О. В. ХАВАНОВА

К вопросу о целях, организационных формах и содержании 
аристократического образования в XVIII веке
[Olga Khavanova. Zwecke, institutionelle Formen und Inhalt der 
aristokratischen Ausbildung im 18. Jahrhundert]***   . . . . . . . . . . . . . . . .  581

WOLFGANG SCHULLER
Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989   . . . . . . . . . . .  594

Список научных работ А. К. Гаврилова. 2002–2011 (сост. О. В. Бударагина) 
[Schriftenverzeichnis A. K. Gavrilov 2002–2011. 
Zusammengestellt von Olga Budaragina]   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  619

GEFÖRDERT DURCH EINE ZUWENDUNG DER VOLKSWAGENSTIFTUNG



9Alexandro Gavrilov  septuagenario

ALEXANDRO GAVRILOV 
SEPTUAGENARIO

Nec mole tantum pyramidum neque
campo carinis fortiter eruto 
 Memphiticas insignis oras
  omne sequetur honos in aevum:

infanda doctum sustulerit licet
sacrarium sors, Aonias tamen
 chartis adaugendis alumnas
  non minor est coluisse fama.

te litterarum Petropoli duce
molita sedes e nihilo viget
 gratosque in aeternum Camenis
  imbuet ingenuis nepotes.

commune virtus acrior ad bonum
spretis ruinis erigitur polo:
 cui tale submissum Colosso,
  quae monumenta perenniora?

at contigit nos alea posteris,
quocumque vivent orbe, beatior,
 qui nec magistro nec sodali
  nec, bone, te careamus umquam

subdente largas ad studium faces
antiquitatis – nec vehementius,
 cum surgit Orion, protervis 
  arida frons agitatur auris,

nec sol pruinas imperiosius
pigram resolvi post hiemem iubet –
 seu nos cathedra sive laetis
  dulce tenes epulis loquendo.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Alexandro Gavrilov septuagenario 10

nunc unctiores Attalicis dapes
nobis parandae sertaque fl orida:
 bis terna nemo bis quaternis
  lustra tibi celebrabit aucta

cultore duri sanior Ismari.
quin et carentes interitu patet
 divos, Alexander, tenacem
  corde tui refovere curam.

non est, ut absint hinc sapientiae
cultrix avitae Pallas et Euhius 
 Euan honoratus cothurno
  Cecropio levibusque soccis

Phoebusque eburna conspicuus lyra,
quem saepe terris excipit algidis
 nautis et occlusus pedestri
  coetus Hyperboreorum ituro.

D. K.



11Предисловие издателей

ПРЕДИСЛОВИЕ ИЗДАТЕЛЕЙ

23 мая 2011 г. исполняется 70 лет Александру Константиновичу Гаври-
лову, главному научному сотруднику Санкт-Петербургского Институ-
та истории РАН, профессору кафедры классической филологии Санкт-
Петербургского университета, директору-основателю Петербургского 
Античного кабинета (Bibliotheca classica Petropolitana). Посвящая 
А. К. этот юбилейный сборник – сдвоенный том журнала Hyperboreus, 
в основании и деятельности которого А. К. принадлежит несомненная 
роль primus motor, – издатели надеялись не только найти подходящее 
выражение для чувства, которое испытывают к А. К. его коллеги и уче-
ники нескольких поколений, но и запечатлеть, хотя бы до некоторой 
степени, черты примечательного дружеского круга, созданного науч-
ной, организаторской и преподавательской деятельностью А. К. на двух 
континентах. 

Название юбилейного тома – Variante loquella (Lucr. V, 71–72: 
врожденная вариативность звуков порождает речевую способность 
и общение) – по сложившейся практике намекает и на содержание 
тома, и на самого юбиляра. Мноогообразие языков, стран и научных 
традиций, представляемых авторами, не требует пояснений. Столь 
же многоязычен и сам А. К. – не только vir utriusque linguae peritus 
с солидным знанием библейских языков, но и полиглот, говорящий 
с коллегами во всем мире на их собственном, живом наречии с лите-
ратурным изяществом. То же и еще более глубокое языковое много-
образие показывает размах ровно, на протяжении десятилетий, осваи-
ваемых им научных тем – греческая и римская поэзия, аттическая 
драма, стоические авторы с их интенсивным и конструктивным сло-
вообразованием, история слов древнегреческого языка, включая и ее 
продолжение в западноевропейских языках и в русском, переводы 
с древних и новых языков, рецепция античной традиции, история 
 антиковедения, в особенности русского и немецкого. Не языковая ли 
varietas помогает ему грациозно сочетать нелегкий преподавательский 
труд с научными занятиями и службой в Академии Наук, с админи-
стративными заботами в Античном кабинете и редакторской  работой? 
Не отсюда ли естественное сочетание приветливости и твердости, 
шутливости и торжественности, свойственное его слову в ауди тории 
и его перу – оба чужды популяризации, но ищут предельно возмож-
ной ясности?

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Предисловие издателей12

Мы начали со слова ‘разнообразие’ – им уместно и закончить, вы-
сказав благодарность всем, кто так или иначе принял участие в изда-
нии праздничного тома: друзьям, коллегам и старшим ученикам А. К. 
в Старом и Новом Свете – в качестве авторов тома и участников tabula 
gratulatoria, но не в меньшей степени – филологам младшего поколе-
ния; без их неутомимой редакторской деятельности эта книга не могла 
быть издана в срок. Их ощутимое присутствие в общем труде внушает 
надежду на прочность того, что сделано А. К. для петербургской клас-
сической филологии. Ясно, что его многогранная отзывчивость к язы-
кам и традициям объединяет и страны, и поколения; задумаемся еще 
о том, что придает этому соединению гармонические черты. Не тот 
ли это неуловимый дух, определяемый многоразлично, но всякий раз 
предстающий в новом обличии, вмещая сверх вековой традиции опыт 
еще одного поколения с не виданными прежде испытаниями и зада-
чами, хранитель ценностей и их созидатель, критик идеологий и то-
тальных теорий – иными словами, humanitas (по-гречески paide…a)? 



13Tabula gratulatoria

TABULA GRATULATORIA

Michael von ALBRECHT (Михаэль фон Альбрехт), Prof. Dr., Heidel berg

Anatoly A. ALEXEEV (Анатолий Алексеевич Алексеев), Bibliotheca Bib-
lica, С.-Петербургский государственный университет

Nina ALMAZOVA (Нина Александровна Алмазова), С.-Петербургский 
государственный университет, Bibliotheca classica Petropolitana

Karin ALT, Prof. Dr., Freie Universität Berlin

Colin AUSTIN †, Trinity Hall, Cambridge

Jerzy AXER, Professor, Institute of Interdisciplinary Studies Artes Liberales, 
University of Warsaw

Jekaterina BASSARGINA (Екатерина Юрьевна Басаргина), д. и. н., Санкт-
Пе тер бургский филиал Архива РАН

Grigorij BENEVICH (Григорий Исаакович Беневич), Русская христиан-
ская гуманитарная академия, Санкт-Петербург

Victor BERS, Prof., Yale University, New Haven

Katharina BIEGGER, Deputy Secretary, Wissenschaftskolleg zu Berlin

Ludwig BRAUN, Prof. Dr., Würzburg

Olga BUDARAGINA (Ольга Владимировна Бударагина), С.-Петер бург-
ский государственный университет, Bibliotheca classica Petropolitana

William M. CALDER III, William Abbott Oldfather Professor of the Classics, 
The University of Illinois at Urbana Illinois (USA)

Hubert CANCIK, Prof. Dr., Berlin

Hildegard CANCIK-LINDEMAIER, Prof. Dr., Berlin

Maria Luisa CATONI, Professor in Ancient Greek Art and Archaeology IMT, 
Institute for Advanced Studies Lucca, Lucca (Italy) 

Justus COBET, Professor emeritus für Alte Geschichte und Didaktik der 
Geschichte, Historisches Institut, Universität Duisburg-Essen, Essen

Antonio CORSO, Dr., Athens

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Tabula gratulatoria14

Mariam DANDAMAJEVA (Мариам Магомедовна Дандамаева), ученый 
сек ретарь, Государственный Эрмитаж

Jekaterina DRUZHININA (Екатерина Андреевна Дружинина), Biblio theca 
Biblica, С.-Петербургский государственный университет; Bibliotheca 
clas sica Petropolitana

Valerij DUROV (Валерий Семенович Дуров), проф., зав. каф. классиче-
ской филологии, С.-Петербургский государственный университет

Patricia E. EASTERLING, Regius Professor Emeritus of Greek, University 
of Cambridge

Sofi a EGOROVA (Софья Кондратьевна Егорова), С.-Петербургский госу-
дарственный университет, Bibliotheca classica Petropolitana

Widu-Wolfgang EHLERS, Prof. Dr., Freie Universität Berlin

Elena ERMOLAEVA (Елена Леонидовна Ермолаева), С.-Петербургский 
государственный университет

Christoph EUCKEN, Prof. Dr., Bern

Fritz FELGENTREU, PD Dr., Freie Universität Berlin

Hellmut FLASHAR, Prof. Dr., München

Hermann FUNKE, Prof. Dr., Heidelberg

Lora GERD (Лора Александровна Герд), д. и. н., С.-Петербургский ин-
ститут истории РАН

Luca GIULIANI, Rektor, Wissenschaftskolleg zu Berlin

Alexander GORFUNKEL (Александр Хаимович Горфункель), Prof. Dr., 
Harvard university, Davis Center for Russian and Eurasian Studies. Center 
Associates

Woldemar GÖRLER, Prof. Dr., Universität des Saarlandes

Dieter GRIMM, Professor Dr. Dr. h. c. mult., LL. M., Former Rector, Wissen-
schaftskolleg zu Berlin

Christian HABICHT, Princeton, New Jersey

Klaus HALLOF, Prof. Dr., Inscriptiones Graecae, Berlin

Eric HANDLEY, Professor, Fellow, Trinity College, Cambridge

Eberhard HECK, Prof. Dr., Tübingen

Gerlinde HUBER-REBENICH, Prof. Dr., Bern



15Tabula gratulatoria

André HURST, Prof. Dr., Université de Genève

Nadia C. JIJINA (Надежда Константиновна Жижина), ст. н. сотр., храни-
тель Отдела античного мира Государственного Эрмитажа

Yuri KALASHNIK (Юрий Прокофьевич Калашник), ст. н. сотр, храни-
тель Отдела античного мира Государственного Эрмитажа

Richard KANNICHT, Prof. Dr., Tübingen

Vladimir KASHCHEEV (Владимир Иванович Кащеев), проф., Саратов-
ский государственный университет

Rudolf KASSEL, Prof. Dr. em., Köln

Konstantin KATENIN (Константин Борисович Катенин), Bibliotheca 
classica Petropolitana

Maria KAZANSKAYA (Мария Николаевна Казанская), С.-Петербург ский 
 государственный университет – Sorbonne

Vanda KAZANSKIENĖ (Ванда Пятровна Казанскене), С.-Петербург ский 
госу дарственный университет

Nikolai N. KAZANSKY (Николай Николаевич Казанский, академик РАН), 
Институт лингвистических исследований РАН

Ināra ĶEMERE, MA, Latvia, Riga

Arnd KERKHECKER, Prof. Dr., Universität Bern

Denis KEYER (Денис Валерьевич Кейер), Bibliotheca classica Petropo-
litana, Санкт-Петербургский институт истории РАН

Olga KHAVANOVA (Ольга Владимировна Хаванова), д. и. н., Институт 
славяноведения РАН

Alexander KHOSROYEV (Александр Леонович Хосроев), д. и. н., Инсти-
тут восточных рукописей РАН

Roman KIM (Роман Владимирович Ким), С.-Петербургский государ-
ственный университет, Bibliotheca classica Petropolitana

Alexander KIRICHENKO (Александр Леонидович Кириченко), Dr., Uni-
ver sität Trier

Gabor KLANICZAY, Professor, Collegium Budapest

David KONSTAN, Professor Emeritus, Brown University, Providence;  New 
York University, New York City 

Peter KRUSCHWITZ, PD Dr., University of Reading

Marju LEPAJÕE (Марью Лепайые), PD Dr., University of Tartu



Tabula gratulatoria16

Wolf LEPENIES, Prof. Dr., Dr. h. c., Rektor and Permanent Fellow (em.), 
Wissenschaftskolleg zu Berlin

Wolfgang LEVERMANN, VolkswagenStiftung, Hannover

Isidor LEVIN (Исидор Геймович Левин), Prof. Dr., Hamburg

Аlexej LIUBZHIN (Алексей Игоревич Любжин), Отдел редких книг и ру-
кописей НБ МГУ

Geoffrey LLOYD, Emeritus Professor of Ancient Philosophy and Science, 
Uni versity of Cambridge

Carlo M. LUCARINI, Dr., Università di Roma “La Sapienza”

Wolfgang LUPPE, Prof. Dr., Universität Halle

Christine LUZ, Dr., University of Nottingham

Ulrich LUZ, Prof. emeritus of New Testament, University of Bern, Switzer-
land

Tatiana MALCHUKOVA (Татьяна Георгиевна Мальчукова), проф., зав. 
каф. классической филологии, Петрозаводский государственный уни-
верситет 

Anke MANUWALD, Dr., Köln

Bernd MANUWALD, Prof. Dr., Köln

Francisco MARTÍNEZ CASAS, Mitarbeiter Fellow-Auswahl, Wissenschafts-
kolleg zu Berlin

Trude MAURER, Prof. Dr., Georg-August-Universität Göttingen

Vladimir MAZHUGA (Владимир Иванович Мажуга), Санкт-Петербург-
ский институт истории РАН

Igor MEDVEDEV (Игорь Павлович Медведев), член-корр. РАН, Санкт-
Петер бург ский институт истории РАН

Reinhart MEYER-KALKUS, Prof. Dr., Wissenschaftskolleg zu Berlin

Luigi MIRAGLIA, Dr., President of the Accademia Vivarium novum at Rome

Sergej MONACHOV (Сергей Юрьевич Монахов), проф., Саратовский го-
сударственный университет

Viktoria MOUSBAHOVA (Виктория Талгатовна Мусбахова), Dr., Thessa-
loniki

Carl Werner MÜLLER, Prof. Dr., Saarbrücken



17Tabula gratulatoria

Gregory NAGY, Center for Hellenic Studies, director

Joachim NETTELBECK, secretary of Wissenschaftskolleg zu Berlin 

Nikolaj NIKOLAEV (Николай Иванович Николаев), Научная библиотека 
С.-Петер бургского государственного университета

Sergej NIKOLAEV (Сергей Иванович Николаев), член-корр. РАН, зав. от-
делом, Институт русской литературы (Пушкинский Дом) РАН

Elzbieta OLECHOWSKA, IBI AL, University of Warsaw

Tatiana ORLOVA (Татьяна Викторовна Орлова), Bibliotheca classica Petro-
politana

Dmitri PANCHENKO (Дмитрий Вадимович Панченко), С.-Петер бург-
ский государственный университет, Bibliotheca classica Petro politana

Elena PANCHENKO (Елена Залковна Панченко), Библиотека Академии 
наук

Oleg PANCHENKO (Олег Витальевич Панченко), Институт русской ли-
тературы РАН (Пушкинский дом) 

Natalia PAVLICHENKO (Наталья Андреевна Павличенко), Санкт-Петер-
бург ский институт истории РАН

Luise PETZSCHMANN, M. A. Russistik / Romanistik, Lektorin, Über-
setzerin, Autorin, Berlin

Andrei G. PLESU, Prof. Dr., Bucharest University; Rector, New Europe Col-
lege Bucharest

Alexander V. PODOSSINOV (Александр Васильевич Подосинов), д. и. н., 
Институт всеобщей истории РАН, проф., зав. кафедрой древних язы-
ков исторического факультета МГУ

Mikhael POZDNEV (Михаил Михайлович Позднев), д. ф. н., С.-Петер-
бург ский государственный университет

Elena RABINOVITCH (Елена Георгиевна Рабинович), д. и. н., Между на-
родный Союз писателей, СПб. отд.

Stefan REBENICH, Prof. Dr., Bern

Matthew ROLLER, Professor of Classics, Johns Hopkins University, Bal-
timore

Wolfgang RÖSLER, Prof. Dr., Humboldt-Universität Berlin

Milena ROZHDESTVENSKAYA (Милена Всеволодовна Рождествен-
ская), д. ф. н., С.-Петербургский государственный университет



Tabula gratulatoria18

Tatiana ROZHDESTVENSKAYA (Татьяна Всеволодовна Рождествен-
ская), проф., С.-Петербургский государственный университет

Anatolij RUBAN (Анатолий Иванович Рубан), Bibliotheca classica Petro-
politana

Meike RÜHL, PD Dr., Bergische Universität Wuppertal

Alexander RUSAKOV (Александр Юрьевич Русаков), проф., С.-Петер-
бург ский государственный университет

Marion RUTZ, Trier

Ernst A. SCHMIDT, Prof. emer., Klassische Philologie, Philologisches 
Seminar, Universität Tübingen

Wilt Aden SCHRÖDER, Prof. Dr., Universität Hamburg

Wolfgang SCHULLER, Prof. Dr., Universität Konstanz

Hans SCHWABL, Professor Dr. em., Wien

David SEDLEY, University of Cambridge

Bernd SEIDENSTICKER, Prof. Dr., Freie Universität Berlin

Mikhail SERGEJEV (Михаил Львович Сергеев), Научная библиотека 
С.-Пе  тербургского государственного университета, Институт линг-
ви стических исследований РАН

Tatiana SHABURINA (Татьяна Владимировна Шабурина), Bibliotheca 
classica Petropolitana

Peter SHUVALOV (Петр Валерьевич Шувалов), Византийский центр 
при Греческом институте, С.-Петербургский государственный уни-
верситет 

Martin Ferguson SMITH, Emeritus Professor of Classics, University of 
Durham (England)

Vera SMYSHLAEVA (Вера Павловна Смышляева), д. ф. н., Bibliotheca 
clas sica, С.-Петербург

Heikki SOLIN, Professor, Dr., Helsinki

Brian A. SPARKES, Professor, Southampton University, England

Heinrich von STADEN, Institute for Advanced Study, Princeton

Robert B. STRASSLER

Christopher STRAY, Swansea University, Institute of Classical Studies, Uni-
versity of London



19Tabula gratulatoria

Natalie TCHERNETSKA, Dr., Paris

Alexander TCHERNIAK (Александр Борисович Черняк), Институт линг-
вистических исследований РАН

Ilja TCHERNIAK (Илья Хацкелевич Черняк), Государственный музей 
истории религии, С.-Петербург

Gérard-Jean TE RIELE, Laval (France)

Andreas TISCHOW (Андрей Яковлевич Тыжов), С.-Петер бургский госу-
дарственный университет

Jürgen von UNGERN-STERNBERG, Prof. em. Dr., Dr. h. c., Seminar für 
Alte Geschichte, Universität Basel

Jaan UNT (Яан Унт), MA, University of Tartu

Anna USPENSKAYA (Успенская Анна Викторовна), д. ф. н., проф. кафед-
ры литературы Санкт-Петербургского гуманитарного университета 
проф союзов, С.-Петербург

Alexander VERLINSKY (Александр Леонардович Верлинский), С.-Пе-
тер  бургский государственный университет, Bibliotheca classica Petro-
po litana

Arsenij VETUSHKO-KALEVICH (Арсений Анатольевич Ветушко-Кале-
вич), С.-Петербургский государственный университет, Biblio theca 
classica Pet ro politana

Kathy van VLIET-LEIGH, Acquisitions Editor, Brill, Leiden (The Nether-
lands)

Jevgenij VODOLAZKIN (Евгений Германович Водолазкин), д. ф. н., Ин-
ститут русской литературы РАН (Пушкинский дом)

Ernst VOGT, Em. ord. Prof., Universität München

Gregor VOGT-SPIRA, ord. Prof. Universität Marburg (Germany), Segre tario 
Generale Villa Vigoni (Italy)

Frits WAANDERS, Dr., University of Amsterdam

Georg WÖHRLE, Prof. Dr., Universität Trier

Alfons WOUTERS, Prof. Ord. Greek Philology, KU Leuven (Belgium)

Fatima YELOEVA (Фатима Абисаловна Елоева), проф., С.-Петер бург-
ский  государственный университет

Vsevolod ZELTCHENKO (Всеволод Владимирович Зельченко), Bib lio-
theca classica Petropolitana, Gymnasium Classicum Petropolitanum



Tabula gratulatoria20

Elena ZHELTOVA (Елена Владимировна Желтова), С.-Петербургский го-
сударственный университет

Vera ZHIZHINA-GEFTER (Вера Борисовна Жижина-Гефтер), С.-Петер-
бург ский государственный университет, Bibliotheca classica Petro-
politana

Leonid ZHMUD (Леонид Яковлевич Жмудь), д. филос. н., Институт исто-
рии естествознания и техники РАН

Bernard ZIMMERMANN, Prof. Dr., Albert-Ludwigs-Universität Freiburg

КАФЕДРА КЛАССИЧЕСКОЙ ФИЛОЛОГИИ С.-ПЕТЕРБУРГ СКО-
ГО ГОСУДАРСТВЕННОГО УНИВЕРСИТЕТА

КАФЕДРА КЛАССИЧЕСКОЙ ФИЛОЛОГИИ ПЕТРОЗАВОДСКОГО 
ГОСУДАРСТВЕННОГО УНИВЕРСИТЕТА

С.-ПЕТЕРБУРГСКИЙ ИНСТИТУТ ИСТОРИИ РАН

COLLEGIUM BUDAPEST 

GYMNASIUM CLASSICUM PETROPOLITANUM



23Etymological Musings   

Frits Waanders

ETYMOLOGICAL MUSINGS 

1. Ósioj

The entry Ósioj in LSJ is preceded by substantivized Ðs…a, Ion. Ðs…h 
‘divine law’, ‘service, worship, rites, offerings, etc., owed to gods’, and 
the verb ÐsieÚw = ÐsiÒw ‘make Ósioj’. The word Ósioj itself is described 
as contrasting with two other adjectives, d…kaioj and ƒerÒj. The fi rst 
contrast concerns the relation with divine law (Ósioj) as against human law 
(d…kaioj), the second contrast is one of ‘profane’ (human level, Ósioj) as 
against ‘sacred’ (divine level, ƒerÒj). In Pape’s dictionary, we fi nd: “ÓsiojÓsioj 
(wird von den Alten auf ZeÚj, DiÒj, dor. SiÒj, zurückgeführt, schwerlich 
richtig), durch göttliches Gesetz bestimmt, erlaubt, dem Naturgesetz 
entsprechend; bes. Ðs…a, ion. Ðs…h, substantivisch, wobei man boul», d…kh 
zu ergänzen pfl egt, das göttliche, natürliche Recht, ...”.1 Essentially, then, 
and primarily, Ðs…oj characterizes righteous human behaviour in respect of 
the gods and fellow human beings.

Derivation from ZeÚj, “schwerlich richtig”, is in line with antique 
practice, beautifully described in Plato’s Cratylus. For serious etymological 
attempts, we had rather turn to modern etymological dictionaries of Greek.

Hofmann:2 “wohl Ableitung von *sotos seiend, wirklich (Wz. *es- sein, 
s. e„m…)”, Frisk:3 “Keine überzeugende Etymologie. Seit Brugmann 

Grundr.2 II: 1, 401 gewöhnlich als io-Ableitung eines Ptzs. *s-o-to- (von es- 
‘sein’) erklärt neben angeblichem *s-e-to- in ™t£: ¢lhqÁ (s. ™t£zw). Als 
unwahrscheinlichere Alternative erwägt B. Umbildung eines *¡tioj = aind. 
satyá- ‘wahr’ (aus idg. *sn̥t-ii̯o-) nach *Ðnt-. ...” The main reason to reject 
this line of derivation, *es- → *sotos → *sot-ios, is the apparent neglect of 
the root-initial laryngeal of Indo-European *h1es- ‘be’ in the Greek word. 
The same holds good for Brugmann’s alternative intermediate form *¡tioj; 
actually, we have feminine participle forms like Arcadian œas(s)a, 
Mycenaean a-pe-a-sa nom. pl. /ap-eha(s)sai/, with initial e- refl ecting the 
inherited laryngeal. The absence of ™- in Attic Ônt-oj, -i, -a, etc. (with 
Ñnt- for *oÙnt- < ™ont-), neuter Ôn, is due to innerdialectal (analogical) 

1 W. Pape, Griechisch-Deutsches Handwörterbuch II (Braunschweig 21888) 394–
395.

2 J. B. Hofmann, Etymologisches Wörterbuch des Griechischen (Munich 1950) 241.
3 H. Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch II (Heidelberg 1972) 435.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Frits Waanders24

development. Moreover, the suggested semantic link between ™teÒj (etc.) 
and Ósioj is perhaps not all that straighforward.

Chantraine:4 “Pas d’étymologie.” Chantraine follows Frisk’s rejection 
of Brugmann’s etymology; but in the Supplément, Charles de Lamberterie 
proposes another root for Ósioj + ™t£zw, ™teÒj, œtumoj: *set- ‘être stable, 
établi’,5 argued in Pinault.6 For the ™t- forms, psilosis must then be assumed. 
This ‘new’ root *set- certainly opens up new perspectives. However, the 
traditional etymology of Skt. satyá-, viz. (with laryngeal) *h1snn̥ t-yó-, still 
seems to me the most attractive one, rather than the hypothetical popular 
etymology by which “satyá- < *sotyó-” is believed by the Old Indic language 
users to belong with sa(n)t- ‘being’. For *‘being (the case)’ → ‘true’, cf. 
Swedish and Norwegian sann, Danish sand ‘true’, which derive from the 
IE participle of *h1es- ‘be’ – such a parallel should not be ignored.

Beekes:7 “There is no convincing etymology.” Connection with the 
participle of *h1es- ‘be’ is duly rejected. Pinault’s *set- is mentioned, but 
apparently without much conviction.

Unimpeded by the etymological dictionaries, one might think that Ósioj 
characterizes a person who knows tÕ Óson, the proper measure, the limits 
and limitations of a human being. Thus, a Ósioj person contrasts with one 
fallen victim to Ûbrij. The meaning of Ósioj can then have broadened to 
apply to ‘things’, e. g. behaviour, this semantic development culminating 
in ‘tÕ Ósion’.

A new and daring etymology, as may have become clear, could be: 
Ósioj ← (tÕ) Óson. This etymology implies that Ósioj, with its single 
-s-, is of Attic-Ionic provenance (more likely than Arcadian, for instance), 
which is not contradicted by its attestations.

2. Hospitality

The IE root *ghes- lies at the basis of *ghes-(ō̆)r, Greek nom. sing. ce…r 
‘hand’ (for *cšor, *cšwr, or *cšar, with ei after gen. ceirÒj < *ghesr-os, 
etc.), and *ghes-to-s or *ghos-to-s, Sanskrit hastaḥ ‘hand’. The meaning 
of *ghes- may well be ‘eat’,8 the hand being the instrument par excellence 

4 P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des 
mots. Avec un Supplément sous la direction de: A. Blanc, Ch. de Lamberterie, J.-L. Per-
pillou (Paris 1999) 832.

5 Chantraine 1423.
6 G.-J. Pinault, Langue, style et structure dans le monde indien (Paris 1996) 43 f.
7 R. S. P. Beekes, Etymological Dictionary of Greek (Leiden – Boston 2010) 1118.
8 H. Rix, M. J. Kümmel (eds.), Lexicon der indogermanischen Verben. Die Wur-

zeln und ihre Primärstammbildungen (Wiesbaden 22001) 198 “?1. *g(ṷ)hes- ‘essen, 
fressen, verzehren’.”



25Etymological Musings   

for putting food in one’s mouth without the help of a spoon or a fork. The 
derivation of the word for ‘hand’ from the root *ghes- ‘eat’ is not found in 
the etymological dictionaries of Frisk, Chantraine, or Beekes. Following 
this line of thought, a *ghos-ti-s is an ‘eater’, a stranger to whom hospitality 
is shown in a fundamental way, that is, by offering him food. In Dutch, 
the word eter ‘eater’ may be used to mean gast ‘guest’ (one who is invited 
to dinner). Unfortunately for ‘eaters’ in Rome, as strangers they became 
enemies (hostes); but the ‘guest-lord’, *hosti-pot(i)-s > hospes, remained 
a host. In Germanic regions, a *gast- (English guest, German Gast, etc.) is 
still a visitor welcome to a meal (or at least a cup of tea and a cookie).

I wonder whether, with two extensions, the Greek word xšn(#)oj may 
be connected, too: *ghs-en-u(o)-; this idea is not new, however, but neither 
has it been embraced wholeheartedly so far. The problem is how to explain 
the extensions.

Frits Waanders
Amsterdam

Автор предлагает новую этимологию греч. Ósioj и слов, родственных лат. 
hospes.



Nina Almazova26

Nina Almazova

ZUR VERWENDUNG DES BHMA 
BEI DEN MUSISCHEN DARBIETUNGEN

Der Mangel an Information über die musischen Agone der archaischen 
und der klassischen Zeit in den schriftlichen Quellen wird teilweise durch 
ikonographische Angaben, vor allem die attische Vasenmalerei kom-
pensiert. Das traditionelle Schema, nach dem Darbietungen der Soli-
sten1 (Kitharoden, Kitharisten, Auleten, Auloden, Rhapsoden) dar gestellt 
werden, umfasst in der vollständigsten Variante festliche Kleidung tra-
gende Künstler, die auf einer Erhöhung (bÁma2) stehen oder diese 
besteigen; Zuhörer, darunter Richter, und endlich die Figur der Nike.3 Die 
Vereinigung dieser drei Elementen, d. h. des Bema, des Richters und der 
Nike, lässt mit großer Wahrscheinlichkeit darauf schließen, dass es sich 
um einen musischen Wettkampf auf den offi  ziellen, regulären, von der 
Stadtverwaltung organisierten Festen handelt – in Athen wahrscheinlich 
um die Panathenäen (unseres Wissens gab es keine anderen attische Spiele 
mit Solowettkämpfen von Musikern). Doch sind diese drei Details nicht 
gleichermaßen informativ. Auf die Wettstreitsnatur der dargebotenen 
Darbietung weist nur die Anwesenheit der Nike und des Richters hin; 
dabei ist es schwierig, einen Richter eindeutig zu identifi zieren, weil 
solche Züge wie reifes Alter (Bart), Stock, Kranz, lange Kleidung, Sessel 
oder Klappstuhl auch andere handelnde Personen (Wettkampfordner, 
Musiklehrer, weitere Wettkämpfer und auch einfach Zuschauer) mit ihm 

1 S. die Kataloge zu Darstellungen der musischen Künstler in der attischen Va-
senmalerei: H. Kotsidu, Die musischen Agone der Panathenäen in archaischer und 
klassischer Zeit. Diss. (München 1991) 293–315; für die Rhapsoden: H. A. Shapiro, 
“Hipparchos and the Rhapsodes”, in: C. Dougherty, L. Kurke (Hgg.), Cultural Poetics 
in Archaic Greece: Cult, Performance, Politics (Cambridge 1993; repr. Oxford 1998) 
92–107, Abb. 21, 25.

2 Dieses Wort bezeichnet z. B. die Erhöhung, auf der die Rhapsoden auftraten: 
Plat. Ion 535e.

3 Die Nikai erscheinen am Anfang des 5. Jh. v. Chr. Wahrscheinlich geht diese 
Neuerung auf den Berliner Maler zurück: D. Schafter, “Musical Victories in Early Clas-
sical Vase Painting”, AJA 95: 2 (1991) 333–334; H. A. Shapiro, “Mousikoi Agones: 
Music and Poetry at the Panathenaia”, in: J. Neils (Hg.), Goddess and Polis: The Pana-
thenaic Festival in Ancient Athens (Princeton 1992) 69.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



27Zur Verwendung des bÁma bei den musischen Darbietungen

mitteilen können.4 Was die Plattform betrifft, die die Künstler besteigen, 
hat sie für sich genommen keine agonistische Konnotationen; einzelne 
Versuche, sie als Belege für die Darstellung eben eines Agons zu lesen,5 
kann man nur als ein Missverständnis ansehen. Die Vorstellung, dass das 
Vorhandensein des Bema den öffentlichen Charakter und die offi zielle 
Organisation des Musizierens anzeigt, scheint stichhaltiger zu sein: es fällt 
nicht schwer, sich vorzustellen, dass es sowohl bei Wettkämpfen als auch 
bei Konzerten ohne das Element des Wettbewerbes verwendet wurde. Ich 
möchte aber noch weiter gehen und zeigen, dass allein ein Vorhandensein 
eines Bema auf einem Bild nicht zwingend ausschließt, dass es sich um 
eine private Veranstaltung handelt, ebenso wenig wie sein Fehlen eine 
Darbietung auf einem staatlichen Fest negiert.

Es ist mehrmals bemerkt worden,6 dass die Maler ein Bema auslassen 
können, auch wenn kein Grund besteht, an dem öffentlichen Charakter der 
Darbietung zu zweifeln: So z. B. auf einer pseudopanathenäischen Am-
phora mit einem Auleten, wo die Form selbst auf die Panathenäen hinweist.7 
Das spiegelt kaum die realen Umstände der Darbietung wider. Vielmehr 
folgen die Maler einer primär künstlerischen Zielsetzung: Sie wollen 
nämlich die Figur des Musikers vergrößern,8 wie auf einer schwarzfi gurigen 
Pelike aus Kassel,9 wo auch ohne das Bema die Kithara den Rahmen des 
Bildes verlässt.10 In einigen Fällen kann ein Moment vor oder nach der 

4 Kotsidu (o. Anm. 1) 107–108; s. E. Reisch, “Agonothetes”, RE 1 (1894) 870–
877; H. Schween, Die Epi staten des Agons und der Palästra in Literatur und Kunst 
(Kiel 1911) 29 f., 40 ff., 51 f., 57 f.

 5 J. Roulez, Choix de Vases Peints du Musée d’Antiquités de Leyde (Gand 1854) 
78; Kotsidu (o. Anm. 1) 105 (“Die Angabe des Bemas bildet den einzigen gesicherten 
Hin weis darauf, daß das Vasenbild die Abhaltung eines öffentlichen musischen Agons 
zeigt”).

 6 M. F. Vos, “Aulodic and Auletic Contests”, in: H. A. G. Brijder, A. A. Dukker, 
C. W. Neeft (Hgg.), Enthousiasmos: Essays on Greek and Related Pottery Presented to 
J. M. Hemelrijk (Amsterdam 1986) 126; Shapiro (o. Anm. 3) 201 n. 65.

 7 Amphora der panathenäischer Form Manchester III H52 (einst Hope Collection: 
E. M. W. Tillyard, The Hope Vases [Cambridge 1923] Taf. 5, 27; Para 151, 3).

 8 Die auf dem Bema stehenden Musiker sind in der archaischen Vasenmalerei 
oft in kleinerem Maßstab dargestellt als die Zuhörer: z. B. sch/f Pelike Gela 124B (Bea-
zley Archive [http://www.beazley.ox.ac.uk/databases/pottery.htm] Nr. 5221; CVA Italia 
56, Gela 4, Taf. 5, 2; 8, 1–2; N. Almazova, “On the meaning of aÙlJd…a, aÙlJdÒj”, 
Hyperboreus 14: 2 [2008] 5–34, Abb. 8), Eucharides-Maler, 500–480 v. Chr.; sch/f 
Lekythos Syrakus 20903 (Beazley Archive Nr. 390107; Almazova, ebd., Abb. 12), 
Gela-Maler, 525–500 v. Chr. u. a.

 9 Sch/f Pelike, Staatliche Kunstsammlungen Kassel, Antikensammlung, T 675 
(Para 167, 223 bis; Beazley Archive Nr. 351233; CVA Deutschland 35, Kassel 1, Taf. 
[1704] 24, 1; Shapiro [o. Anm. 3] 69 Abb. 47), Leagros-Gruppe, um 500 v. Chr.

10 Shapiro (o. Anm. 3) 67–69.



Nina Almazova28

Darbietung gemeint sein, wie auf einem Krater aus der Eremitage,11 wo der 
Musiker die Kithara nicht spielt, sondern nur hält und sich im Gehen zu 
einer ihn grüßenden Nikai wendet.

Wahrscheinlich gab es keine Standardform oder Standardgröße des 
Bema.12 Auf den Vasen erscheint es sowohl niedrig als auch hoch, oft zwei- 
oder dreistufi g, manchmal auch vierstufi g. Die Farbe kann jede beliebige 
sein (des Firnisses, des Tonuntergrundes oder weiß), manchmal ist das 
Bema zweifarbig. Es kann auch mit (anscheinend gezeichnetem) Ornament 
geschmückt sein, nicht aber mit architektoni  schen Elementen. Diese Ab-
bil dungsweise legt die Vermutung nahe, dass es sich um einen holzigen 
Kas ten handelt.13 Es scheint eine Art tragbare Holztribüne gewesen zu 
sein, die man überall hinstellen konnte.14 L. Polacco nimmt an, dass der 
Podest den Musikern als Resonanzboden diente, also dass er nicht nur eine 
bloße Erhöhung, sondern eine notwendige Einrichtung war, um bei den 
öffentlichen Auftreten den Klang zu verstärken.15 

11 R/f Krater, Eremitage Б1599 (ARV2 591, 18; Beazley Archive Nr. 206836; 
L. Stephani, Die Vasensammlung der Kaiserlichen Eremitage [St. Petersburg 1869] 
1356; Музы и маски. Театр и музыка в античности. Античный мир на петер-
бург ской сцене [Musen und Masken. Theater und Musik in der Antike. Die Antike Welt 
auf der Petersburger Bühne]. Kataloge der Ausstellung [St. Petersburg 2005] Nr. 22), 
Altamura-Maler, um 470 v. Chr.

12 Shapiro (o. Anm. 3) 62.
13 L. Polacco, “La thyméle”, in: ders. (Hg.), Il teatro antico di Siracusa, pars altera 

(Padua 1990) 87.
14 Kotsidu (o. Anm. 1) 109. Auf einem sch/f Skyphos aus Kalabrien besteigt eine 

Figur mit Leier ein zwischen zwei Bäumen stehendes Bema: Calabria, S. Brancato, 
Excavation T17 (Beazley Archive Nr. 18368; Atti del Convegno di Studi sulla Magna 
Grecia 32 [1990] Taf. 5, 3), 525–475 v. Chr.

15 Polacco (o. Anm. 13) 82–83. Im Theater von Syrakus wurde eine im Felsen un-
ter der Orchestra ausgemeißelte rektanguläre Höhle (ca. 2,7 m × 2,45 m bei einer Tiefe 
von 2,8–2,9 m) gefunden, die nach der Interpretation von L. Polacco bei den musischen 
Agonen vom Holzboden des Bema bedeckt wurde und als zusätzlicher Resonator wirk-
te. Ähnliche akustische Ausstattungen sind auch in den Theatern von Dion und Sikyon 
zu vermuten. Übrigens scheint ein solche raffi nierte Anlage nicht verbreitet gewesen 
zu sein; außerdem konnte sie in der Erde, im Unterschied zum Felsen, nicht erhalten 
bleiben (ebd., 81–87). Wichtig ist, dass wenn die musischen Spiele in einem Theater 
abgehalten wurden, ein Podest für die Musiker unbedingt tragbar sein musste, um an-
dere Veranstaltungen, wie dramatische Agone, nicht zu stören. Dagegen kann man mit 
der These von P. Weiss (“Ein agonistisches Bema und die isopythischen Spiele von 
Side”, Chiron 11 [1981] 315–346) nicht einverstanden sein, dass der in Side gefundene 
steinige bwmÒj (in die Jahre 249/252 n. Chr. datiert) für die Auftritte der Musiker be-
stimmt war und in der Orchestra stand (S. 330): Vielmehr diente er für die Wettkämpfe 
der salpista… und k» ru kej, die nicht zu den musischen Agonen zählten, zumal wenn 
Weiss eben solche auf dem Relief des bwmÒj dargestellt sieht (S. 327). Nach Pausanias 
(V, 22, 1), stand ein gleichartiger Podest für die Wettkämpfe der Herolde und Trompeter 
in Olympia beim Eingang zum Stadion.



29Zur Verwendung des bÁma bei den musischen Darbietungen

Auf drei frühen pseudopanathenäischen Amphorae hat das Bema die 
Form einer Bank oder eines niedriges Tisches.16 Auf die gleichen Erhö-
hungen klettern kleine Kinder hinauf, um an den Anthesterien ihre Talente 
zu demonstrieren, wie uns die Bilder auf den Choen-Kännchen zeigen.17 
Diese improvisierten Podeste erinnern an unsere Schemel, auf die ein 
Knirps gestellt wird, um den Gästen ein Gedicht aufzusagen. Aber auch 
ein spezialisierteres stufi ges Bema war offensichtlich nicht nur bei den 
staatlichen Spielen zugänglich, sondern z. B. auch bei den Schulwettkämp-
fen, die als Prüfungen fungierten. Ein kleines Holz podium kann gut zum 
Inventar einer Schule gehört haben. Das scheinen auch die Vasenbilder zu 
bestätigen.

Auf einer schwarzfi gurigen Pyxis aus Wien18 sind unter den Szenen 
aus dem Schulleben, wie der Bestrafung eines Knaben mit einer Sandale 
und musizierenden Jungen, zwei Musikerpaare auf dem Bema dargestellt: 
ein Aulode mit dem begleitenden Auleten auf einem einstufi gen Podest 
mit dem Inschrift NIKOSQENES KALOS und ein Sänger, den ein anderer 
Knabe auf einer Leier begleitet, auf einem zweistufi gen Bema. Nach dem 
Zusammenhang zu urteilen, handelt es sich höchstwahrscheinlich um 
Schulwettkämpfe in den Disziplinen, die die jungen Athener lernten. Damit 
kann man auch die Benutzung der Chelys-Leier anstatt der Kithara erklären 
und die Tatsache, dass der Sänger nicht selbst die Begleitung spielt, wie es 
ein erwachsener Darsteller tun würde.

Auf einer Schale aus New York19 grüßt neben einem Altar eine Nike 
einen Knaben mit Leier, der auf einer einstufi gen Plattform steht. Ein 
unzweideutiger Hinweis dafür, dass der Wettkampf in der Schule stattfi ndet, 
sind Schreibtäfelchen im Hintergrund, die in der Vasenmalerei regelmäßig 
eine Schule bezeichnen.20

Nichts spricht dafür, dass Kitharoden und Kitharisten auf den öffent-
lichen regulären Spielen eine Chelys-Leier anstatt einer üblichen Konzert-

16 London B141 (Beazley Archive Nr. 4092; CVA Great Britain 1, Brit. Mus. 1, III 
H e, Taf. 6, 1; Shapiro [o. Anm. 3] 62 Abb. 40; Almazova [o. Anm. 8] Abb. 1), 560–520 
v. Chr. Bonn 43 (Beazley Archive Nr. 42068; Almazova, ebd., Abb. 3), um 540 v. Chr. 
New York 1989.281.89 (Beazley Archive Nr. 42104; Shapiro [o. Anm. 3] S. 63 Kat. 18; 
Almazova, ebd., Abb. 2), Princeton-Maler, um 540 v. Chr.

17 G. van Hoorn, Choes and Anthesteria (Leiden 1951) 39, Abb. 187, 189, 190.
18 Scw/f Pyxis Wien, Kunsthistorisches Museum, Antikensammlung IV 1870 

(ABV 671; Beazley Archive Nr. 306451; Shapiro [Anm. 3] 54 Abb. 32 b; Almazo va 
[Anm. 8] Abb. 6), um 520 v. Chr.

19 R/f Schale New York 26.60.79 (ARV 2 891, 1; Beazley Archive Nr. 211753; 
LIMC VI, Taf. 586, Nike Nr. 345), Splanchnoptes-Maler, 460–450 v. Chr.

20 S. beispielsweise P. Girard, L’education athénienne au Ve et IVe siècle avant 
J.-C. (Paris 1889) 106; M. Maas, J. McIntosh Snyder, Stringed Instruments of Ancient 
Greece (New Haven – London 1989) 88.



Nina Almazova30

kithara benutzen konnten. Wahrscheinlich müssen alle Darstellungen eines 
solo auftretenden Leierspieler in dem agonistischen Kontext den Schul-
wettkämpfen zugeschrieben werden.21 So ist auch das Bild einer Schale 
aus der Villa Giulia22 zu interpretieren, wo einem auf einem niedrigen ein-
stufi gen Bema stehendem Knaben mit Leier ein anderer einen Kranz oder 
einen Zweig überreicht.

Noch ein Fall, wo man das Bema auf einer privaten und nicht 
öffentlichen Veranstaltung zu benutzen scheint, ist Seite B eines Kraters 
des Euphronios aus dem Louvre.23 Alle Personen sind mit Namensin-
schriften bezeichnet: Polykles besteigt mit einem Aulos ein dreistufi ges 
Bema, während Leagros (der auch mit der von oben herab gerichteten 
Inschrift KALOS versehen ist, wie so oft bei Euphronios), Hylas und 
Kephisodoros das Auditorium bilden. Auf dem Podest gibt es noch eine 
Inschrift, die sich [ME]LAS KALOS oder [HU]LAS KALOS liest.24 Der 
junge Leagros ist im Kreise des Euphronios sehr populär.25 Er gehörte 
einer angesehenen Familie an: Er ist mit dem Strategen, der 465/4 v. 
Chr. in der Schlacht bei Drabeskos gefallen ist, zu identifi zieren.26 So 

21 N. Almazova, “Lyre in public performance?”, Rudiae (im Druck).
22 R/f Schale Rome, Villa Giulia 27252 (ARV 2 1254, 88; Beazley Archive 

Nr. 217026), Eretria-Maler, 450–400 v. Chr.
23 Kelch-Krater Paris, Louvre G103 (ARV 2 14, 2; 1619; Para 322; Beazley Ar-

chive Nr. 200064; CVA France, Paris Louvre 1, III I C 4, Taff. [42, 43] 4, 3–4; 5, 2–3; 
 Euphronios der Maler: eine Ausstellung in der Sonderausstellungshalle der Staatlichen 
Museen Preußischer Kulturbesitz Berlin-Dahlem, 20. März – 26. Mai 1991 [Berlin 
1991] Kat. Nr. 3), Euphronios, 550–500 v. Chr. 

24 Der Name HU[L]AS des ersten rechts von dem Bema sitzenden Zuschauers 
ist erst nach dem Reinigen des Kraters erschienen und hat auch für die Inschrift auf 
dem Bema die Lesung [HU]LAS KALOS ermöglicht: H. Giroux, “Trois images de 
l’éducation grecque”, in: Mélanges d’études anciennes offerts à Maurice Lebel 
(Québec 1980) 93–95, Abb. 4–5 S. 100–101. Früher, ohne zu wissen, dass es ins-
gesamt fünf Namen gibt, bezog J. D. Beazley den Lieblingsnamen Melas auf den 
Auleten, und T. B. L. Webster (Potter and Patron in Classical Athens [London 1972] 
49) auf den Zuschauer. Ein gewisser Melas ist auf zwei anderen Vasen dargestellt, 
wo er an den Unterhaltungen der guten Gesellschaft, Symposion und Hofi eren, teil-
nimmt: Kelchl-Krater München 8935 (ARV2 1619, 3 bis; 1699; 1705; Para 322; Beaz-
ley Archive Nr. 275007; Euphronios der Maler [o. Anm. 23] Nr. 5) des Euphronios 
und Psykter Malibu 82.AE.53 (Beazley Archive Nr. 30685; Euphronios der Maler 
[o. Anm. 23] Nr. 60) des Smikros. Doch heute fehlt die Grundlage für die Behauptung, 
sowohl dass Melas mit den Teilnehmer des “Konzerts” verkehrte, als auch dass sein 
Name überhaupt auf dem Louvre-Krater steht.

25 W. Klein, Die griechischen Vasen mit Lieblingsinschriften (Leipzig 21898) 70–
81; s. z. B. Euphronios der Maler [o. Anm. 23] Nr. 1, 3, 4, 5, 6, 11, 20, 27, 28, 29, 30, 
41, 44, 45?, 50, 60.

26 Hdt. IX, 75; Paus. I, 29, 5; J. Kirchner, Prosopographia Attica II (Berolini 1903) 
8, Nr. 9028; H. Swoboda, “Leagros 2”, RE 12 (1924) 1044–1045.



31Zur Verwendung des bÁma bei den musischen Darbietungen

lasst er uns auch über seine Kommilitonen urteilen: Es sind vornehme 
Jünglinge im Epheben-Alter, in dem sie durch kalÒj-Inschrif ten ge-
priesen werden können. Es ist wenig wahrscheinlich, dass einer von 
ihnen die Karriere eines Berufsmusiker wählte, und umso weniger, dass 
junge Leute als Richter bei einem regulären Agon auftraten.27 Vielmehr 
ist die Darbietung privaten Charakters: ein Wettkampf in der Schule oder 
im Freundeskreis.28

Es scheint sogar möglich, dass ein Bema in den Szenen von Symposion 
oder Komos vorhanden ist: Auf einer Schale aus Taranto steht auf einem 
einstufi gen Podest eine Auletride, und vor ihr am Boden ein Jüngling mit 
dem Barbiton.29

Daraus folgt, dass das Bema, obwohl es meist auf den Bilder der 
offi ziellen staatlichen musischen Agone erscheint, nicht als ausschlagge-
ben des Argument in der Diskussion über den privaten oder öffentlichen 
Charakter der Darstellung eines Musiker dienen kann.

Nina Almazova
Universität St. Petersburg;

Bibliotheca classica Petropolitana

В Греции позднеархаической и классической эпохи музыканты-солисты на 
регулярных городских играх как правило изображаются в вазовой живописи 
стоящими на беме – по всей видимости, переносном деревянном возвыше-
нии, служившем, быть может, не только помостом, но и резонато ром. Однако 
можно привести несколько примеров, показываю щих, что отсутствие бемы 
на изображении само по себе еще не исключает публичного выступления на 
официальном полисном празднестве, а ее наличие – частного мероприятия.

27 Es muss allerdings zugegeben werden, dass die Szene auch drei Epheben als 
Zuschauer bei den staatlichen Spielen darstellen könnte, bei denen Polykles an dem 
Wettkampf der Auleten teilnahm. Aber ein so betontes Interesse für das Publikum, beim 
Fehlen der Richter, hätte keine Parallele. Vielmehr gehören alle vier Jünglinge zu dem-
selben Freundeskreis. 

28 Vgl. Girard (o. Anm. 20) 166: “beaux enfants parodient en se jouant un de ces 
concours de fl ûte si goûtés de leurs contemporains”; Giroux (o. Anm. 24) 93: “C’est 
à l’éducation musicale que se réfère notre troisième image bien qu’elle représente non 
pas une leçon proprement dite, mais un concert de double fl ûte”.

29 R/f Schale Frr. Taranto, Museo Archeologico Nazionale 77010 (Beazley Ar-
chive Nr. 29320; A. Ciancio, Silbion. Una città tra Greci e indigeni [Bari 1997] 118, 
Abb. 148), Eretria-Maler, 450–400 v. Chr.



Dmitri Panchenko32

Dmitri Panchenko

MICE DESTROYING AN ARMY (HDT. 2. 141) 
AND A SOLUTION OF THE TOCHARIAN PROBLEM

I
The Book II of Herodotus’ Histories is full of beautiful stories. One of them 
runs as follows:

The next king, I was told, was a priest of Hephaestus, called Sethos. This 
monarch despised and neglected the warrior class of the Egyptians, as 
though he did not need their services. Among other indignities which he 
offered them, he took from them the lands which they had possessed under 
all the previous kings, consisting of twelve acres of choice land for each 
warrior. Afterwards, therefore, when Sanacharib, king of the Arabians and 
Assyrians, marched his vast army into Egypt, the warriors one and all 
refused to come to his aid. On this the monarch, greatly distressed, entered 
into the inner sanctuary, and, before the image of the god, bewailed the fate 
which impended over him. As he wept he fell asleep, and dreamed that the 
god came and stood at his side, bidding him be of good cheer, and go boldly 
forth to meet the Arabian host, which would do him no hurt, as he himself 
would send those who should help him. Sethos, then, relying on the dream, 
collected such of the Egyptians as were willing to follow him, who were 
none of them warriors, but traders, artisans, and market people; and with 
these marched to Pelusium, which commands the entrance into Egypt, and 
there pitched his camp. As the two armies lay here opposite one another, 
there came in the night, a multitude of fi eld-mice, which devoured all the 
quivers and bowstrings of the enemy, and ate the thongs by which they 
managed their shields. Next morning they commenced their fi ght, and great 
multitudes fell, as they had no arms with which to defend themselves. There 
stands to this day in the temple of Hephaestus a stone statue of Sethos, with 
a mouse in his hand, and an inscription to this effect: “Look on me, and 
learn to reverence the gods.” (G. Rawlinson transl., with minor corrections).

The legendary character of the story is obvious even though Herodotus, 
rather typically, is able to confer an aura of historicity to his narrative 
by associating it with a real Assyrian king. If the recent commentary to 
Herodotus assures us that the Egyptian king of the story, Sethos, ‘is certainly 
to be identifi ed with Shataka’s successor Shabataka (702–690 BC)’,1 then 

1 D. Asheri, A. Lloyd, A. Corcella, A Commentary on Herodotus: Books I–IV 
( Oxford 2007) 342.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



33Mice Destroying an Army  

this is an untenable assertion. The commentator, Alan Lloyd, refers to 
an Ethiopian (or Nubian) king, but there is nothing in Herodotus to suggest 
Ethiopian origin of the priest of Hephaestus; moreover, this is hardly 
compatible with the exposition of events in Hdt. 2. 140–141, which includes 
the withdrawal of an Ethiopian king from Egypt and does not mention his 
or his successor’s return to power in Egypt. In general, identifying a king 
assisted by mice with a historic ruler is a strange idea. 

The involvement of Sennacherib (704–681) into this folklore story can 
be explained. We are told by Joseph that this Assyrian king went to the 
war against the Egyptians and Ethiopians. He spent a long time besieging 
Pelusium, but when he heard that Tirhaka, king of the Ethiopians, was 
coming and bringing great forces to aid the Egyptians he left Pelusium and 
returned back without success (Ant. 10. 1. 4). Moreover, another part of 
Sen na cherib’s army, that which besieged Jerusalem, suffered a catastrophic 
plague and also withdrew with no gain (Ant. 10. 1; cf. 2 Kings 19: 35 f., Isaiah 
37: 36). The expedition of Sennacherib was remembered, thus, as a case of 
a huge army’s sudden and disastrous retreat, not infl icted by the might of the 
opposite force. It fi t well with the story of a miraculous intervention.

While Herodotus was born about two hundred years after Sennacherib’s 
death, the motif of mice destroying an army was known to a Greek poet 
who was possibly born when Sennacherib was still alive. The relevant 
information comes from Strabo (13. 1. 48): 

The temple of Apollo Smintheus is in this Chrysa, and the symbol, a mouse, 
which shows the etymology of the epithet Smintheus, lies under the foot 
of the statue. They are the workmanship of Scopas of Paros. They reconcile 
the history, and the fable about the mice, in this following manner. The 
Teucri, who came from Crete (of whom Callinus, the elegiac poet [fr. 7 
West], gave the fi rst history, and he was followed by many others), were 
directed by an oracle to settle wherever the earth-born inhabitants should 
attack them, which, it is said, occurred to them near Hamaxitus, for in the 
night-time great multitudes of fi eld-mice came out and devoured all arms 
or utensils which were made of leather; the colony therefore settled there.

The miraculous salvation is absent from Callinus’ version, but the 
reverence to the mice is still there: by damaging the equipment of Teucrian 
warriors, mice indicated the new home for them. Since the basic motif, 
mice destroying an army, is common in both Callinus and Herodotus, while 
the distance in time between Sennacherib and Callinus is short, one is 
justifi ed to assume that the basic motif is older than Sennacherib. Moreover, 
Callinus’ version includes a prophecy, and such a prophecy naturally 
belongs to a time of the Völkerwanderung.2 The Teucri were indeed one 

2 Cf. the prophecy given to Odysseus about his wandering (Od. 11. 121–130).



Dmitri Panchenko34

of exemplary wandering peoples (Hdt. 5. 13, 7. 20; 75; Strab. 1. 3. 21, 
13. 1. 48). However, by the time of Sennacherib, the Völkerwanderung in 
the Aegean area was over.

But what can be the link between a story of the Teucri and a story of 
an Egyptian king? Fortunately, there is much more to say about the Teucri and 
the Völkerwanderung. At the end of the Bronze Age the East Mediterranean 
was affected by large scale destruction. Many fortifi ed cities were ruined 
and burned, several areas became depopulated. Egyptian sources make us 
realize that the operating force behind many local catastrophes of the period 
were certain peoples who ‘made conspiracy in their islands’. They are now 
commonly called the Sea Peoples.3 The Egyptians managed to defeat their 
coalition in land and sea battles in the eighth year of Ramesses III (1184–
1153).4 Both a vivid account of these events written in the name of the 
pharaoh and an outstanding artistic representation have been preserved on 
the walls of a temple at Medinet Habu. Egyptian sources mention several 
names for the Sea Peoples. One fi nds among them Tkkr (in some sources 
they fi gure as Tkr), and they are commonly identifi ed by scholars with the 
Teucri (Teukroί).5 This identifi cation is based not only on phonetics, but 
also on the correspondence between the area of activity of the Sea Peoples 
and various ancient traditions that bring Teucer to Cyprian Salamis (Isocr. 
9. 18: Strab. 14. 6. 3, Paus. 1. 3. 2; Tac. Ann. 3. 62), Phoenicia (Verg. Aen. 
1. 619), Egypt (where he is sent in Euripides’ Helen) and a son of Teucer 
to Cilicia (Strab. 14. 5. 10). There is also a strong tradition of Teucer moving 
to Spain (Strab. 3. 4. 3; Sil. Ital. 3. 368, 15. 192; Pomp. Trog. 44. 3. 3; 
Philostr. Vit. Apoll. 5. 5),6 while the Egyptian Story of Wenamun, written not 
very long after the assault upon Egypt by the Sea Peoples, portrays the Tkr 
as a signifi cant sea power of the region. However, they were not only a sea 

3 N. K. Sandars, The Sea Peoples (London 1978); R. Stadelmann, “Seevölker”, 
 Lexikon der Ägyptologie (Wiesbaden 1984) V, 814–822; F. Schachermeyr, Die ägäische 
Frühzeit. Bd. 5: Die Levante im Zeitalter der Wanderungen (Wien 1982); R. Drews, 
The End of the Bronze Age: Changes in Warfare and the Catastrophe (Princeton 1993); 
E. D. Oren (ed.), The Sea Peoples and Their World: A Reassessment (Philadelphia 
2000); A. Mederos Martín, “La crisis del siglo XII a. C. Pueblos del Mar y guerra de 
Troya ca. 1215–1175 a. C.”, SPAL 16 (2007) 93–154.

4 According to a recent version of standard chronology: K. A. Kitchen, “The His-
torical Chronology of Ancient Egypt”, Acta Archaeologica 67 (= Suppl. 1: Absolute 
Chronology, ed. by K. Randsborg) 1996, 12. For an alternative chronology see P. James 
et al., Centuries of Darkness (London 1991), note esp. 229.

5 See, for instance, Cambridge Ancient History, 3rd ed. (Cambridge 1975) Vol. II, 
Part 2, 376 (R. D. Barnett), 508 n. 3 (W. F. Albright).

6 See also A. Mederos Martín, “Una colonización competitiva. TKR, MSWS y las 
tradiciones de fundación de Massia (Murcia) y Sexi (Granada)”, Anales de prehistoria 
y arqueogia 19–20 (2003–2004) 123–141.



35Mice Destroying an Army  

people. Since the invaders are shown at Medinet Habu with their women 
and children, it is clear that many of them planned to settle in Egypt. This is 
especially relevant to the Plst = Philistines and Tkkr, for both are presented 
in the pharaoh’s account as cut off from their lands and looking for a new 
home.7 Although the invasion of Egypt failed, both the Plst = Philistines 
and Tkkr were able to occupy the sea coast just north of Egyptian borders.

Many northerners were hired by pharaohs as mercenaries both before 
and after their effort to invade Egypt in the eighth year of Ramesses III.8 
Sources show that they became an infl uential group in Egypt.9 These facts 
may explain how a Teucrian story could have taken root in Egyptian soil. 
Further, we know that the mouse was a signifi cant cult object, manifested 
in golden models of the mice, among the Philistines, formerly one of the 
Sea Peoples (1 Samuel 6: 5, 18).10 Furthermore, there is an additional option 
of how the basic story could have been transmitted. Herodotus mentions 
‘the Camp of the Tyrians’ (where dwell the Phoenicians) in Memphis, in 
the vicinity of the temple of Hephaestus (2. 112). The temple of Hephaes-
tus is almost certainly the same as in 2. 141. Probably, Phoenician soldiers 
were brought to Memphis by Persian kings, while local people gave the 
name to the place after the most famous of the Phoenician cities. In terms 
of Persian administration, Phoenicia included the city of Dor. But we know 
from the Story of Wenamun that this city was for some time occupied by 
the Tkr (and we also know from the same source that a ruler in Byblos had 
a name composed of two parts, ‘Tkr’ and ‘Baal’). Therefore it is likely that 
the descendants of once powerful Tkkr were present among the dwellers of 
‘the Camp of the Tyrians’. In any case it is signifi cant that the motif fi rmly 
associated with the Teucri appears in connection with a country (that is, 
Egypt) easily accessible by the Tkkr. 

A story of mice destroying an enemy’s army may seem more logical and 
natural than the version told about the Teucri. However, the better version 
is not necessarily the earlier. The raison d’être of the both is probably 
etiological. Mouse as an object of veneration must have seemed strange to 
the people for whom the origin of the cult fell in oblivion. A story came to 

7 W. F. Edgerton, J. A. Wilson, Historical Records of Ramses III (Chicago 1936) 
1, 30 f. and G. Hölbl, “Die historischen Aussagen der ägyptischen Seevölkerinschrif-
ten” – S. Deger-Jalkotzy (ed.), Griechenland, die Ägäis und die Levante während der 
“Dark Ages” vom 12. bis zum 9. Jh. v. Chr. (Wien 1983) 121–138, esp. 134 f.

8 The most important group among such mercenaries were the Shardana (Šrdn); 
see: G. Cavillier, Gli Shardana nell’ Egitto Ramesside (Oxford 2005); Stadelmann 
(n. 3) 817; Sandars (n. 3) 30, 34, 109, 118 f., etc.

9 See, for instance, J. H. Breasted, Ancient Records of Egypt (Chicago 1906) IV 
§ 397, 403, 410; Idem, A History of Egypt (London 21948) 497, 500.

10 See further O. Margalith, The Sea Peoples in the Bible (Wiesbaden 1994) 35–38.



Dmitri Panchenko36

circulate among the Teucri that the mice became their benefactors because 
they indicated to them their new home country. The possible strength of 
the association between the Teucri and the Troad is shown by Aeschylus 
(Ag. 113), Herodotus (2. 118) and later the Aeneid where the words 
‘Teucrian land’ and ‘Teucri’ are used synonymously with the words ‘Troad’ 
and ‘Trojans’. According to Herodotus, some descendants of the Teucri 
were still in the Troad in the late sixth century (5. 122). However, only 
a fraction of the Teucri kept living in the Troad; most had left. The old story 
of fi nding new permanent home with the help of mice no longer fi t with the 
situation of the dispersal, but the veneration of mice had been preserved. 
Then there emerged a new version of the story, recorded by Herodotus and 
also, as we will immediately see, by Chinese sources.

II
In 1820 Abel-Rémusat brought to light a Chinese version of the story of 
mice destroying an army.11 I reproduce it below in the English translation 
by Samuel Beal.12 The text was composed in the seventh century. The 
place of action is now the Tarim Basin, the invaders are the Hiung-nu (in 
contemporary rendering, the Xiongnu) and the main recipient of miraculous 
salvation is the king of Kustana (that is, Khotan): 

In the west of the capital city 150 or 160 li, in the midst of the straight road 
across a great sandy desert, there are a succession of small hills, formed by 
the burrowing of rats. I heard the following as the common story: ‘In this 
desert there are rats as big as hedgehogs, their hair of gold and silver 
colour. There is a head rat to the company. Every day he comes out of his 
hole and walks about, when he has fi nished the other rats follow him. In 
old days a general of the Hiung-nu came to ravage the border of this 
country with several tens of myriads of followers. When he had arrived 
thus far as the rat-mounds, he encamped his soldiers. Then the king of 
Kustana, who commanded only some few myriads of men, feared that his 
force was not suffi cient to take the offensive. He knew of the wonderful 
character of these desert rats, and that he had not yet made any religious 
offering to them; but now he was at a loss where to look for succour. His 
ministers, too, were all in alarm, and could think of no expedient. At last 
he determined to offer a religious offering to the rats and request their aid, 
if by these means his army might me strengthened a little. That night the 
king of Kustana in a dream saw a great rat, who said to him, “I wish 
respectfully to assist you. Tomorrow morning put your troops in movement; 

11 J.-P. Abel-Rémusat, Histoire de la ville de Khotan, tirée des annales de la Chine 
et traduite du chinois (Paris 1820) 47–50. 

12 Si-vu-ki. Buddhist Records of the Western World, transl. from the Chinese of 
Hiuen Tsiang by S. Beal (London 1884) II 315 f.



37Mice Destroying an Army  

attack the enemy, and you will conquer.” The king of Kustana, recognising 
the miraculous character of this intervention, forthwith arrayed his cavalry 
and ordered his captains to set out before the dawn, and at their head, after 
a rapid march, he fell unexpectedly on the enemy. The Hiung-nu, hearing 
their approach, were overcome by fear. They hastened to harness their 
horses and equip their chariots, but they found that the leather of their 
armour, and their horses’ gear, and their bow strings, and all the fastenings 
of their clothes, had been gnawed by the rats. And now their enemies had 
arrived, and they were taken in disorder. Thereupon their chief was killed 
and the principal soldiers made prisoners. The Hiung-nu were terrifi ed on 
perceiving divine interposition on behalf of their enemies. The king of 
Kustana, in gratitude to the rats, built a temple and offered sacrifi ces; and 
ever since they have continued to receive homage and reverence, and they 
have offered to them rare and precious things.

Already in 1823 Klaproth noted the striking similarity of this story with 
that told by Herodotus,13 and Stephanie West drew fresh attention to the 
parallel in an important paper published in 1987,14 but I am not aware of any 
resolute attempt to account for this fact. We can fi nd a solution, I suggest, 
by taking together not just two, but all three mice and army stories.

The basic motif is peculiar and not spread world-wide.15 One version of 
the story is related to the Teucri and the Troad, another to the kingdom of 
Khotan in the Tarim Basin. The third is placed in Egypt, but has no support 
in local tradition and presents the local king, not known from Egyptian 
sources, acting against Egyptian habits and assaulting Egyptian warriors; it 
is thus an imported story, and one may think of the role of the Teucri = Tkkr 
in bringing it to Egypt. As for the Tarim Basin, there is vast archaeological 
evidence of people from the west penetrating this area during second 
and early fi rst millennia BC.16 Since the end of the nineteenth century, 

13 Journal Asiatique 3 (1823) 307 f.
14 S. West, “And It Came to Pass That Pharaoh Dreamed: Notes on Herodotus 

2. 139, 141”, CQ 37 (1987) 262–271, esp. 269 f. The parallel is not referred to in Asheri 
et al. (n. 1). A. B. Lloyd. Herodotus. Book II (Leiden, etc. 1994) 2, 104 displays some 
awareness of the fact that there are folklore parallels to the story.

15 Only one more (and actually the only) item is referred to in S. Thompson, Motif-
Index of Folk-Literature, K 632. 1; see further: W. F. O’Connor, Folk Tales from Tibet 
(London 1906) 133–140. Tibet, from where this version comes, was in touch with Khotan 
over centuries. The version from Tibet is clearly late, as also Stephanie West sees it. 

16 As crucial evidence the mummies of Europoid physical type can be cited. See: 
K. Han, “The Physical Anthropology of the Ancient Populations of the Tarim Basin and 
Surrounding Areas”, in V. H. Mair (ed.), The Bronze Age and Early Iron Age Peoples 
of Eastern Central Asia II (Philadelphia 1998) 558 ff.; J. P. Mallory, V. H. Mair, The 
Tarim Mummies. Ancient China and the Mystery of the Earliest Peoples from the West 
(London 2000).



Dmitri Panchenko38

the documents of Tocharian languages found in this area have become 
known. Tocharian languages, preserved in two main versions, proved 
Indo-European. The Tocharian came thus from the west. Now, the Teucri 
were identifi ed with Tkkr/Tkr. But it is obvious that the Tocharians (Greek 
Tόcaroi, Latin Tochari, Sanskrit Tukhāra or Tokhāra)17 can be the same 
ethnic name. We are dealing, then, with originally one people, not three, 
who, in the course of their wandering, spread basically the same story of 
mice destroying an army.

The similarity of the names is so striking that the identity of Teukroί, 
Tkkr/Tkr and the Tocharians can be taken as a reasonable hypothesis even 
without the story of the mice. In combination with it, this hypothesis seems 
unavoidable. 

Various archaeological materials found in the Tarim Basin and nearby 
were interpreted as pointing to the Tocharians.18 It seems to follow from 
our discussion that the corresponding proposals must be limited to the Late 
Bronze – Early Iron Age.19 This does not undermine the value of those 
observations concerning the plausible cultural links between local and 
distant cultures which do not fi t within the specifi ed period. There is no 
reason to think of only one migratory wave from the west. But not all such 
waves are related to the Tocharians.

One more observation seems appropriate. Some of the Sea Peoples are 
shown on the reliefs in Medinet Habu with the characteristic high headdress 
commonly called the ‘feathered crown’, and the Tkkr are among them.20 
A man with such a headdress can also be seen on a roughly contemporary 
ivory box from Enkomi, Cyprus (Fig. 1). It was plausibly suggested that 
this man is a Tkkr.21 Recently, a bronze fi gurine of a man with a similar 
headdress has been uncovered at Jinsha site, Chengdu, Sichuan province 
(Fig. 2); it has been dated to Late Shang to Western Zhou period (that is, 
late second – early fi rst millenium BC).22

17 For the list of the names see A. Hermann, “Tocharoi”, RE 2. Rh. 6 (1937) 1633.
18 Among the recent attempts: А. А. Ковалев, “Древнейшие миграции из Загро-

са в Китай и проблема прародины тохаров”, in Археолог: детектив и мыслитель. 
Сборник статей к 77-летию Л. С. Клейна (Санкт-Петербург 2004) 249–292.

19 Important study by R. Heine-Geldern, “Das Tocharerproblem und die Pontische 
Wanderung”, Saeculum 2 (1951) 225–255 fi ts with this requirement, though I would 
think about somewhat different course of events.

20 R. Herbig, “Philister und Dorier”, Jahrbuch des deutschen archaeologischen 
 Instituts 55 (1940) 58–89; Hölbl (n. 7) 133.

21 Sandars (n. 3) 200, Fig. 131, cf. 202, Fig. 132; G. A. Wainwright, “A Teucrian 
at Salamis in Cyprus”, JHS 83 (1963) 146–151.

22 X. Yang (ed.), New Perspectives on China’s Past. Vol. 2: Major Archaeological 
Discoveries in Twentieth-Century China (New Haven – London 2004) 147–149, esp. 
Fig. 54 d–e. 



39Mice Destroying an Army  

III

I anticipate one’s surprise. Linguistics strongly suggests that the Tocharian 
language originated in Western Europe,23 while one fi nds the Teucri and 
Tkkr active in the Eastern Mediterranean. We shall shortly see that there is 
no contradiction between these two facts.

The origin of the Sea Peoples is a matter of ongoing debate. Some 
scholars think of them as a regional phenomenon, some believe they are from 
Caucasus, and still others believe that the Sea Peoples came from Europe. 
The problem is that they left no distinctive archaeological traces. However, 
their ships, as shown on the reliefs in Medinet Habu, are distinctive.24

The ships of the Sea Peoples are of a type not previously seen in the 
Mediterranean. (1) Their bow and stern are symmetrical and (2) both are 
decorated with swan (or wild goose) protomae. (3) They do not show 
a smooth arc at the hull, but rise abruptly, almost at a right angle.

23 See, for instance, J. P. Mallory, D. Q. Adams (eds.), Encyclopedia of Indo-Euro-
pean Culture (London – Chicago 1997) 591: ‘Surprisingly Tocharian seems to share 
more vocabulary with Germanic than with any other Indo-European stock and in general 
its lexical and morphological closest kin seem to be with the western Indo-European 
languages rather than with those of the eastern rim’.

24 It was repeatedly emphasized in scholarly literature that artistic representations 
of the Sea Peoples on the walls of a temple at Medinet Habu are highly characteristic 
and therefore basically reliable.

Fig. 1. Ivory box from Enkomi Fig. 2. Bronze fi gurine from Jinsha site, 
Chengdu, Sichuan province



Dmitri Panchenko40

Wolfgang Kimmig has pointed out the striking similarity of this type 
to European Vogelbarken.25 

Fig. 3. The ships of the Sea Peoples (1–2) and European Vogelbarken 
(after W. Kimmig)

He introduced, however, an inaccurate formulation that seems to have 
escaped the attention of his learned readers. He presented the parallels to 
the ships of the Sea Peoples as “donauländische Vogelbarken”. In reality, of 
the three most striking examples, Fig. 3.4 comes from Rossin, Pomerania, 
3.5 from Ancona, Italy, and 3.8 from Lavindsgaard, Denmark;26 moreover, 
3.8 displays close parallels to Vogelbarken from Bjeresjö, Skåne, and 

25 W. Kimmig, “Seevölkerbewegung und Urnenfelderkultur”, in: Studien aus Alt-
europa (Bonn 1964) I, 220–283, esp. 224.

26 Provenance is given in G. Kossak, Studien zum Symbolgut der Urnenfelder- und 
Hallstattzeit Mitteleuropas (Berlin 1954) 121, Taf. 8–10, whose work Kimmig used. 
Curiously, another scholar who used the same study came to the same conclusion as 
Kimmig – see: H. Henken, Tarquinia, Villanovans and Early Etruscans (Cambridge, 
Mass. 1968) 2, 514–517, 537, 568–570. All these scholars at some moment just forget 
about Scandinavian materials. 



41Mice Destroying an Army  

Siem, Jutland.27 One can say thus that Vogelbarke is well-attested also for 
Scandinavian or Nordic culture. 

We need not discuss here the question of where the Vogelbarke originated, 
whether in the Danube valley or (as I  believe) in Scandinavia. It can be 
seen from illustrations assembled by Kimmig as well as from substantial 
additional data that Vogelbarke typically means a  ship transporting the 
sun, while the ships shown on the reliefs in Medinet Habu are designed 
for a military action. Meanwhile the representation of ships that suggest no 
immediate connection with the solar cult and yet, more importantly, display 
all three features characteristic of the ships of the Sea Peoples can be found 
on Scandinavian rock carvings (Fig. 4). 

Fig. 4. Rock carvings from Rogaland, Bohuslän and Östergötland

27 See further: C.-A. Althin, Studien zu den bronzezeitlichen Felszeichnungen von 
Skäne (Lund – København 1945) I, 184–187, Abb. 94–98; G. von Merhart, Hallstatt 
und Italien. Gesammelte Aufsätze zur frühen Eisenzeit in Italien und Mitteleuropa, hrsg. 
von G. Kossack (Mainz 1969) Taf. 44, 47, 48; J. Bouzek, The Aegean, Anatolia and 
Europe: Cultural Interrelations in the Second Millennium B. C. (Praha 1985) p. 174, 
fi g. 87.12; p. 177, fi g. 88.5.



Dmitri Panchenko42

Given the vast number of ship representations on Scandinavian rocks, 
it is fair to say that the type we are interested in is rare. However, its distribu-
tion covers southern Norway (Rogaland),28 western Sweden (Tanum29 and 
Kville,30 Bohuslän, and nearby island Tjörn31) and eastern Sweden (Skälv 
and Herrebro, Östergötland).32 So its poor incidence in terms of numbers 
could be due to its relative insignifi cance for cultic purposes (it may be 
characteristic that in no case a divine fi gure appears near or on a ship of 
the type in question). It is also worth noting that the ships with identical 
bow and stern constitute a larger (though, again, relatively insignifi cant) 
type among the Scandinavian petroglyphs; Tacitus mentions their existence 
in Sweden (Germ. 44), they are shown on early mediaeval stones from 
Gotland, and were used by the Vikings.

Propelling ships by paddling rather than rowing was another longstanding 
tradition of Scandinavian seafaring. Petroglyphs, archaeological fi nds, and 
testimony by Tacitus agree on this point.33 Now, while Egyptian ships on 
the reliefs in Medinet Habu are shown as equipped with rowlocks, those of 
the Sea Peoples are not, which apparently means that they were propelled 
by paddles.

There is, however, one seemingly disturbing point. While the ships of 
the Sea Peoples are shown to rely on sail, there is widespread belief, based 
on both petroglyphs and the mentioned passage by Tacitus, that the sail was 
unknown in early Scandinavia. But I fi nd it unbelievable that such a dis-
covery as old as the sail had not reached Scandinavia by the fi rst century 
AD; nor does it seem likely to me that it was unknown in the latter half of 
the second millennium BC. We should think instead about particular featu-
res of our sources. The representations of ships on the Scandinavian rock 
carvings typically belong to the cultic sphere.34 It is easy to see that a ship 
transporting the sun or a god or the dead should not depend on capricious 
winds. So the sun ship on an Attic geometric cup has neither mast nor sail,35 

28 E. Fett, P. Fett, Sydvestnorske Helleristninger (Stavanger 1941) Pl. 39 D.
29 P. Gelling, H. E. Davidson, The Chariot of the Sun (London 1969) 34, Fig. 16.
30 Å. Fredsjö, Hällristningar i Kville härad, Kville socken (Göteborg 1981) 112, 

91 Pl. III.
31 J. Pettersson, G. Kristiansson, Hällristningar på Tjörn (1977) 118. Fig. 75 (not 

reproduced in this paper).
32 A. Nordén, Felsbilder der Provinz Ostgotland (Hagen i. W. – Darmstadt 1923) 

Taf. 43, 54.
33 A. Nordén, “Die Schiffbaukunst der nordischen Bronzezeit”, Mannus (1939) 

347–398, esp. 391–394.
34 See O. Almgren, Nordische Felszeichnungen als religiöse Urkunden (Frankfurt 

am Main 1934); P. Gelling, H. E. Davidson, The Chariot of the Sun (n. 29); J. Coles, 
Shadows of a Northern Past. Rock Carvings of Bohuslän and Østfold (Oxford 2005).

35 J. S. Morrison, R. T. Williams, Greek Oared Ships (Cambridge 1968) Pl. 6 c.



43Mice Destroying an Army  

though sailing was common in the Aegean of that as well as of earlier times. 
The absence of a mast and sail on carvings can be thus due to a certain 
religious logic and the corresponding cultic tradition. It is, further, possible 
that early Scandinavians used a removable mast, as in Homer. This could 
have misled Tacitus’ informant. One may also think about particular 
conditions of seafaring that made the use of a sail unwelcome; or about 
particular conditions and tactics of raiding. It is not impossible after all 
that the raiders of Scandinavian descent adopted extensive use of sailing 
only when they found themselves in Mediterranean waters. All these 
qualifi cations admitted, one can hardly avoid the conclusion that a rock in 
Järrestad has preserved evidence of a Bronze Age Scandinavian ship with 
a sail (Fig. 5). It is remarkable, further, that the yard of the Järrestad ship 
curves down, and while this feature is not at all common in Mediterranean 
Bronze Age ships, it is characteristic of the ships of the Sea Peoples as they 
are shown at Medinet Habu.36

Fig. 5. Rock carving from Järrestad

Thus, the presented material strongly confi rms, on the one hand, 
Kimmig’s general idea of the European provenance of the Sea Peoples ship 
type, but, on the other hand, points to Scandinavia rather than the Danube 
valley as the region of its origin.37

To be sure, the Sea Peoples were a coalition. The likely Scandinavian 
origin of their ship type means that the Sea Peoples may have included 
groups that ultimately came from north-western Europe, that is, from 
those parts of Europe where the formation of the Tocharian language 
should have taken place. I am not aware of likely traces of the Tocharians 
in Scandinavia, but they seem to be found nearby, in the Netherlands and 

36 S. Wachsmann, Seagoing Ships and Seamanship in the Bronze Age (London 
1998) 252 f. Egyptian ships at Medinet Habu display, however, the same feature. 

37 It is also worth noting that the horned helmets of the Shardana and the decoration 
of their shields, both shown on Egyptian monuments (cf. n. 8), fi nd good parallels in 
contemporary southern Scandinavia and that attaching importance to migratory birds 
(as manifested in the decoration of the Sea Peoples ships) is natural for the people who 
experience severe winters.



Dmitri Panchenko44

northern Germany. The variants of the ultimately common name of the 
Teukroί = Tkkr = Tocharians are recognizable, I suggest, in such Germanic 
ethnic and geographical names as Tencteri, Tungri, Texuandri, Toxandria. 

Tencteri of the Roman writers appear in manuscripts of Ptolemy’s 
Geography as Tέgkeroi or Tέkkeroi (2. 11. 9). In the times of Caesar, 
they dwelled in what is now the Netherlands (B Gall. 4. 1). It is clear from 
a report by Tacitus (Hist. 4. 64 et al.) that the Tencteri and the Tungri were 
two different peoples in the fi rst century AD, but this was not necessarily so 
one thousand years earlier. On the one hand, Tencteri, Tenkeri / Tekkeri are 
obviously reminiscent of Tkkr. On the other hand, Tungri may be related 
to Teukroί: one compares, for instance, two variants of a Greek name as 
Tundάrewj and Teudάrewj or two forms of the same verb as tugcάnw and 
teύxomai. 

Toxandria, a region to be located in northern Belgium and the southern 
part of the Netherlands, is frequently mentioned in mediaeval sources; 
however, it appears already in Ammianus Marcellinus (17. 8. 3). Pliny 
locates in that region, by the river Scalda = Scheldt, the Texuandri. He 
notes that they are known under many particular names (HN 4. 106). One 
can see that various testimonies point to essentially the same region. To 
be sure, a degree of caution is necessary when one tries to identify the 
“original” home of a people that, in the course of its wandering, reached 
both modern Israel and modern China. Concerning the Tungri, we have 
an assertion by Tacitus (with no further authority cited) according to which 
they came one day as invaders to the left side of the Rhine. More precisely, 
he says that ‘the people who fi rst crossed the Rhine, and expelled the Gauls, 
and are now called Tungri, were then named Germans; which appellation 
of a particular tribe, not of a whole people, gradually prevailed; so that the 
title of Germans, fi rst assumed by the victors in order to excite terror, was 
afterwards adopted by the nation in general’ (Germ. 2). However, the Rhine 
is a long river; and if the Tungri crossed the low Rhine, we are still within 
the same region.38

It is a rare case when one understands what the name of a given people 
means. However, Teukroί as well as Tocharoi, etc. can be possibly related 
to Indo-European *toksom, ‘bow’,39 and thus the name can be interpreted 

38 It may be relevant to note that ‘there is a unique Tocharian-Germanic isogloss 
in that Tocharian A koläm ‘boat’ and Tocharian B kolmo ‘boat’ would appear to be 
 cognate with Old High German skalm ‘boat’ – Mallory, Mair (n. 16) 289. The use of 
boats and ships was of high importance in the Netherlands until recent times. 

39 Cf. J. P. Mallory, D. Q. Adams, The Oxford Introduction to Proto-Indo-Euro-
pean and the Proto-Indo-European World (Oxford 2006) 246: ‘…*tóksom ‘bow’ (Grk 
tókson, which must go back to the Bronze Age at least as it is attested in Mycenaean 
to-ko-so-wo-ko ‘bow-makers’, Skyth taxša)’.



45Mice Destroying an Army  

as the ‘archers’ – all the more so that the tradition presents Teàkroj as 
a famous archer.40 To be sure, such a proposal requires a further examination, 
and the meaning of the name is, after all, a rather insignifi cant point. Of 
more importance is that linguistics seems in a good agreement with the 
emerging route of the migration from north-western Europe to the Tarim 
Basin through Greece and Anatolia, for it was suggested that Tocharian 
‘established later relationships with Greek after earlier relationships with 
languages further to the northwest.’41 

Dmitri Panchenko
Bibliotheca classica Petropolitana,

St. Petersburg State University

В своем очерке египетской истории Геродот рассказывает о царе по имени 
Сетос. Он называет его жрецом Гефеста и утверждает, что царь этот безрас-
судно пренебрегал сословием египетских воинов и потому остался без их 
поддержки, когда на Египет напал могущественный враг. Однако царя спасли 
мыши, которые, обрушившись на вражеское войско, съели всю его амуни-
цию. За два века до Геродота Каллин упоминает весьма сходную историю: 
тевкрам было велено оракулом поселиться в той стране, где на них нападут 
порождения земли. В Троаде, куда тевкры приплыли с Крита, мыши съели 
всю их воинскую амуницию. Сюжет о мышах, делающих войско бессильным, 
попал в Египет вместе с тевкрами, которых ученые давно отождествляют 
с Tkkr египетских источников – одним из “народов моря”. История, в высшей 
степени близкая той, что рассказана Геродотом, всплывает в китайском сочи-
нении VII в. н. э. Действие на сей раз происходит на территории Таримского 
бассейна (в современном западном Китае). Здесь же были обнаружены памят-
ники тохарского языка – самого восточного из всех индоевропейских языков. 
Фонетика позволяет предположить, что тевкры, Tkkr и тохары – одно и то же 
имя, а появление связанного с тевкрами редкого мотива как в Египте, в кото-
ром тевкры, несомненно, бывали, так и в Таримском бассейне, где жили тоха-
ры, делает эту связь в высшей степени вероятной. Если лингвистика пока-
зывает, что тохарский язык должен был сформироваться скорее на западе 
Европы, нежели в Восточном Средиземноморье, то это затруднение вполне 
устранимо. Облик кораблей “народов моря” ведет нас в Скандинавию, тогда 
как локализуемые преимущественно в Нидерландах такие этнонимы и топо-
нимы, как Tencteri, Tungri, Texuandri, Toxandria, могут иметь общее происхож-
дение с Teukroί, Tkkr и “тохарами”.

40 H. Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch (Heidelberg 1960) s. v. 
Teàkroj, cites A. J. van Windekens for the idea that this name means ‘archer.’

41 Mallory, Mair (n. 16) 286.



М. Н. Казанская46

М. Н. Казанская

ИСТОЧНИК НОВЕЛЛЫ ОБ АДРАСТЕ 
(Hdt. I, 34–45)

В начале первой книги Истории Геродот рассказывает о несметных 
богатствах Креза, о советах, данных ему Солоном, и о несчастьях, 
 постигших лидийского царя, вплоть до потери царства. Несчастья 
эти придадут Крезу мудрость, и впоследствии он скажет: T¦ dš moi 
paq»mata ™Ònta ¢c£rita maq»mata gšgone (I, 207). Однако первое 
из несчастий, которое в рассказе Геродота следует сразу за предосте-
режением Солона, было для Креза самым страшным1 – сын его, 
Атис, погиб на охоте от руки Адраста, чужеземца, которого Крез при-
ютил, очистил от скверны и которому поручил охранять Атиса во 
 время охоты.

Вопрос о происхождении этого рассказа, конечно, ставился неодно-
кратно. Большинство исследователей сходится на том, что точный ис-
точник новеллы установить невозможно и несомненно лишь, что она 
не восходит к дельфийской традиции.2 Так, Ашери пишет в своем ком-
ментарии к I, 34–45:

The logical and moral connection between Croesus’ arrogance and the 
subsequent story of the tragic death of his son is clear. Croesus apparently 
had two sons and a daughter (Nanis: Hermesianax fr. 6 Diehl). It was well 

1 Об этом свидетельствует реакция Креза – Геродот сообщает, что он два 
года не мог оправиться от потери сына: Kro‹soj d� ™pˆ dÚo œtea ™n pšnqe� 
meg£lJ katÁsto toà paidÕj ™sterhmšnoj (I, 45). Без сомнения, Геродот наме-
ренно помещает новеллу об Адрасте сразу после разговора Креза с Солоном – 
так историк предлагает читателю сравнить несчатье Креза с ответом Солона, 
считавшего наиболее счастливым из людей афинянина Телла, который дожил 
до старости и видел живыми и здоровыми не только детей, но и всех своих вну-
ков (I, 30).

2 Эту точку зрения отстаивает Флауер в своей статье. Относительно эпизо-
да об Атисе она отмечает: “There is no evidence to suggest that the story of Atys 
and Adrastus was from a Delphic source and it is not associated with any of Croe-
sus’ de dications” (H. I. Flower. Herodotus and the Delphic Traditions about Croesus // 
M. Flower, M. Toher (eds.). Georgica: Greek Studies in Honour of George Cawkwell, 
BICS Suppl. 58 [1991] 72). Пауэлл же считал, что ни один из этих эпизодов (ни 
разговор с Солоном, ни гибель Атиса) не восходит к дельфийской традиции – 
J. E. Powell. The History of Herodotus (Amsterdam 1967) 14.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



47Источник новеллы об Адрасте (Hdt. I, 34–45)

known in Lydia that one of his sons met a violent death, but everything 
else is fi ction. The very names Atys and Adrastus were thought symbolic, 
standing for Misfortune (¥th) and Necessity (¢dr£steia), respectively.3

Хотя прямых параллелей к истории об Адрасте не существует, по-
пытки найти геродотовский источник все же предпринимались, как 
правило, по следующим направлениям.

(1) Исходя из деталей рассказа.
Тот же комментарий Ашери предлагает связать Адраста с городом 

Адрастией в Мисии, где находился храм Немезиды,4 и заключает: “It 
seems likely that the story has its origin in a local aetiological saga”. Одна-
ко против мисийского или лидийского источника свидетельствует при-
сутствие греческих реалий (таких, как три эпитета Зевса – kaq£rsioj, 
™p…stioj, ˜tair»ioj, которые регулярно используются в контесте риту-
ального очищения;5 и обыгрывание имени Адраст как ‘неизбежный’): 
элементы такого рода придают новелле несомненный греческий отпе-
чаток, что свидетельствует, согласно А. И. Доватуру, о греческом про-
исхождении или, по крайней мере, о греческой пере даче рассказа.6

(2) Исходя из манеры повествования.
Геродот придает своей новелле четкую структуру – его рассказ че-

редуется с речами персонажей:7 в авторском повествовании описы-
вается лишь развитие событий, причем Геродот воздерживается от 
прямых оценок происходящего; зато диалоги персонажей, прерываю-
щие повествование, уточняют, в каком свете следует видеть события, 
что движет персонажами и как они сами относятся к произошедшему. 
Отмечалось, что структура и весь тон рассказа имеют много схожего 

3 D. Asheri, A. Lloyd, A. Corcella, O. Murray, A. Moreno. A Commentary on 
Herodotus, Books I–IV (Oxford 2007) 104, ad I, 34–45. Hа предполагаемый ближ-
невосточный источник ссылается и Кьяссон: C. C. Chiasson. Herodotus’ Use of 
Attic Tragedy in the Lydian Logos // CA 22 (2003) 14 n. 29.

4 В пользу этого говорил бы тот факт, что во всей Истории слово nšmesij 
используется один только раз в I, 34 (см. J. E. Powell. A Lexicon to Herodotus 
[Hildesheim 21977] s. v.).

5 Использование этих эпитетов (и их близких синонимов) описывает в при-
ложении к своей статье Бликман: D. R. Blickman. The Myth of Ixion and Pollution 
for Homicide in Archaic Greece // CJ 81 (1986) 206–208. 

6 “Еще одним признаком, по которому можно определить греческое проис-
хождение рассказа или, по крайней мере, передачу негреческого рассказа грече-
скими посредниками, может служить известный греческий отпечаток, лежащий 
на рассказе” (А. И. Доватур. Повествовательный и научный стиль Геродота 
[Л. 1957] 80; ср. также примеры на страницах 80–82).

7 Подробный нарратологический комментарий дает Ирен де Йонг: I. J. F. de 
Jong. Aspects narratologiques des Histoires d’Hérodote // Lalies 19 (1999) 244–251.



М. Н. Казанская48

с трагедией8 – поэтому неоднократно предпринимались попытки воз-
вести эпизод к некой недошедшей до нас трагедии или даже “лидий-
ской трилогии”.9 Фрагмент трагедии о Гиге, опубликованный Эдгаром 
Лобелем в 1949 г., показывает, что такая возможность не исключена,10 
однако без опоры на конкретную драму (пусть даже сохранившуюся в 
виде нескольких фрагментов или хотя бы изображения – такого, как 
знаменитая ваза Микона, изображающая Креза на костре) для эпизода 
об Атисе и Адрасте такое решение остается ничем не подтвержденной 
гипотезой.

Формулировка Ашери “в Лидии было хорошо известно, что один 
из сыновей Креза погиб насильственной смертью, а все остальное – 
вымысел”,11 хорошо резюмирует то, что можно с уверенностью ска-
зать о происхождении данной новеллы, и именно эта посылка должна 
лечь в основу любой реконструкции. Сразу же уточним, что, скорее 
всего, “вымысел” принадлежит самому Геродоту, а не лидийской тра-
диции или какому-либо иному источнику: на протяжении этой, доста-
точно длинной, новеллы Геродот не упоминает ни единого источника, 
не использует в повествовании accusativus cum infinitivo и ни еди-
ной оговоркой или критическим замечанием не указывает на свое со-
гласие или несогласие: отсутствие этих элементов на протяжении 
одиннадцати глав свидетельствует о том, что рассказ является либо 
вымышленным, либо, по мнению историка, совершенно непроверя-
емым.12 Более того, выражение æj e„k£sai в самом начале новеллы 

8 См., к примеру, H. R. Immerwahr. Form and Thought in Herodotus, APA Mono-
graphs (Cleveland 1966) 71; R. Riecks. Eine tragische Erzählung bei Herodot (Hist. 
I, 34–45) // Poetica 7 (1975) 32–37; A. Lesky. Tragödien bei Herodot? // K. H. Kinzl 
(ed.), Greece and the Eastern Mediterranean in Ancient History and Prehistory: Stud-
ies presented to Fritz Schachermeyr on the Occasion of his Eightieth Birthday (Berlin 
1977) 226–227; Chiasson (см. прим. 4) 9–12.

9 B. Snell. Gyges und Kroisos als Tragödienfi guren // ZPE 12 (1973) 205 n. 19. Ср. 
также обсуждение этой гипотезы у Chiasson ([см. прим. 4] 413–14); она решитель-
но отвергается в комментарии Ашери и др. (см. прим. 4) 141, ad I, 86–87.

10 Естественно, Геродот не мог напрямую опираться на трагедию о Гиге, 
поскольку, как убедительно показали Курт Латте и Альбин Лески (K. Latte. Ein 
antikes Gygesdrama // Eranos 48 [1950] 136–144; A. Lesky. Das hellenistisches Gy-
gesdrama // Hermes 81 [1953] 1–10), фрагмент этот восходит, скорее всего, к элли-
нистическому периоду.

11 См. выше; того же мнения придерживается Riecks (см. прим. 8) 30–31.
12 Иначе: С. Darbo-Peschanski. Le discours du particulier. Essai sur l’enquête 

hérodotéenne (Paris 1987) 123–124. Она утверждала, что точный источник не ука-
зывается, если рассказ принадлежит традиции (“une tradition, née d’une collectivité 
diffi cile à cerner dans l’espace et dans le temps”) или если Геродот не хочет выделить 
этот рассказ из окружающего контекста. Объяснение это, однако, подходит лишь 
для небольшой части подобных пассажей. Значительно более тонкий анализ был 



49Источник новеллы об Адрасте (Hdt. I, 34–45)

(единственный раз в течение одиннадцати глав, когда историк говорит 
от своего имени) задает отношение к рассказу, показывая, что Геродот 
реконструирует наиболее вероятные причины произошедшего.13

Итак, если исходить из предпосылки, что Геродот не имел точных 
сведений о смерти сына Креза и самовольно придал данному эпизоду 
ту сюжетную канву, которую он имеет, то вопрос об источниках следует 
переформулировать: почему Геродот отдал предпочтение именно та-
кому развитию сюжета/событий и каковы источники этого сюжета? 

В действительности, если посмотреть на “ядро” эпизода, отбросив 
конкретные детали (такие, как вепрь и просьба мисийцев о помощи, 
честолюбие недавно женившегося Атиса, охота), то основную пробле-
му, которую Геродот всесторонне исследует в главах I, 34–45, можно 
свести к следующему: в случае, если от неточно брошенного копья по-
гиб юноша, кто виноват в этой смерти? Бросивший ли? – но он не имел 
злого умысла. Юноша ли? – но он ненароком оказался на пути копья. 
Отец ли, который позволил сыну пойти на охоту, тем самым допустив 
опасную ситуацию? – но его, потерявшего любимого сына, менее всего 
кажется возможным винить.

Именно такая отвлеченная формулировка может, как кажется, под-
сказать источник Геродота: он опирается не на текст и не на устный 
рассказ из лидийского цикла, а на спор между двумя своими современ-
никами, Периклом и Протагором, свидетельство о котором нам сохра-
нил Плутарх. В жизнеописании Перикла он сообщает (гл. 36):

tÕ d� meir£kion Ð X£nqippoj ™pˆ toÚtJ calepîj diateqeˆj ™loidÒrei 
tÕn patšra, prîton m�n ™kfšrwn ™pˆ gšlwti t¦j o‡koi diatrib¦j 
aÙtoà kaˆ toÝj lÒgouj oÞj ™poie‹to met¦ tîn sofistîn. pent£qlou 
g£r tinoj ¢kont…J pat£xantoj 'Ep…timon tÕn Fars£lion ¢kous…wj 

предложен Фаулером (R. L. Fowler. Herodotos and His Contemporaries // JHS 116 
[1996] 76–80). Разбирая всевозможные стилистические приемы, которыми Геро-
дот может показать свое отношение к материалу, Фаулер так характеризует от-
сутствие авторских замечаний: “Voice-markers occur so often that in reading through 
him one begins to notice their absence more than their presence. <…> Interestingly the 
places where Herodotos steps aside and allows the eye of the reader to behold the events 
directly are those places where his imagination as a story-teller is given the freest rein: in 
telling anecdotes and in composing speeches. The absence of markers is no guarantee of 
objectivity; by the same token, a plethora of markers does not imply an historian who is 
allowing his own personality to get in the way of his job” (ibid., 76).

13 “When dealing with the question of Croesus’ guilt or innocence and Delphi’s 
viewpoint on the matter, it is important to remember that it is Herodotus himself, and 
not Delphi, who chooses to interpret the fate of Cresus’ son Atys as a punishment from 
the gods at I, 34 <…> The key phrase here is æj e„k£sai, which shows that this is 
a deduction made by Herodotus himself when he was combining different traditions 
into a chronological account of Croesus’ reign” (Flower [см. прим. 2] 72).



М. Н. Казанская50

kaˆ kte…nantoj, ¹mšran Ólhn ¢nalîsai met¦ PrwtagÒrou diapo-
roànta, pÒteron tÕ ¢kÒntion À tÕn balÒnta m©llon À toÝj ¢gwnoqštaj 
kat¦ tÕn ÑrqÒtaton lÒgon a„t…ouj cr¾ toà p£qouj ¹ge‹sqai. 

Несчастный случай, произошедший с Эпитимом из Фарсала,14 воз-
можно, во время одного из общегреческих соревнований, вызвал дис-
куссию между ведущим политиком и наиболее влиятельным из со-
фистов: судя по тому, что сообщает Плутарх, дискуссия эта имела 
прежде всего – если не исключительно – юридический характер.15 Ка-
зус был действительно интересным. Афинское законодательство тре-
бовало наказания за любую насильственную смерть, даже произо-
шедшую из-за несчастного случая (если виновник убийства не был 
 из вестен, то иск вчинялся против безымянного виновника; кроме того, 
судебное разбирательство могло вестись против животных и неоду-
шевленных предметов, оказавшихся причиной насильственной смер-
ти, в случае, если к ней не был причастен никто из людей).16 При 
 оп ределенных обстоятельствах, которые перечисляются у Демосфе-
на и Аристо теля,17 убийство считалось законным и не наказывалось: 
в част ности, насильственная смерть во время состязаний в борьбе 
представляла одно из таких исключений. Однако некоторые случаи 
не попадали ни в одну из перечисленных в законе категорий, и для 
них существовал особый суд – Дельфиний. Макдауэлл показывает, что 
в Дельфинии разбиралось не виновность или невиновность подсу-
димого, а вопрос о том, каковы обстоятельства убийства и можно ли 

14 Одна группа рукописей дает его имя как Эпитимий из Фарсала: однако имя 
это стоит в родительном падеже ('Epitim…ou toà Farsal…ou UMA), что создает 
трудности с точки зрения синтаксиса. В изданиях это чтение не принимается.

15 Для Перикла, конечно, этот вопрос был интересен с точки зрения юридиче-
ской – иначе сложно представить себе, чтобы он мог потратить целый день на его 
рассмотрение; о том, что Протагор серьезно интересовался юриспруденцией, мы 
можем судить по тому, что в Фуриях именно он писал законы для новой колонии 
(Protag. fr. 1 DK = Diog. Laert. IX, 50).

16 Ótan d� m¾ e„dÍ tÕn poi»santa, tù dr£santi lagc£nei: dik£zei d’ Ð basi-
leÝj kaˆ oƒ fulobasile‹j, kaˆ t¦j tîn ¢yÚcwn kaˆ tîn ¥llwn zówn (Aristot. Ath. 
Pol. 57, 4). См.: D. M. MacDowell. Athenian Homicide Law in the Age of the Orators 
(Manchester 1963) 85–89.

17 У Демосфена закон, освобождавший от наказания при определенных об-
стоятельствах, цитируется целиком: 'E£n tij ¢pokte…nV ™n ¥qloij ¥kwn, À ™n 
Ðdù kaqelën À ™n polšmJ ¢gno»saj, À ™pˆ d£marti À ™pˆ mhtrˆ À ™p’ ¢delfÍ 
À ™pˆ qugatr…, À ™pˆ pallakÍ ¿n ¨n ™p’ ™leuqšroij paisˆn œcV, toÚtwn ›neka m¾ 
feÚgein kte…nanta (Dem. 23, 53). В Афинской политии же этот закон приводится 
в несколько измененном и сокращенном виде: ™¦n d’ ¢pokte‹nai mšn tij ÐmologÍ, 
fÍ d� kat¦ toÝj nÒmouj, oŒon moicÕn labèn, À ™n polšmJ ¢gno»saj, À ™n ¥qlJ 
¢gwnizÒmenoj, toÚtJ ™pˆ Delfin…J dik£zousin (57, 3).



51Источник новеллы об Адрасте (Hdt. I, 34–45)

его считать “законным”.18 В частности, гибель Эпитима представляла 
имен но такой неоднозначный случай: убийство явно было непреднаме-
ренным, однако оно не могло быть оставлено без наказания, поскольку 
не попадало в категорию ™n ¥qlJ ¢gwnizÒmenoj. М. Гагарин пишет:

The phrasing in Aristotle (™n ¥qlJ ¢gwnizÒmenoj) implies that only the 
killing of an opponent in a competition was specifi cally designated as lawful 
by the law. <…> I suspect the law applied only primarily, if not solely, to 
death in physical combat (i. e., in boxing or wrestling contests), since only 
in these could the risk of a homicide be great enough to inspire a special law 
exempting the death from normal homicide procedure. If we can believe 
Plutarch’s report (Per. 36, 3) that Pericles and Prota goras discussed the 
case of an unintentional killing with a javelin in the course of a pentathletic 
competition, we may perhaps infer that even during a competition such 
a death was not at this time legally exempt from punishment.19

Итак, три возможности, обсуждавшиеся Периклом и Протагором, 
соответствовали афинскому законодательству: нужно было наказать 
невольного убийцу, устроителей соревнований или копье. Неизвест-
но, поднимался ли вопрос о том, чтобы переложить ответственность 
на погибшего (представив его как самоубийцу); также маловероятно, 
чтобы скверна, от которой весь город мог пострадать за безнаказан-
ную смерть, обсуждалась ими всерьез.

Несомненно, Геродот знал об этой дискуссии. Во-первых, историк 
был вхож в ближайший круг Перикла,20 был дружен с Протагором,21 
и неслучайно, что при основании колонии в Фуриях софист и исто-
рик оказались одними из первых поселенцев.22 Во-вторых, даже если 

18 MacDowell (см. прим. 16) 71.
19 M. Gagarin. Self-defence in Athenian Homicide Law // GRBS 19 (1978) 116 n. 24.
20 Для Якоби близость к Периклову кругу была одним из немногих точных 

фактов в биографии Геродота: “Eine der sichersten Tatsachen in Herodots Leben ist 
seine intime Verbindung mit Athen und im besondern mit dem Kreise um Perikles” 
(F. Jacoby. Herodotos // RE Suppl. 2 [1913] 233).

21 Макнил хотел считать их близкими друзьями, распившими не один кра-
тер вина в доме Перикла (R. A. McNeal. Protagoras the Historian // History and 
Theory 25 [1986] 299); более умеренный взгляд на их отношения у Розалинд Томас 
(R. Thomas. The Intellectual Milieu of Herodotus // C. Dewald, J. Marincola (eds.). 
Cambridge Companion to Herodotus [Cambridge 2006] 67–68).

22 Точная дата прибытия Геродота в Фурии нам неизвестна. Якоби считал, 
что он поехал туда позже основной экспедиции (Jacoby [см. прим. 20] 224–226). 
Легран и Виктор Эренберг склоняются к тому, что Геродот принимал участие 
в экспедиции 443 года (Ph.-E. Legrand. Hérodote. Introduction [Paris 1932] 15–16; 
V. Ehrenberg. The Foundation of Thurii // AJP 69 [1948] 169–170). Наиболее реши-
тельным является мнение Пауэлла: “Herodotus could only call himself QoÚrioj if 



М. Н. Казанская52

предположить, что от самих спорщиков Геродот не слышал ничего ни 
о самом казусе, ни об основных приводимых аргументах, то вопрос, ими 
поставленный, явно обсуждался в обществе23 и в особенности в софи-
стических кругах. Как кажется, дискуссия эта получила прямое отра-
жение в трех дошедших до нас произведениях второй половины V в. до 
н. э.: во второй тетралогии Антифонта, в трагедии Софокла Ларисейцы 
и в новелле об Адрасте у Геродота.24 Каждый из этих авторов по-своему 
трактовал этот сюжет, и соответственно, по-своему расставлял акценты, 
стремясь представить свое решение в этой дискуссии. Объединяет эти 
три текста непредумышленное убийство в ситуации, которая a priori не 
представляла особой опасности, и поиск виновного – причем авторы 
стараются всеми способами свести к минимуму вину самого метателя.

1. Вторая тетралогия Антифонта представляет собой обмен реча-
ми в суде между двумя отцами – отцом юноши, погибшим в палестре, 
и отцом юноши, бросившим копье и поневоле ставшим убийцей. Из-за 
совпадения в общем подходе к юридическому казусу и в деталях кон-
кретных дел спор между Периклом и Протагором регулярно приводит-
ся если не как источник Антифонта, то, по крайней мере, как близкая 
параллель.25 Заметим, что, как и в том споре, для Антифонта основным 
является вопрос об уголовной ответственности. Однако, поскольку он 
переносит обсуждение уже в суд (хоть и воображаемый), а это подразу-
мевает форму “истец против ответчика”, то, естественно, винов ность 
третьего лица (или предмета) уже не рассматривается: отец-истец, при-

he had resided as a citizen at Thurii; and since there is no mention of colonists having 
been sent there subsequently to the original foundation early in 443 BC, while on the 
other hand <…> Herodotus had returned to Athens by 430 BC, it was in all probability 
in the actual year 443 BC that he went to Thurii” (Powell [см. прим. 2] 64).

23 Об этом свидетельствует сам Плутарх, говоря, что сын Перикла “выносил 
на осмеяние” частные разговоры отца (™kfšrwn ™pˆ gšlwti).

24 Сопоставление всех трех текстов друг с другом и со свидетельством дис-
куссии Перикла и Протагора, насколько нам известно, ранее не предпринима-
лось, хотя их близость между собой по отдельности была замечена. Разумеется, 
сходство сюжета второй тетралогии с дискуссией Перикла и Протагора, переска-
занной у Плутарха, указывается во всех изданиях Антифонта. Жерне отмечает 
сходство одного пассажа у Антифонта с новеллой об Адрасте (см. прим. 26), а тра-
гедию Ларисейцы привлекает к обсуждению неумышленного убийства М. Гага-
рин в одной из сносок (Gagarin [см. прим. 19] 116 n. 24).

25 L. Gernet (ed.). Antiphon. Discours suivis des fragments d’Antiphon le sophiste 
(Paris 1954) 11–12. М. Гагарин, однако, полагает, что установить зависимость 
Антифонта от дискусии Протагора и Перикла невозможно: “Speculation on the 
infl uence of Protagoras on Antiphon (or vice versa) is futile. Whether or not an actual 
incident gave rise to these (and other) discussions, the story indicates that the causes of 
and responsibility for accidental events occupied the attention of many intellectuals at 
this time” (M. Gagarin [ed.]. Antiphon: the Speeches [Cambridge 1997] 144–145).



53Источник новеллы об Адрасте (Hdt. I, 34–45)

знавая, что убийство было неумышленным, пытается доказать, что мет-
нувшего копье юношу все же следует наказать; отец-ответчик в свою 
очередь – что погибший двигался навстречу летящему копью и поэто-
му именно его следует считать “убийцей” (aÙqšnthj) самого себя.26

Помимо этого отличия, обусловленного жанром текста, у Анти-
фонта дополнительно появляется психологизм, поскольку речи произ-
носятся от лица конкретных персонажей. Наконец, важно, что отец-
истец, стремясь убедить судей в том, что юноша, метнувший копье, 
должен быть наказан, настойчиво утверждает, что в противном случае 
на город падет скверна.27

2. В основе трагедии Софокла Ларисейцы, от которой до нас до-
шло шесть фрагментов (десять стихотворных строк и одна глосса), 
 лежал миф о нечаянной смерти Акрисия от руки Персея, неточно мет-
нувшего диск во время состязаний. Согласно мифу, Акрисий был 
предупрежден оракулом, что погибнет от руки своего собственного 
внука, и потому избегал его, переселившись в Ларису.28 Там Персей 
нашел своего деда и уговорил его вернуться в Аргос; в честь прими-
рения деда и внука были устроены игры. Если реконструкция Пир-
сона29 верна, то у Софокла устроителем соревнований был сам Акри-
сий. В таком случае Софокл усилил трагическую иронию, переложив, 

26 В первой защитной речи отец-ответчик пытается привести все возможные 
аргументы, чтобы переложить вину со своего сына на погибшего юношу, но не 
называет прямо произошедшее “самоубийством”; само же слово aÙqšnthj произ-
носит негодующий отец-обвинитель во второй своей речи (Antiph. B, g, 4 и 11). 
Употребление aÙqšnthj во второй тетралогии было подробно разобрано Жерне: 
L. Gernet. Droit et société dans la Grèce ancienne (Paris 1955) 30–31. 

27 Скверна, связанная с убийством, упоминается во второй тетралогии в об-
щей сложности трижды: дважды ее приводит в качестве аргумента отец-истец 
( Antiph. B, a, 2; g, 8; 10–11), и один раз этого вопроса касается отец-ответчик 
( Antiph. B, b, 8–9). Паркер отмечал, что в Тетралогиях вообще вопрос о скверне 
поднимается значительно чаще, нежели в настоящих судебных речах: R.  Parker. 
 Miasma: Pollution and Purifi cation in Early Greek Religion (Oxford – New York 22003) 
126. Согласно Жерне, именно вопрос о скверне позволяет сблизить вторую тетра-
логию с новеллой об Адрасте: Gernet (см. прим. 25) 80 n. 2.

28 E. Kuhnert. Perseus // W. H. Roscher (Hg.). Ausführliches Lexikon der Griechi-
schen und Römischen Mythologie III (Leipzig 1887–1909) 1993.

29 A. C. Pearson (ed.), The Fragments of Sophocles (Cambridge 1917) 47–48; того 
же мнения придерживается и Kuhnert (см. прим. 28), ibid.; Зелинский же пола-
гал, что устроителем состязаний был царь Ларисы Тевтамид. В самом фрагменте 
нет определённых указаний, о ком идет речь; единственным указанием в пользу 
того, что устроителем был Акрисий, может служить глагол khrÚssetai, стоящий 
в медии; однако, как отмечает Пирсон в комментарии, медиальная форма может 
иметь каузативный оттенок (“заставляет объявить”) и не обязательно подразуме-
вает заинтересованность агента.



М. Н. Казанская54

насколько возможно, вину на убитого (Акрисий “виноват” в своей ги-
бели не только тем, что оказался на пути диска, но и тем, что сам же 
и устроил соревнование) и уменьшив, соответственно, вину убийцы. 
Вина Персея, кроме того, облегчена, во-первых, тем, что это был уже 
третий его бросок и что в самый момент броска его то ли толкнул, то 
ли помешал ему, подойдя слишком близко, дотиец Элат,30 во-вторых, 
попадание было не прямым – диск отскочил от земли; наконец, если 
Пирсон прав в своей реконструкции, рана не была смертельной и 
Акрисий умер не сразу.

Более чем вероятно, что божественное предостережение также 
играло важную роль в Larisa‹oi, хотя ни один из сохранившихся 
фрагментов Софокла на это прямо не указывает: о существовании ора-
кула нам известно из пересказа Ферекида, сохранившегося в схолиях 
в Аполлонию Родосскому, и из Аполлодора;31 сам жанр трагедии пред-
полагает перенос вопроса о вине из сферы юридической в сферу этики 
и традиционных верований.32 Заметим, наконец, что незначительные 
изменения в деталях – Персей метал диск, а не копье – не должны 
были помешать публике (или той ее части, которая либо слышала о 
дискуссии Перикла и Протагора, либо же просто знала о случившемся 
с Эпитимом из Фарсала) провести параллель между мифом и совре-
менностью.

3. Новеллу об Адрасте, Крезе и Атисе следует, как кажется, счи-
тать еще одним отражением в литературе этой юридической дискус-

30 Soph. fr. 380 Radt: ka… moi tr…ton ·…ptonti DwtieÝj ¢n¾r / ¢gcoà prosÁyen 
”Elatoj ™n disk»mati. Дошедший текст явно испорчен; для глагола prosÁyen 
предлагались разные замены. В словаре LSJ глаголу в этом фрагменте придается 
значение ‘приблизиться’ (‘came very near me’), но не приводится параллелей для 
подобного значения. Август Наук предлагал конъектуру prosÍxen: хотя это ис-
правление минимально, смысл получается несколько странным (сложно предста-
вить себе ситуацию во время соревнований, когда бы один атлет бросился к дру-
гому во время броска); дальше отходит от сохранившегося текста Харрис, заменяя 
рукописное ¢gcoà prosÁyen на ¢gkînoj ¼yat’ (“коснулся локтя”): H. A. Harris. 
A fragment from the Larissaioi of Sophocles // CR 24 (1974) 4–5.

31 Scholia in Ap. Rhod. 4, 1090 (= FHG I, 76); [Apollod.] Bibl. II, 47. 
32 Так, Жан-Пьер Вернан, в общем с Видаль-Наке труде о греческой трагедии, 

обсуждая регулярное использование трагиками юридических терминов и поня-
тий, замечает, что употребляются они иначе, нежели в судебном красноречии: 
“Aucune tragédie n’est en effet un débat juridique, pas plus que le droit ne comporte 
en lui-même rien de tragique. Les mots, les notions, les schèmes de pensée sont utilisés 
par les poètes tout autrement qu’au tribunal ou chez les orateurs. Hors leur contexte, ils 
changent en quelque sorte de fonction. Sous la plume des Tragiques, ils sont devenus, 
mêlés et opposés à d’autres, les éléments d’une confrontation générale des valeurs, 
d’une mise en question de toutes les normes… ” (J.-P. Vernant, P. Vidal-Nacquet. Mythe 
et tragédie en Grèce ancienne [Paris 1986] 22–23).



55Источник новеллы об Адрасте (Hdt. I, 34–45)

сии V в. Геродот действует в значительной мере подобно Софоклу, 
взяв эпизод, известный ему лишь в самых общих чертах,33 придав ему 
сходство с несчастным случаем на спортивном состязании и таким 
образом внося собственный вклад в последовавшую за ним дискус-
сию. Геродот избрал для гибели Атиса момент, когда другие охотники 
были свидетелями тому, что убийство было неумышленным: для это-
го наиболее подходящим был заключительный этап охоты на круп-
ного зверя, когда тот уже запутался в сетях, а охотники, окружив его, 
мечут в него дротики.34 И так же, как юноша из второй тетралогии 
Антифонта и, вероятно, Эпитим из Фарсала погибли из-за замкнутого 
округлого пространства стадиона, Атис был ранен, поскольку охот-
ники стояли кругом.

Общим с рассмотренными ранее текстами является то, что Геродот 
освобождает убийцу не только от злого умысла, но и легкомыслия или 
недосмотра: идти на охоту Адраст не хочет и соглашается сопровож-
дать Атиса лишь под давлением Креза, которому он обязан (’W basileà, 
¥llwj m�n œgwge ¨n oÙk ½ia ™j ¥eqlon toiÒnde· <...> Nàn dš, ™pe…te 
sÝ speÚdeij kaˆ de‹ toi car…zesqai (Ñfe…lw g£r se ¢me…besqai 
crhsto‹si), poišein e„mˆ ›toimoj taàta…); царь сам предлагает, чтобы 
Адраст на охоте не ограничивался охраной его сына, но и участвовал 
в ней (PrÕj d� toÚtJ kaˆ sš toi creÒn ™sti „šnai œnqa ¢polamprunšai 
to‹si œrgoisi· patrèiÒn te g£r to… ™sti kaˆ prosšti ·èmh Øp£rcei). 
Даже сам Крез может осудить Адраста не более, нежели тот осудил 
себя сам (œcw, ð xe‹ne, par¦ sšo p©san t¾n d…khn, ™peid¾ sewutoà 
katadik£zeij q£naton. E�j d� oÙ sÚ moi toàde toà kakoà a‡tioj, e„ m¾ 
Óson ¢škwn ™xerg£sao, ¢ll¦ qeîn koÚ tij…). Неосмотрительность 
Креза, на против, подчеркнута: он, несмотря на предупреждение, что 
Атис погибнет от железного копья, уступил просьбам сына и отпустил 
его на охоту; более того, он приставил к нему человека, которого уже 

33 Для трагедии, см.: P. Burian. Myth into Muthos: The Shaping of Tragic Plot 
// P. E. Easterling (ed.). Cambridge Companion to Greek Tragedy (Cambridge 1997) 
183–186. В отношении Геродота здесь возникает методологическая сложность: 
комментаторы зачастую объясняют те или иные детали рассказа (в особенности 
новеллы) возводя их к “устному источнику” Геродота. Напротив, так называемые 
“программатические” речи – к примеру, спор семи персов о наилучшей форме 
правления (III, 80–82) – трактуются как отражение мысли самого Геродота или же 
политических дебатов в Афинах V в. Необычность эпизода об Адрасте состоит 
в том, что он является, с одной стороны, новеллой, а с другой стороны, как мы 
постараемся показать, имеет и “программную” составляющую. 

34 Описание этого этапа нам сохранил Ксенофонт: ™n toÚtJ d� tù kairù aƒ 
m�n kÚnej proske…sontai· aÙtoÝj d� cr¾ fulattomšnouj aÙtÕn ¢kont…zein, kaˆ 
b£llein l…qoij, periistamšnouj Ôpisqen kaˆ polÝ ¥pwqen, ›wj ¨n katate…nV 
prowqîn aØtÕn tÁj ¥rkuoj tÕn per…dromon (Xen. Cyn. 10, 10).



М. Н. Казанская56

однажды коснулась скверна. Общим у Геродота с Ларисейцами явля-
ется то, что божественному участию в трагедии Креза отводится важ-
ное место (оно упоминается трижды в течение рассказа); сближает их 
и усиленное использование трагической иронии (стремясь избежать 
несчастья, Крез лишь приближает его; обещав ¢me…besqai crhsto‹si, 
благодарный Адраст, по воле случая, отплачивает своему благодетелю 
тем, что убивает его сына, и т. д.).

О том, что сама структура новеллы и наличие в ней таких элемен-
тов, как вестник, напоминает трагедию, уже было сказано выше: Рикс 
даже называл этот эпизод “трагедией в прозе”.35 Однако есть один эле-
мент, подмеченный Альбином Лески, который показывает, что Геро-
дот не мог пересказывать настоящую трагедию:36 Адраст покончил 
с собой на гробнице Атиса – будь источником трагедия, самоубийство 
должно было быть показано прямо на сцене, что невозможно в антич-
ном театре. Исходя из этого Кьяссон, который видел во всем эпизоде 
сильное влияние трагедии, сделал вывод, что Геродот в этом “финале” 
выходит за рамки своей поэтической модели;37 в частности, он за-
ключил, что фраза sugginwskÒmenoj ¢nqrèpwn e�nai tîn aÙtÕj Édee 
barusumforètatoj превращает Адраста в своего рода †stwr (надо 
 полагать, †stwr kakodaimon…hj). Хотя мы совершенно не согласны 
с последним выводом,38 кажется правильным, что влияние трагедии 

35 Riecks (см. прим. 8) 32.
36 Как это старались доказать в особенности Денис Пейдж, Бруно Снелль и, 

несколько менее настоятельно, Лоро: D. L. Page. “An Early Tragedy on the Fall of 
Croesus? // PCPhS 188 (1962) 47–49; Snell (см. прим. 9); B. Laurot. “Remarques sur 
la tragédie de Crésus // Ktema 20 (1995) 98–103.

37 Chiasson (см. прим. 3) 13: “I would like to suggest another interpretation of 
Herodotus’ method in the Atys/Adrastus story – one that places greater emphasis upon 
the extraordinary, indeed “hyper-tragic” ending of the episode as a means whereby 
Herodotus consciously abandons his poetic model and marks his own achievement in 
a new genre, transcending the possibilities of the tragic stage with a second climax that 
evokes and subsumes the previous periodic description of Atys’ death at the hands of 
Adrastus”.

38 Кьяссон сближает выражение t î n  a Ù t Õ j  É d e e  barusumforètatoj 
с формулой tîn ¹me‹j ‡dmen, регулярно встречающейся в этнографических пас-
сажах у Геродота, когда он упоминает то, что известно всем грекам (Chiasson 
[см. прим. 3] 15–16). Затем, на основании того, что Геродот использовал схожую 
конструкцию в заключении новеллы об Адрасте, он делает следующий вывод: 
“In describing Adrastus’ abject misery, therefore, Herodotus uses an idiom most closely 
paralleled by the description of superlative marvels in the realm of ethnographic re-
search. No less remarkable is the skill with which Herodotus seamlessly introduces 
the voice of the histor into his account of Adrastus’ death” (ibid., 16). Интерпретация 
Кьяссона находится под сильным влиянием работ Р. В. Мансон и М. Р. Криста, 
искавших “двойников” Геродота среди персонажей Истории (R. V. Munson. The 



57Источник новеллы об Адрасте (Hdt. I, 34–45)

в данном эпизоде – скорее внешнее и что Геродот не использует тра-
гедию на сюжет о смерти Атиса, но выступает как историк, сознатель-
но использующий возможности нового жанра. Геродот, вместе с тем, 
стремится дать свое решение в споре об ответственности за случай-
ную смерть с точки зрения истории. При этом очевидно, сколь видное 
место уделяется неизбежности – именно это отличает ответ Геродота 
от чисто юридического подхода, который, скорее всего, был харак-
терен для дискуссии Перикла и Протагора и несомненно – для тетра-
логии Антифонта. Если тех интересовало, кого следует наказать за 
 неумышленное убийство, и они смотрели на ситуацию исходя из на-
стоящего, требующего отмщения за прошлое, то взгляд историка ищет 
общую закономерность за частным случаем. Начав издалека, Геродот 
выводит, словно решая математическую задачу, цепь естественных че-
ловеческих действий и реакций, которые приводят к трагедии: Крез 
естест вен ным образом старается защитить сына, а Атис столь же есте-
ственным образом старается сохранить репутацию смелого человека; 
Крез уступает перед логичными доводами и настоятельным желани-
ем сына, но приставляет к нему для безопасности Адраста. Един-
ственной случайностью является то, что копье попало в Атиса, но и 
эта случайность была предопределена божеством. Читателям каза-
лось неверо ятным милосердие, проявленное Крезом к Адрасту:39 но 
главным для Геродота в данной новелле является не достоверность 
психологических портретов, а демонстрация силы неизбежности, ее 
неодолимости усилиями человека. Даже Крез вынужден признать, что 
не может наказать Адраста, поскольку они в равной степени ответ-
ственны за прои зошедшее; в то же время, когда Адраст сам приговари-
вает себя к смерти, Крез не останавливает его, тем самым признавая 
справед ливость наказания. Некоторая психологическая непоследова-
тельность объясняется тем, что в основу рассказа лег случай, до того 
уже подвергшийся тщательному теоретическому анализу (т. е. не слу-
чай с Эпитимом, а юридический казус).

Итак, как кажется, новелла об Адрасте появилась в Истории Ге-
родота следующим образом. Геродот знал, что первым несчастьем, по-
стигшим богатого и могущественного Креза, была гибель его сына на 

Madness of Cambyses (Herodotus 3, 16–38) // Arethusa 24 [1991] 43–65; M. R. Christ. 
Herodotean Kings and Historical Inquiry // CA 13 [1994] 167–202). Однако, если 
пытаться услышать в данном пассаже “голос изыскателя” (the voice of the histor), 
то голос этот может принадлежать только самому Геродоту: вводя уточняющее 
придаточное tîn aÙtÕj Édee, Геродот показывает относительность суперлятива 
barusumforètatoj и постепенно готовится перейти к повествованию о после-
дующих событиях.

39 Asheri (см. прим. 3) 107 ad I, 45, 2.



М. Н. Казанская58

охоте при неясных обстоятельствах. Но простого упоминания об этом 
было бы недостаточно, чтобы показать, сколь большим несчастьем 
это было для Креза, и следовательно, необходим был развер нутый эпи-
зод с описанием обстоятельств смерти, и в особенности с драмати-
ческими событиями и речами персонажей. Поэтому Геродот исполь-
зовал отсутствие точных сведений, чтобы придать обстоятельствам 
смерти Атиса сходство с несчастным случаем на соревновании, ши-
роко обсуждавшимся в Афинах. Подобное восполнение недостающих 
исторических деталей представляется нам вполне вероятным: не при-
писывал ли Геродот схожим образом речи, которых он не мог слышать, 
своим персонажам, чтобы не только оживить рассказ, но и дать нена-
вязчивую оценку их характера, намерений и поступков? Согласно фор-
мулировке Генри Иммервара, “the historian reconstructs the past by using 
all the aspects of imagination except invention”.40

Наконец, остается сказать несколько слов о датировке. Когда имен-
но произошел несчастный случай с Эпитимом из Фарсала, мы не знаем. 
Terminus ante quem – 443 г. до н. э., поскольку разговор между Пери-
клом и Протагором должен был происходить до экспедиции в Фурии. 
Terminus post quem определить сложнее, но исходя из того, что (а) Пе-
рикл к тому времени уже давно был у власти, что (б) Протагор должен 
был обжиться и утведить свою репутацию в Афинах, что (в) сын Пе-
рикла, Ксантипп, должен был уже достаточно взрослым, чтобы же-
ниться, – наиболее вероятным является период между 448/9 и 443 го-
дами. В это время Геродот как раз был в Афинах41 и мог участвовать 
в дискуссии, выступив с публичным чтением новеллы об Адрасте. 
Трагедию Ларисейцы Зелинский считал ранней42 – по его мнению, 
она была третьей частью трилогии Персеида (вместе с трагедиями 
Акрисий  и  Даная); таким образом, эта трилогия могла быть поставле-
на  несколькими годами ранее Антигоны. Скорее всего, новелла об 
Адрасте и трагедия Софокла были написаны сразу после несчастного 
случая с Эпитимом и служили откликом на дискуссию между Пе-
риклом и Протагором: необычные происшествия на спортивных со-
стя заниях достаточно скоро забываются, а такая смена деталей, как 

40 Immerwahr (см. прим. 8) 4.
41 Jacoby (см. прим. 20) 237–242; Legrand (см. прим. 22) 29–32.
42 “На эту трагедию (Акрисий. – М. К.) ссылается сам Софокл в Антигоне, 

стих 944 сл.; следовательно, она принадлежит к числу ранних. Это подтверждает-
ся и тем обстоятельством, что она, будучи лишена развязки – таковой могло быть 
только исполнение пророчества – мыслима только внутри трилогии, последней 
драмой которой должна быть та, которая содержала требуемую развязку, то есть 
Ларисейцы. Итак, наша трагедия принадлежала к эсхиловскому периоду твор-
чества Софокла, когда он еще не отказался от трилогического принципа своего 
учителя” (Ф. Ф. Зелинский. Софокл. Драмы III [М. 1915] 242–243).



59Источник новеллы об Адрасте (Hdt. I, 34–45)

у Геродота и Софокла (у первого состязание заменяется на охоту; 
у второго метание копья – на метание диска), возможна только, если 
впечатление от инцидента еще свежо. И напротив, вторая тетралогия 
Антифонта могла быть создана несколько позже,43 поскольку все де-
тали описаны  точно, а сам случай предстает как типичный пример 
неумышленного убийства, который не поддается однозначному юри-
дическому толкованию.44

М. Н. Казанская
СПбГУ – Сорбонна

Les origines de la nouvelle d’Adraste (Hdt. I, 34–45) sont incertaines. La majorité 
de chercheurs s’accordent à dire que l’information historique dont disposait Héro-
dote était très mince: en toute probabilité, il savait seulement que le fi ls de Crésus 
fut victime d’un accident de chasse. En tel cas, l’historien a du suppléer tous les 
détails de ce long épisode – ce qui est indirectement confi rmé par le fait qu’il 
s’abstient de toute évaluation de sources ou d’autre intervention dans son récit 
durant onze chapitres. 
 La nouvelle d’Adraste tourne autour de la question suivante: qui des trois 
participants est responsable de ce meurtre involontaire? Prenant cela comme point 
de départ dans notre reconstruction, nous proposons de rapprocher la trame de cet 
épisode et la discussion entre Protagoras et Périclès sur la mort d’Epitime de 
Pharsale lors d’une compétition athlétique. Cette discussion, rapportée par Plutarque 
(Plut. Per. 36), comportait des implications juridiques, religieuses et morales, et 
a infl uencé plusieurs auteurs: Antiphon dans la Deuxième Tétralogie et Sophocle 
dans la tragédie Larissaioi ont tente, dans les limites imposées par le genre, de 
donner une solution à la question de responsabilité. Hérodote, dans la nouvelle 
d’Adraste, a cherché de donner la sienne du point de vue historique.

43 Определить время написания Тетралогий сложно. Довер в своей статье о 
хронологии речей Антифонта не берется решить вопрос о датировке Тетралогий 
и только приводит стилистические аргументы – сначала в пользу ранней, а затем 
в пользу поздней даты: K. J. Dover. The Chronology of Antiphon’s Speeches // CQ 
44 (1950) 56–59. М. Гагарин в введении к изданию Антифонта предполагает, что 
Тетралогии были написаны раньше дошедших до нас судебных речей и что их 
следует датировать 430-ми годами, если не раньше (Gagarin [см. прим. 25] 4–5).

44 Ср. Gernet (см. прим. 25) 11.



Elena Ermolaeva60

Elena Ermolaeva

MATRO PITANEUS CONVIVIUM ATTICUM  1. 95–97 
AND ILIAS  2. 557–558*

Our knowledge of Homeric epic texts is based on manuscripts, papyrus 
fragments, the earliest of which date to ca. 300 BC, and indirect sources 
such as quotations in ancient authors, scholia, and works of Byzantine 
lexicographers and scholars. In this paper, I suggest a possible additional 
source, Greek epic parody, namely Attic Dinner Party by Matro of Pitane.1

Matro fl ourished probably in the last quarter of 4th or at the beginning 
of the 3rd century BC, that is, before the activities of the Alexandrian critics 
Zenodotus, Aristophanes of Byzantium, and Aristarchus.2 Our knowledge 
of the state of Homeric text in 4th century BC, before the fl oruit of the 
Alexandrian scholarship, depends mainly on quotations in Plato,3 Ari-
stotle,4 and orators.5 The question is whether Homeric text used by Matro 
has readings different from those of the post-Alexandrian vulgate, papyri, 
ancient scholia, medieval manuscripts, and editions.

Matro’s hexametrical parody with a conventional title Convivium Atti-
cum (SH 534) is preserved only in Athenaeus’ Deipnosophists (4. 134 d – 
137 c): a long quotation of 122 verses is the only source of our knowledge 
of the parody.6 Very little is known about Matro himself: only his name, 

* My thanks for the stimulating questions go to Alexander Gavrilov, Alexander 
Verlinsky and Vsevolod Zelchenko after my talk about Matro Pitaneus at the confe-
rence in St. Petersburg University in March 2010, and also to Natalie Tchernetska for 
improving the English of this article.

1 P. Brandt (ed.), Parodorum epicorum Graecorum et Archestrati reliquiae (Leipzig 
1888); E. Degani (ed.), Poesia parodica greca (Bologna 1982, 21983); H. Lloyd-Jones, 
P. Parsons (edd.), Supplementum Hellenisticum (Berlin – New York 1983) fr. 534–540.

2 S. D. Olson, A. Sens, Matro of Pitane and the Tradition of Epic Parody in the 
Fourth Century BCE. Text, Translation and Commentary, American Philological 
 Association. American Classical Studies 44 (Atlanta 1999).

3 G. E. Howes, “Homeric Quotations in Plato and Aristotle”, HSCPh 6 (1895) 
153–237; C. Dué, “Sunt Manes: Homer, Plato, and Alexandrian Allusion in Propertius 
IV, 7”, CJ 96 (2001) 401–413.

4 A. Römer, “Die Homerzitate und die homerischen Fragen des Aristoteles”, Sit-
zungsberichte der Bayerishen Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse (1884) 
264–314; M. Sanz Morales, El Homero de Aristóteles (Amsterdam 1994). 

5 M. Haslam, “Homeric Papyri and Transmission of the Text”, in I. Morris, B. Pow-
ell (edd.), A New Companion to Homer (Leiden 1997) 74–76.

6 Totally 142 verses of Matro are preserved in Athenaeus’ Deipnosophists.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



61Matro Pitaneus Convivium Atticum 1. 95–97 and Ilias 2. 557–558

a place where he came from – Pitane, and a fact that he was a parodist.7 
Pitane was an old Aeolian city located on the Mysian coast in Asia Minor, 
probably a small and insignifi cant place.8 In his poem Matro mentions the 
names of real historical persons of the second half of the 4th c. BC who lived 
in Athens or elsewhere.9 The poem begins with the following words:

De‹pn£ moi œnnepe, Moàsa, polÚtrofa kaˆ m£la poll£, 
§ XenoklÁj ·»twr ™n 'Aq»naij de…pnisen ¹m©j: 

D. Olson and A. Sens suggest that Matro used the text of Homer 
“arguably quite typical of his time, in that it seems to have diverged from 
Hellenistic vulgate in a number of minor but telling particulars”.10 Let us 
consider vv. 1. 95–97, which are the most telling among the divergences:

pa‹j dš tij ™k Salam‹noj ¥gen™k Salam‹noj ¥gen triska…dekaka…deka n»ssaj,
l…mnhj ™x ƒerÁj, m£la p…onaj, §j Ð m£geiroj 
qÁke fšrwn, †n' 'Aqhna…wn†n' 'Aqhna…wn katškeinto f£laggejf£laggej. 

A slave brought thirteen ducks from Salamis,
From the sacred sea, very fat ones, which the cook
Served where the ranks of Athenians were reclining 
 (Tr. by D. Olson, A. Sens).

The verses are a parody to Il. 2. 557–558,11 a famous passage describing 
the Salamis contingent of Ajax in the Catalogue of Ships, one of the most 
problematic passages of the Iliad, suspected because of an alleged Athenian 
interpolation:

A‡aj d' ™k Salam‹noj ¥gen™k Salam‹noj ¥gen duoka…dekaka…deka nÁaj, 
stÁse d' ¥gwn †n' †n' ̕Aqhna…wnAqhna…wn ƒstanto f£laggejf£laggej. 

Verse 558 is absent from manuscripts and papyri and attested only in the 
ancient authors,12 the earliest of which is Strabo 9. 1. 10 (the late 1st century 

7 Olson, Sens (n. 2) 3–5. 
8 Ibid. 3.
9 Ibid. 3–4.
10 Ibid. 19. There are fi ve examples: fr. 1. 3 (Od. 6. 164); fr. 1. 20 (Il. 23. 61); fr. 1. 

31 (Il. 24. 724); fr. I, 95 (Il. 2. 557); fr. 1. 97 (Il. 2. 558).
11 This similarity was noticed by Brandt (n. 1) 69; SH ad loc.; M. J. Apthorp, The 

Manuscript Evidence for Interpolation in Homer (Heidelberg 1980) 171–173; appa-
ratus criticus of the M. West edition of the Iliad (Stuttgart – Leipzig 1998); Olson, 
Sens (n. 2) 129. Matro’s parody has also political character; for his audience, the topic 
of the Salamis possession must have been important, because in 318 BC, the Athenians 
lost Salamis again, after its inhabitants voluntary had given it to the Macedonians: 
Olson, Sens, ibid.

12 See the apparatus criticus of the Iliad edition by M. West (n. 11); by Th. W. Al-
len (Oxford 2000 = 1931).



Elena Ermolaeva62

BC – the beginning of AD). Most part of scholars consider this verse as 
an Attic political interpolation inserted to the Catalogue of Ships by Solon 
or Peisistratus in favour of Athens against Megara over the possession of 
Salamis.

In scholia vetera to Iliad Aristonicus adduces Aristarchus’ arguments 
to justify why verse Il. 2. 558 should be rejected (А 3. 230 ad loc.):

paraithtšon ¥ra ™ke‹non tÕn st…con tÕn ™n tù KatalÒgJ ØpÒ tinwn 
grafÒmenon stÁse d' ¥gwn †n' 'Aqhna…wn †stanto f£laggej: oÙ g¦r 
Ãsan plhs…on A‡antoj 'Aqhna‹oi (4. 326).

The story about the Attic interpolation is not mentioned13 either because 
Aristarchus does not know of it or rather because he strictly follows the 
principle of interpreting on the base of the internal evidence: “Omhron ™x 
`Om»rou safhn…zein.14 At least it is clear that the primary impulse for his 
athetese was the presence of v. 558 in some mss. but not in others. The 
words ØpÒ tinwn grafÒmenon mean that the v. 558 could be in the copies 
of Iliad before the Aristarchus edition (or editions).15 If Aristonicus had in 
view the discrepancies in the post-Aristarchean mss., his paraithtšon on 
behalf of Aristarchus would have been pointless.

The question whether v. 558 was interpolated into the Catalogue of 
Ships by Solon (or Peisistratus) at the end of 6th century BC is a separate 
and complicated question, which can not be treated in this paper.16 I only 

13 This anecdote is absent also from the scholia vetera et recentiora and scholia 
 recentiora Theodori Meliteniotis. It is mentioned only in the later scholia exegetica 
Didymus ad 2. 558 (H. Erbse [ed.], Scholia Graeca in Homeri Iliadem I [Berolini 
1969]): stÁse d' ¥gwn, †n' 'Aqhna…wn †stanto f£laggej:

gr£fei d� kaˆ tÕn SÒlwnoj lÒgon, éj tinej, paralÒgwj, tÕ †n' 'Aqhna…wn 
†stanto: ™n g¦r tÍ prètV oÙk † e�ce poi»sei † toàto, ¢ll' ¹ ¢kolouq…a 
oÛtwj, “o‰ d' 'Argoj <t'> e�con” (ВСЕ 3).

14 R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship (Oxford 1968) 227; M. West, 
 Stu dies in the Text and Transmission of the Iliad (München – Leipzig 2001) 926–928.

15 Apthorp (n. 11) 166–167 presumes that the tinej could be pre-Aristarchean.
16 From extensive literature on the subject I mention several views: W. Leaf, The 

Iliad I (London 1902) 92 (“No line in the Iliad can be more confi dently dated than 
this to the sixth century”); G. M. Bolling, The External Evidence for Interpolation 
in Homer (Oxford 1998 = 1925) 72–73 (interpolation); Allen (n. 12) ad loc. (“Ver-
sus Athenis saec. sexto retractus; versus plures de Aiacis imperio resectos esse puta-
veris”); J. A. Scott, “Athenian Interpolations in Homer, Part I. Internal Evidence”, 
CPh 6 (1911) 419–428; idem, “Athenian Interpolations in Homer, Part II. External 
Evidence”, CPh 9 (1914) 395–409 (convincingly argues that Il. 2. 558 was not an 
interpolation); G. S. Kirk, The Iliad: Commentary I (Cambridge 1985) 207–209 (con-
siders this line to be pre-rhapsodic); E. Visser, Homers Katalog der Schiffe (Stuttgart – 



63Matro Pitaneus Convivium Atticum 1. 95–97 and Ilias 2. 557–558

touch upon it considering whether v. Il. 2. 558 might have been attested in 
the Homer manuscripts in the 4th c. BC. It is commonly accepted that two 
pieces of evidence attest its presence, but both are indirect and questionable, 
as we shall see.

The earliest is found in Aristotle’s Rhetoric 1375 b 29–30: oŒon 
'Aqhna‹oi `Om»rJ m£rturi ™cr»santo perˆ Salam‹noj. Aristotle refers 
to the authority of Homer on the possession of Salamis but he does not cite 
any concrete verses. Some commentators presume that Aristotle implies 
v. Il. 2. 557–558.17

The second evidence comes from Dieuchidas of Megara, a historian 
presumably of the 4th century BC, the author of Megarika (FGrH 485 F 6 
Jacoby).18 Diogenes Laertius draws on Dieuchidas in Lives of Philosophers 
1. 57. The text is corrupt and it is not clear what Dieuchidas actually means. 

T£ te `Om»rou ™x ØpobolÁj gšgrafe ·ayJde‹sqai, oŒon Ópou Ð 
prètoj e‡lhcen, ™ke‹qen ¥rxesqai tÕn ™cÒmenon. m©llon oân SÒlwn 
“Omhron ™fètisen À Peis…stratoj, <Öj œph tin¦ ™nšbalen e„j t¾n 
po…hsin aÙtoà> éj fhsi Dieuc…daj ™n pšmptJ Megarikîn. Ãn d� 
m£lista t¦ œph taut…: “oƒ d' ¥r' 'Aq»naj e�con” kaˆ t¦ ˜xÁj.19

He (Solon) legislated that the poem of Homer be recited on cue, i. e. at the 
point where the fi rst recite ended, from there the next one must begin. As 
Dieuchidas says, in the fi fth book of the Megarian Histories, Solon brought 
more light to Homer than did Peisistratos, <who introduced certain words 
to his poem>; the line most referred to is this: “Those who dwelt at 
Athens…” (Hom., Il. 2. 546), and that which follows.

In 1. 48, Diogenes Laertius writes that Solon interpolated v. Il. 2. 557–
558 into the Catalogue of Ships, but the testimony of Dieuchidas, whom 
he mentions as an ancient Megarian historian, is quite obscure and it 
does not cite v. Il. 2. 557–558 explicitly.

Leipzig 1997) 449–454; J. Latacz (hg.), Homers Ilias. Gesamtkommentar II, Zweiter 
Gesang (B). Fasz. 2: Komm. von C. Bruegger, M. Stoevessandt, E. Visser (München – 
Leipzig 2003) 179–180 (Il. 2. 558 “nicht vom Iliasdichter stammt”); West (n. 14) 
180 f. (the political interpolation).

17 E. M. Cope (ed.), The Rhetoric of Aristotle with a Commentary (rev. by 
J. E. Sandys) I (London – Cambridge 1877) 274–275; C. Rapp (ed.), Aristoteles Rheto-
rik, Aristoteles Werke in Deutscher Übersetzung 4 (Darmstadt 2002) 515.

18 U. von Wilamowitz, Homerische Untersuchungen (Berlin 1884) 239 ff; 
E. Schwartz, “Dieuchidas”, RE 5 (1903) 480–481; P. von der Mühll, Kritisches Hypo-
m nemata zur Ilias (Basel 1952) 56; J. A. Davison, “Dieuchidas of Megara”, CQ N. S. 9 
(1959) 216–222; Pfeiffer (n. 14) 6; K. Meister, “Dieuchidas”, Brill’s New Pauly. Brill On-
line; P. Liddel, “Dieuchidas”, in I. Worthington (ed.), Brill’s New Jacoby Online (2010).

19 The text and translation according to Brill’s New Jacoby (n. 18). On various 
interpretations of Dieuchidas’ words see Davison (n. 18) 216.



Elena Ermolaeva64

Thus we see that the considered testimonies of 4th c. BC are nothing but 
the common knowledge of the story about the authority of Homer in the 
solution of the confl ict between Athenians and Megarians. Bolling20 and 
Apthorp21 believe that Aristotle, Dieuchidas, Matro knew Il. 2. 557–558 
from the story about arbitration and that this verse was an interpolation 
originating in the anecdote. I would rather agree with those who doubt the 
authenticity of the story, and think that Megarians might have invented it 
“to try to discredit the Athenian text of Homer which so unmistakably asso-
ciated Ajax with the Athenians”.22 Herodotus does not mention this story 
when he writes (5. 66) that among the new names given by Cleisthenes to the 
tribes was the name of hero Ajax as a neighbour and an ally of Athens.23

Let us return to the question how Matro’s text sheds light on the problem 
of the interpolation of v. 588.

Matro constantly refers to the Catalogue of Ships (fr. 1, vv. 40, 48, 50, 
69, 88, 95, 108, 119–120, 122; fr. 3, vv. 1, 4; fr. 5, v. 3),24 probably because 
this part of Iliad was well-known to the audience thanks to rhapsodic 
recitations,25 and because it can be easily parodied as a monotonous 
catalogue of banquet courses (for comparison: Archestratus, the author of 
Hedupatheia, another gastronomic epic parody of the 4th century BC, also 
uses the catalogue form).

I would like to offer some observations on vv. 1. 95–97.
95 (557) pa‹j dšpa‹j dš sounds like A‡aj d'A‡aj d' at the beginning of the verse; 

n»ssajn»ssaj like nÁajnÁaj at the end (nÁssa is the epic/ionic form for Attic 
nÁtta – “duck”).

triska…dekatriska…deka. Why is there triska…deka, and not the reading of the 
Homeric manuscripts duoka…deka?26 I suggest that Matro’s triska…deka 
is a hyperbole to produce a comic effect: there are twelve ships in Homer, 
whereas we have thirteen ducks. Seven verses below there is an indisputable 

20 Bolling (n. 16) 73.
21 Apthorp (n. 11) 165–177.
22 Convin cing argumentation against its authenticity is in: J. A. Davison, “Peisis-

tratus and Homer”, TAPhA 86 (1955) 17. Already Plutarchus’s Vit. Solon. 10 doubts the 
authenticity of the story. 

23 Von der Mühll (n. 18) 57 n. 75: “Für die Bezeugung von 558 ist wichtig Herodot 
5, 66”. 

24 Olson, Sens (n. 2) 22.
25 M. West assumes that “episodic recitation was the norm” even later in Classical 

period, referring to Aelian’s list of the most popular passages for recital (V. H. 13. 14), 
the Catalogue of Ships among them (West [n. 14] 9).

26 All Iliad manuscripts give duoka…deka, moreover the ship numbers in different 
contingents in the Catalogue of Ships are 100, 90, 80, 60, 50, 40, 30, 22, 12, 11, 9, 7, 
3 but never 13 (Visser [n. 16] 221–222). In Euripides’ Catalogue of Ships (Iph. Aul. 
289–293) Ajax brought also twelve ships (W. Stockert, Euripides. Iphigenie in Aulis II 
[Wien 1992] 271–272).



65Matro Pitaneus Convivium Atticum 1. 95–97 and Ilias 2. 557–558

hyperbole triska…deka mÁnaj (v. 103) in the same metrical position at the 
end of the verse: “sweet-faced porridge, which Hephaestus worked to boil, 
cooking it for thirteen months in an Attic pot”.27 It would be interesting 
to know whether the number triska…deka meant to Greeks the same as 
“a baker’s dozen” to us. So far, I could not fi nd an answer to this question.

Possibly, more plausible is the the opinion of Olson and Sens28 who 
believe, following Brandt29 and Lloyd-Jones and Parsons,30 that Matro had 
triska…deka and not duoka…deka in his text of Iliad. They refer to the 
varia lectio of Pamphilus tr…a <kaˆ dška> known from the scholia vetera 
in Il. 2. 558 (Herodianus) and from Eustathius in Iliad 284. 40.

Between v. 95, 97 which are allusions to Il. 2. 557; 558 Matro puts a 
verse probably written de suo31 and probably in order to adapt the verses 
from the Cataloque of Ships to the gastronomic context of his poem. 

The expression l…mnhj ™x ƒerÁjl…mnhj ™x ƒerÁj is puzzling because there was neither 
sacred nor any lake on Salamis. In their commentary, Olson and Sens 
propose the following explanation: “Salamis has no lakes, and l…mnh l…mnh 
must therefore mean “sea” here, as also in v. 36… ƒerÒj is a seemingly 
largely ornamental epithet of bodies of water in early epic poetry…, but 
the adjective may gain some point from the fact that the island of Salamis, 
off whose shores these ducks were caught, was the site of a temple of Aias 
(Paus. 1. 35. 3) and is itself sometimes referred to as “holy” (S. Ai. 859–
860, E. Tr. 1096; CEG 767 (ii). 2 350 BC)…”32

Brandt believes that v. 96 was versus detorsus of Il. 5. 709–710:33 

l…mnV kšklimenoj Khfis…di: p¦r d� oƒ ¥lloi
na‹on Boiwto…...

The Kiphisidios of this verse is lake Copais in Boeotia. Referring to Pau-
sanias (1. 36. 1), Brandt mentions a temple of Artemis on Salamis: “…fuit 
in insula Dianae templum, cui fortasse ut lacus Limna…h ille sacer erat.”34

As this is uncertain, I propose instead not to look for any lake on Salamis 
but to understand ™k Salam‹noj as an attribute to pa‹j dš tij “a boy who 
is from Salamis” (not ¥gen ™k Salam‹noj). In this case, it does not matter 
where the ducks were brought from.

If v. 96 depends on Il. 5. 709–710, as Brandt and SH believe, Matro’s 
ducks could have been brought from Copais; see v. 38–39: “a white-armed 

27 Olson, Sens (n. 2) 63.
28 Ibid. 130.
29 Brandt (n. 1) 88.
30 H. Lloyd-Jones, P. Parsons, Supplementum Hellenisticum 265 (fr. 534 ad v. 95).
31 Ibid. 130. 
32 Ibid. 130.
33 Brandt (n. 1) 69, 88.
34 Ibid. 88.



Elena Ermolaeva66

goddess-fi sh, the eel” – was also brought from there (™k Kwpîn v. 40)). 
I propose that l…mnhj ™x ƒerÁj hints at ƒerÕj lim»n in Attica to which 
Strabo (9. 2. 6) refers:

`ExÁj d� t¾n peri»ghsin tÁj cèraj poihtšon ¢rxamšnouj ¢pÕ tÁj 
prÕj EÜboian paral…aj tÁj sunecoàj tÍ 'AttikÍ. ¢rc¾ d' Ð 'WrwpÕj 
kaˆ Ð ƒerÕj lim¾n Ð ƒerÕj lim¾n Ön kaloàsi Delf…nion, kaq' Ön ¹ palai¦ 'Erštria 
™n tÍ EÙbo…v...

This suggestion is based on the similar sounding of lim»n and l…mnh. 
My hypothesis is diffi cult to prove, but it is also diffi cult to agree with 
Apthorp’s hypothesis,35 who, based on the similar sounding m£geiroj (v. 96) 
and megareÚj, and on the word combination l…mnhj ™x ƒerÁj, sees here 
a hint at the famous Megarian variant for Il. 2. 557–558 with an enumeration 
of Megarian toponyms with preposition ™k:

A‡aj d' ™k Salam‹noj ¥gen nšaj, œk te Pol…cnhj, 
™k t' A„geiroÚsshj Nisa…hj te TripÒdwn te.

This variant, which had never been included in the text of Iliad, is 
known only from Strabo 9. 1. 10.36 Apthorp suggests that Matro could have 
known it and that he used both the Attic and the Megarian versions of 
Il. 2. 557–558. He argues that Matro knew them not from manuscripts but 
from oral tradition, from the story about the dispute between Athens and 
Megara over the possession of Salamis and the Peisistratus’ interpolation 
of these verses.37

It would not be surprising, if Matro relied on his memory for Homeric 
text: the Panathenaic recitations of the both Iliad and Odyssey in their 
entirety by rhapsodes, the school curricula,38 and other occasions made it 
quite possible to know the texts well. It is common to quote Homer from 
memory, as Plato, Aristotle, Aeshines do.39 On the other hand, because 
of booksellers, of public and private libraries,40 Matro could have access 
to manuscripts: during his lifetime, just like in the 3d–2nd centuries BC, 
Homer’s poems probably were available in a number of editions, such as 
commercial texts, the so-called “city” texts, “wild” copies corrected by 
rhapsodes, and individual texts.41 

35 Apthorp (n. 11) 165 ff. 
36 Oƒ m�n d¾ 'Aqhna‹oi toiaÚthn tin¦ sk»yasqai martur…an par' `Om»rou 

dokoàsin, oƒ d� Megare‹j ¢ntiparJdÁsai oÛtwj.
37 Apthorp (n. 11) 170–173.
38 West (n. 14) 19.
39 Haslam (n. 5) 74–76.
40 West (n. 14) 19–21; Pfeiffer (n. 14) 29 f., 66 f.
41 Olson, Sens (n. 2) 13–14; West (n. 14) 67–73; S. West, The Ptolemaic Papyri of 

Homer, Papyrologia Coloniensia 3 (Köln – Opladen 1967) 26. 



67Matro Pitaneus Convivium Atticum 1. 95–97 and Ilias 2. 557–558

I propose, accordingly, that Matro had at his disposal a manuscript 
with vv. 557–558. My argument is based on observations of some parti-
cularities of Matro’s style. He never quotes Homer’s lines without changing 
them.42 In v. 97 qÁke fšrwn (v. 97) he changes the verse but reproduces 
at the same position a rather unusual Homer’s word conjunction stÁse d' 
¥gwn (“the present participle <¥gwn, E. E.> does not go well beside stÁse, – 
writes Martin West).43 Moreover, in this line Matro reproduces precisely 
Homer’s polyptoton stÁse †stanto as qÁke katškeinto maintaining the 
similar metrical position of the words. An imitation of such sophisticated 
stylistic features is hardly possible via oral perception only.

Finally, the words Aqhna…wn katškeinto f£laggej usually are 
interpreted as the phalanges of Athenians, as Olson and Sens do44 and as 
Federico Condello translates.45

It makes sense to relate the fallanges rather to ducks than to people. The 
arguments are as follows. First, Matro’s “ducks” parody Homer’s “ships”: 
when the boy from Salamis brings ducks to the feast the cook puts them 
near the ranks of Athenian ducks just like Ajax brought his ships and placed 
them near the Athenian ships. Then, in the following verses:

1. 98–99:
CairefÒwn d' ™nÒhsen ¤ma prÒssw kaˆ Ñp…ssw
Ôrniqaj gnînai kaˆ ™na…sima sit…zesqai. 

Chaerehon looked back and forth at the same time
To recognize the birds and feed on what was allotted him. 
 (Tr. by Olson, Sens)

1. 99 alludes to the Homeric Ôrniqaj gnînai kaˆ ™na…sima muq»sasqai 
(Od. 2. 159), that is to an ornithomancy scene.46 Thus birds’ phalanges in 
v. 97 better suit the context of the ornithomancy than human phalanges.

Second, the verb katake‹mai is never used by Matro in relation to human 
beings.47 In Matro the verb ke‹to refers to “a conger eel of the see” v. 37, 

42 On Matro’s style see: Olson, Sens (n. 2) 33–40.  
43 West (n. 14) 181. Another example of such rare conjunction is brought in 

 Basel commentary of Ilias: “ Zur Junktur (= h. Cer. 384) vgl. eŒsen ¥gwn Il. 1. 311, 
Od. 1. 130; Il. 21. 155 f., 23. 886” (Latacz [n. 16]180).

44 Olson, Sens (n. 2) 130 (“the implicit comparison of diners to lines of troops”). 
Brandt’s edition and SH do not comment on v. 1. 97.

45 F. Condello, Matrone di Pitane. Il banchetto attico, Testo a Fronte 33 (2005) 
449–467.

46 Olson, Sens (n. 2) 131.
47 In Homer as well, the verb katake‹mai never refers to humans, mostly to ani-

mals: “hare” (Il. 17. 676–677), “wild boar” (Od. 19. 439), “sheeps, goats” (Od. 10. 532); 
and to “pain” (Il. 24. 523), “pythoses” (Il. 24. 527).



Elena Ermolaeva68

“a casserole” v. 85, “mustard” v. 90. Referring to ranks of feasting people, 
he says: st…caj ¢ndrîn (1. 7. 46). Thus in v. 97 the verb katškeinto can 
hardly refer to the ranks of people and I suggest accordingly the following 
translation of the passage:

A slave from Salamis brought thirteen ducks,
From the sacred lake, very fat ones, which the cook
Put where the ranks of Athenian ducks were lying.

Let us return to the question whether in Matro’s time existed manuscripts 
with Il. 2. 558.

Following what I said on vv. 1. 95–97, I cannot agree with the Apthorp’s 
opinion: “Thus if the hypothesis that he (Matro) was parodying both versions 
is correct, it follows that he was perfectly willing to parody material which 
did not stand in his text of Homer. It would be quite natural, then, to suppose 
that his text of Homer contained neither the Solonian nor the Megarian 
version but rather the unexpanded version later accepted by Aristarchus, and 
that he knew both expanded versions from the anecdote alone”.48 Instead, 
I suggest that Matro used the manuscripts of Iliad with v. 558 and may be 
with triska…deka in v. 557; and that the primary impulse for Aristarchus 
to examine v. 558 and then to athetise it was its presence only in some 
manuscripts of Iliad that he had at his disposal. If this is correct, Matro’s 
parody is the earliest and unique witness of the presence of this verse in the 
manuscripts of Iliad at the end of 4th – beginning of 3d century BC.

Elena Ermolaeva
St. Petersburg State University

Стихи о контингенте Аякса в Каталоге кораблей (Илиада II, 557–558) уже 
в античности считались аттической интерполяцией, во всяком случае, ст. 558, 
который отсутствует в гомеровских рукописях и на папирусах, но попадает 
в текст из цитат у античных авторов (самая ранняя у Страбона). В статье 
обосно вывается положение, что ст. 558 мог читаться в рукописях Илиады до 
атетезы Аристарха. Доказательством служит пародия Аттический пир Мат-
рона из Питаны, где стт. 95–97 имитируют Илиаду II, 557–558. Оспаривается 
гипотеза М. Апторпа о том, что Матрон сочинил стт. 95–97, опираясь на уст-
ную традицию об аттической и мегарской интерполяциях. 
 Кроме того предлагаются наблюдения, уточняющие интерпретацию и пе-
ревод стт. 95–97 Матрона у С. Олсона и А. Сэнса (1999).

48 Apthorp (n. 11) 173.



69The Topography of Ancient Athens in the Mirabilia Urbis Athenarum 

Antonio Corso

THE TOPOGRAPHY OF ANCIENT ATHENS 
IN THE MIRABILIA URBIS ATHENARUM 

Introductory Remarks

The text which is labelled Mirabilia Urbis Athenarum is a short guide of the 
antiquities of Athens written for the visitors of this city.1

This short essay had been traditionally dated to the fi rst years of the 
Turkish rule because of the mention in the text of a doÚx as an institutional 
fi gure of the past which was identifi ed with the Frankish Duke of Athens.2 
However recently Di Branco rightly pointed out that this doÚx is told in 
the guide to have gone to pray in a sanctuary of Hera, i. e. he was a pagan3 
and suggested a composition of the guide in the middle Byzantine times 
(XIth or XIIth c.).

It is possible to suggest that this doÚx mentioned in the guide was a 
military commander in the tetrarchic administration.4 The function of Juno 
as protectress of the Roman Army is very well known.5 Thus the offi cial 
homage of the military commander to this goddess makes sense. Moreover 
the author of the guide refers to a sanctuary of Hera near the Ilyssus 
valley which is identifi ed with that of Hera and Zeus Panhellenios seen by 
Pausanias 1, 18, 9 and established by Hadrian: it is probable that in that 
sanctuary the empress was worshipped as Hera as well as the emperor was 
identifi ed with Zeus/Juppiter.6 Thus the worship of the goddess would fi t 
the duty of the dux to acknowledge the divinity of the imperial couple.

1 See the recent edition by M. Di Branco, Atene immaginaria: Il mito di Atene nella 
letteratura bizantina tra agiografi a, teosofi a e mirabilia, Rendiconti Lincei 9. 16 (Rome 
2005) 65–134, particularly 101–123, with discussion of the previous relevant bibliography.

2 See the bibliography summarized by Di Branco (n. 1) 101–110. 
3 See Di Branco (n. 1) 110 and 121 n. 32. The temenos mentioned in the guide 

should be identifi ed with the sanctuary of Hera and Zeus Panhellenios on the Ilyssus’ 
valley (see Di Branco [n. 1] 121 n. 34).

4 For this institutional fi gure, see J. B. Campbell, “Dux”, DNP 3 (1997) 852–853 
and R. Rees, Diocletian and the Tetrarchy (Edinburgh 2004) 27.

5 See E. La Rocca, “Iuno”, LIMC 5 (1990) 814–856, particularly 815–817.
6 See J. Travlos, Pictorial Dictionary of Ancient Athens (New York 1971) 429. See 

also S. Bl…zoj, “GlÚpta apÒ thn perioc» not…wj tou Olump…ou”, in idem (ed.), 
H Aq»na kat£ th Rwma�k» epoc»: prÒsfatej anakalÚyeij, nšej šreunej (Athens 
2008) 411–423, particularly 420.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Antonio Corso70

In fact the marked naivety which is shown in the text and the fact that 
several identifi cations of monuments are based more on popular legends 
than on the ancient written tradition strongly suggest a pre-humanistic date 
for the writing of this guide. In particular it should pre-date the coming of 
Cyriac of Ancona to Athens in 1436.7 This Italian antiquarian introduced 
the humanistic approach, based on the use of ancient literary sources, to the 
study of the antiquities of Athens.8

Perhaps the most probable period in which to place the writing of 
this guide is the late XIIth c.: these decades are characterized in Athens by 
a growing sense of importance of the glorious past of this city as well as 
by a continuous coming of pilgrims and visitors to this centre.9 The guide 
could have been written for these pilgrims. Moreover the credit accorded 
to some popular and unlearned identifi cations of ancient monuments 
makes this text the Athenian equivalent to the antiquarian writings collected 
in the Patria Konstantinupoleos of the capital of the Empire.10

Finally the reference, revealed in the guide, to the Parthenon as a church 
rather than as a classical temple is a general phenomenon of the XIIth. c.11

The title of the guide is “the theatres and schools of Athens” and 
implies the typically middle-Byzantine interest towards the ancient Greek 
civilization fi rst of all because of its philosophical and literary heritage. 
There is still a long way before Cyriac’s “rediscovery” of the Parthenon as 
the temple of Pallas and the work of Phidias.12

Despite the critical limits of this writing, the work is important not only 
to the scholar of the ‘Nachleben’ of ancient Greece in Byzantine times but 
also to the scholar of the ancient topography of Athens. 

As we shall see, buildings and squares of ancient Athens which later 
disappeared were still visible at the time of the compilation of this work. Thus 
the guide offers a few precious clues to the scholar of ancient topography of 
this city which may contribute to the progress of controversial problems in 
this fi eld of research.

The Mirabilia have been underutilized and rather forgotten by re-
searchers of ancient Athens. This consideration hopefully justifi es this short 
article.

7 See E. W. Bodnar, “Athens in April 1436”, Archaeology 23 (1970) 96–105.
8 On the innovative approach of Cyriac to the study of Greek antiquities, see 

E. W. Bodnar and C. Foss (eds.), Cyriac of Ancona (Cambridge 2003).
9 See A. Kaldellis, The Christian Parthenon. Classicism and Pilgrimage in Byzan-

tine Athens (Cambridge 2009) 63–162.
10 Concerning the Patria see A. Berger, Untersuchungen zu den Patria Konstan-

tinupoleos (Bonn 1988).
11 See Kaldellis (n. 9) 112–162.
12 See note 7.



71The Topography of Ancient Athens in the Mirabilia Urbis Athenarum 

The topography of ancient Athens in the guide

First of all it is necessary to report the critical text of the guide as it has 
been established by the last editor.13

TA QEATRA KAI DIDASKALEIA TWN AQHNWN

 Prîton ¹ 'Akadhm…a ™n cwr…Ja tîn Basilikîn. DeÚteron ¹ 'Elaia-
tik¾ e„j toÝj 'Ampelok»pouj: tr…ton tÕ toà Pl£twnoj didaskale‹on 
e„j tÕ Parade…sion: tštarton tÕ toà Poluz»lou ™n Ôrei tù `Hmit…J: 
pšmpton tÕ toà Diodèrou plhs…on toÚtou.
 'EntÕj d� tÁj pÒlewj œsti tÕ didaskale‹on toà Swkr£touj, ™n ú 
e„sˆ kÚklJ oƒ ¥ndrej kaˆ oƒ ¥nemoi ƒstorismšnoi: kat¦ dÚsin d� 
toÚtou †stantai t¦ pal£tia toà Qemistoklšouj: kaˆ plhs…on toÚtou 
e„sˆn oƒ lamproˆ o�koi toà polem£rcou: †stantai d� t¦ ¢g£lmata toà 
DiÕj œggusta toÚtwn: ¥ntikruj d� toÚtwn œsti bwmÒj, e„j Ön tafÁj 
¢xioàntai oƒ pagkratistaˆ kaˆ 'OlÚmpioi, ™n ú foitîntej oƒ ·»torej 
toÝj ™pitaf…ouj lÒgouj ¢neg…nwskon.
 Kat¦ ¥rkton d� toÚtou ØpÁrcen ¹ prèth ¢gor¦ tÁj pÒlewj, e„j 
¿n Ð ¢pÒstoloj F…lippoj tÕn grammatša ™bÚqisen: œnqa ØpÁrcon kaˆ 
oƒ lamproˆ o�koi fulÁj tÁj Pandion…doj: kat¦ d� tÕ nÒtion mšroj 
ØpÁrce didaskale‹on tîn Kunikîn filosÒfwn kaˆ plhs…on toÚtou 
tîn tragikîn. 'EktÕj d� tÁj ¢kropÒlewj, Ñl…gon prÕj dÚsin, katókoun 
oƒ qalam[...]:b kaˆ plhs…on toÚtou ØpÁrce didaskale‹on toà Sofok-
lšouj: kaˆ prÕj nÒton toÚtou †stato Ð ”Areioj p£goj, œnqa Ð toà 
Poseidînoj uƒÕj LurÒqioj ØpÕ ”Areoj ™qanatèqh.
 Kat¦ ¢natol¦j d� toÚtou ØpÁrcon t¦ pal£tia Kleon…douj kaˆ 
Meliti£dou: kaˆ plhs…on toÚtwn ¢km¾n †statai didaskale‹on 
legÒmenon toà 'Aristotšlouj. “Uperqe d� toÚtJ †stantai dÚo k…onej: 
kaˆ e„j m�n tÕn ¢natolikÕn ØpÁrce tÕ tÁj 'Aqhn©j ¥galma, e„j d� tÕn 
dusikÕn <tÕ> toà Poseidînoj: mšson d� toÚtouc lšgousin e�na… pote 
GorgÒnhj kefal¾n œndon kouboukle…ou sidhroà: œsti d� kaˆ æro-
lÒgion tÁj ¹mšraj marmaritikÒn.
 ”Antikruj d� toÚtou prÕj meshmbr…an ØpÁrce didakaskale‹on 
legÒmenon toà 'Aristof£nouj: kaˆ ¢natolik¦ ¢km¾n †statai Ð 
lÚcnoj toà Dhmosqšnouj: plhs…on d� toÚtou Ãn tÒte kaˆ toà 
 Qoukid…dou o‡khma kaˆ Sèlonoj, ¢gor£ te ¹ deutšra, kaˆ Ð o�koj 
toà 'Alkma…onoj, kaˆ balane‹on mšgiston: kaˆ prÕj nÒton toÚtou ¹ 
meg£lh ¢gor¦ tÁj pÒlewj kaˆ temšnh ple‹sta ¢xi£gasta ™pˆ tÁj 
pÚlhj nÒtidoj: Âj prÕj tÁj fli©j ƒstÒrhntai ™nneka…deka ¥ndrej 
<o‰> tÕn ›na ™d…wkon.d 'Eke‹ ØpÁrce kaˆ tÕ basilikÕn loutrÒn, ™n ú 
tÕ mšgan Bas…leion di¦ pat£gwn fobÁsai Æqšlhsan: œnqa kaˆ Ð toà 
Mnhst£rcou o�koj.

13 See Di Branco (n. 1) 114–116.



Antonio Corso72

 “Istatai d� kat¦ ¢natol¦j toÚtou kam£ra meg…sth kaˆ æra…a: 
e„sˆ d� t¦ ÑnÒmata 'Adrianoà kaˆ Qhsšwj: eØr…sketai œndon tÁj 
aÙlÁj [---] meg…sth ™tÚgcanen: e„j ¿n o�koj basilikÒj: ØpÁrce 
ple…stoij d� k…osin, Øpok£twqene sthrizÒmenoj, Óstij ™leptourg»qh 
prÕj tîn dÚo kaˆ dška basilšwn tîn t¾n ¥kran o„kodomhs£ntwn.
 PrÕj d� nÒton toÚtwn ™stˆn o�koj basilikÕj pl¾n æra‹oj, e„j Ön 
katercÒmenoj Ð doÝx kat¦ kairÕn e„j eÙwc…an ™kine‹to: ™keˆ ™stˆ kaˆ 
¹ Ne£krounoj phg¾ ¹ KallirrÒh, e„j ¿n louÒmenoj ¢n»rceto e„j 
tšmenoj tÕ tÁj “Hraj legÒmenon kaˆ proshÚceto: nàn d� metepoi»qh 
e„j naÕn tÁj Øperag…aj QeotÒkou ØpÕ tîn eÙsebîn.
 Kat¦ ¢natol¦j d� toÚtou ™stˆ tÕ tîn 'Aqhnîn qšatron kÚklJ 
periecÒmenon, æseˆ mhl…ou di£sthma, dÚo e„sÒdouj kekthmšnon: [---] 
borein¾ e‡sodoj ploute‹. “Eteron d� [---] nwtin»,f ™pikškthtai: ™katÕn 
d� zènaij ™kosme‹to kukloterîj tÕ qšatron ™k marm£rou pepoihmš-
naj leukoà, ™n aŒj Ð laÕj kaqezÒmenoj ™qeèrei tîn ¢gonizÒmenon 
kat¦ t¾n p£lhn.g
 'Ek toÚtou oân e„sercÒmenoi t¾n ¢natolik¾n pÚlhn, eØr…skomen 
¥llhn ¢gor¦n kaˆ ¢gwgoÝj Ûdatoj dÚo, oÛsper Ð 'IoÚlioj Ka‹sar 
'Aqhna…oij carizÒmenoj kateskeÚase kaˆ Ûdwr m»koqen toÚtoij 
™kÒmhsen. ”Esti d� kaˆ ›teroj ¢gwgÕj kat¦ t¾n bÒrion pÚlhn 
ferÒmenoj, Ön Ð QhseÝj ™leptoÚrghse kaˆ taàta met¦ t¾n tÁj 
pÒlewj tîn 'Aqhnîn turann…da, éj fhsin 'Abarij kaˆ `HrÒdotoj ØpÕ 
duoka…deka basilšwn ™leptourg»qh: Kškrwy d� Ð difu¾j meg£lwj 
™fa…drune, ™n poik…lV dÒxV taÚthn æra�saj: t¦ m�n te…ch prÕj Ûyoj 
™ge…raj, tÕ d� œdafoj diafÒroij marm£roij katastrèsaj kaˆ t¦ 
temšnh œndoqen kaˆ œxwqen katacrÚsaj, 'Aq»naj, taÚthn ™pwnÒ-
masen.h

 E„j goàn t¾n ¢krÒpolin ¹mîn e„sercomšnwn eØr…skomen ›na (sic!)
mikrÕn didaskale‹on, Óper ØpÁrce tîn mousikîn, Óper PuqagÒraj 
Ð S£mioj sunest»sato. Katšnanti d� toÚtou ™stˆ pal£tion mšgiston: 
kaˆ Øpok£twqen toÚtou †stantai ple‹stoi [---]lakîn.i kaˆ marm£rwn 
ploute‹ sÝn tÍ ÑrofÍ kaˆ to‹j te…cesi. prÕj d� tÕ bÒreion kle‹toj 
ØpÁrce p©sa kaggelar…a ™k marm£rou kaˆ kiÒnwn pepoihmšnh 
leukîn. Kat¦ nÒton d� taÚthj ØpÁrcen ¹ sto¦ ™n poik…lV æraiÒthti 
perikecrusomšnh gÚroqen kaˆ œxwqen kaˆ l…qoij tim…oij kekosmhmšnh: 
di¦ taÚthn kaˆ Stw�koˆ filÒsofoi ™lšgonto oƒ ™n taÚtV maqhteuqšn-
tej: ¢ntikrÝj d� taÚthj tÕ tîn 'Epikoure…wn ½kmaze didaskale‹on. 
Perˆ dš ge toà naoà tÁj Qeom»toroj, Ön òkodÒmhsan 'Apollëj kaˆ 
EÙlÒgioj ™p' ÑnÒmati 'AgnèstJ Qeù, œcei oÛtwj: œsti naÕj dromikè-
tatoj kaˆ eÙrÚcwroj e„j mÚkoj polÝ ™pekteinÒmenoj: kaˆ t¦ te…ch 
toÚtou ™k marm£rou pepoihmšnal leukoà: tetr£gwnoj d� ¹ toÚtwn 
qšsij kaqšsthke, phloà kaˆ ¢sbšstou cwr…j: di¦ sid»rou d� kaˆ 
molÚbdou Ð p©j to‹coj ¢ne…gertai: m ™ktÕj d� toà to…cou ploute‹ 
k…onaj pammegšqeij kuklikîj tÕn naÕn perišcontaj: metaxÝ d� tîn 
dÚo kiÒnwn perišcei plag…wsin. PrÕj d� tÍ æra…v pÚlV kaˆ tÕ ¤gion 



73The Topography of Ancient Athens in the Mirabilia Urbis Athenarum 

bÁma, ¤per e„sˆ kat¦ l…ban kaˆ qras[---] t¾n tîn kiÒnwn st£sin.n 
'Epikškthtai, mšcri d� polloà pro�oàsa e„j Ûyoj, kefalaˆ d� tîn 
kiÒnwn kekolammšnai di¦ glufÁj sid»rou e„j scÁma fo…nikoj. E„sˆ 
d� metapepoihmšnai: kaˆ toÚtou Ûperqen dokoˆ ™k marm£rou pepoih-
mšnoi leukoà to‹j te…cesi kaˆ tù te…cei proskollèmenoi,o pl£kaj 
kekollamšnaj Øper£nwqen œcontejp kaˆ e„j ÑrofÁj Ðmo…wma, ¹ 
toÚtwn ™pifa…netai kÚrtwsij: sthr…zetai d� ØpÕ tîn kiÒnwn kaˆ 
to‹coj æraiÒtatoj.

a e„j cwr…on Vat., ad sensum potior
b qalamp‹oi, Vat.
c  toÚtwn Vat., ad sensum potior
d  tÕn ›na dièkontej Vat.
e  taÚthj aÙlÁ meg…sth, kaˆ o�koj basilikÒj add. Vat.
f  d�n ti maca…ta tÕn ¹ n. Vat. <¢>ntimacštaton ¹ n. sugg. Fiaccadori
g  ¢gonizomšnwn t¾n p£lhn Vat., ad sensum fere potior
h  di¦ toàto crus¦j 'Aq»naj taÚthn ™pwnÒmasen Vat., ad sensum 

potior
i  Øpok£twqen toàto k…onej fšrein ple…ona: leukîn d� Vat., ad sensum 

potior
l  pepoihmšnou Vindob.
m p©j te‹coj e„j Üyoj ¢n£getai Vat., ad sensum potior.
n  kaˆ qrask…an dipl¾n tîn kiÒnwn ™pikškthtai st£sin. Vat. 
o  to‹j k…wsi kaˆ tù te…cJ proskolÒmenoi Vat., ad sensum potior.
p  œconta Vat., ad sensum potior.

The writer begins his guide by indicating the supposed locations of 
famous ancient philosophical schools around the city. Then he begins his 
description of sites and buildings inside the city. He identifi es the Tower 
of the Winds as the school of Socrates, probably on the ground of the 
interests on meteorology and winds which have been attributed to Socrates 
in Aristophanes’ Clouds: a very famous play.14

On the west of the Tower, thus in the area of the classical ¢gor£, 
he “sees” the “palace” of Themistocles. Perhaps this identifi cation is 
reminiscent of the setting of Themistocles’s house and estate in Melite, 
not far from the classical ¢gor£15 as well as of the possible contribution 
given by this general towards establishing this ¢gor£ as the most important 
square of Athens.16

14 Concerning the fortune of Aristophanes in middle Byzantine times, see e. g. 
V. Coulon and H. Van Daele, Aristophane I (Paris 1934) x–xxii.

15 See Plutarch, Themistocles 22, 1–2.
16 See for this theory J. K. Papadopoulos, Ceramicus redivivus (Princeton (2003) 

271–316.



Antonio Corso74

Nearby the writer places the building of the Archon Polemarch: 
of course he must refer to the Polemarcheion – the offi cial seat of the 
Polemarch – perhaps on the authority of Aristotle.17 The Polemarcheion has 
not been located but it may well have been not far from the classical ¢gor£, 
where the Polemarch attended important duties.18 Near that building the 
writer “sees” statues of Zeus. In the area of the classical ¢gor£ there were 
several statues of Zeus:19 thus that location of ¢g£lmata of this god makes 
perfectly sense.20

In front of these statues an “altar” (bwmÒj) is located: in this topographical 
context the altar mentioned is probably the most important and monumental 
among the altars of the ¢gor£: that of the Twelve Gods.21 This identifi cation 
is strengthened by the circumstance that in the guide the place linked to the 
memory of St. Philip is located north of this bwmÒj: the church dedicated 
to this saint is exactly north of the altar of the Twelve Gods.22

In the area of the altar our writer places honours paid to athletes: exactly 
in the sanctuary of the Twelve Gods, athletic dedications have been found.23 
This fact can be hardly coincidental and reveals that the writer of the guide 
could see ancient monuments and areas which later disappeared.

The writer specifi es that honours were paid to winners in the pancratium 
as well as in Olympic games and dedications of winners in the pancratium 
and at Olympia have been found in the classical ¢gor£.24

The writer continues his information by asserting that the rhetors 
delivered their speeches there: it is well known that the area in front of the 
Sto¦ poik…lh, just north of the altar of the Twelve Gods, was the privileged 
spot of rhetors and philosophers.25

17 See Aristotle, Athenaion politeia 3, 5; see also Suidas, s. v. ¥rcwn
18 See R. E. Wycherley, The Athenian Agora III. Literary and Epigraphical Testi-

monia (Princeton, N. J. 1957) sources nos. 258; 274; 582; 588.
19 See Wycherley (n. 18) sources nos. 2; 26–29; 402; 419.
20 The suggested identifi cation of these statues with the ‘Atlants’ of the Odeion of 

Agrippa (Di Branco [n. 1] 117–118 n. 6) is hardly acceptable, given the great icono-
graphical distance between the imagery of Zeus and that of these subjects.

21 Concerning this altar, J. McK. Camp II, The Athenian Agora Site Guide (Princeton, 
N. J. 52010) 89–90. This bwmÒj has been identifi ed with the Hephaisteion (Di Branco 
[n. 1] 118 n. 7). However a reader would have hardly understood the reference of this 
word, which usually means ‘altar’, to a temple. Moreover the writer specifi es that the 
place sacred to St. Philip is just north of this bwmÒj while the Church of St. Philip in the 
¢gor£ lies east – north east of the Hephaisteion.

22 About the Church of St. Philip, see A. Frantz, The Athenian Agora XXIV. Late 
Antiquity (Princeton, N. J. 1988) 73–74.

23 See Wycherley (n. 18) sources nos. 371, 376, 378. See K. Seaman, “Athletes and 
Agoraphobia?”, Nikephoros 15 (2002) 99–115.

24 See Seaman (n. 23) 105–106.
25 See Wycherley (n. 18) sources nos. 63–65, 69, 72, 74–76, 93–94, 97–98.



75The Topography of Ancient Athens in the Mirabilia Urbis Athenarum 

The fi rst ¢gor£ is located in the area just north of the bwmÒj, where 
St. Philip was supposed to have performed a miracle, i. e. where the Church 
of St. Philip was set up.26 The reference is to the classical ¢gor£: it is 
regarded prèth (fi rst) because in classical times it was the most important 
square of the city.

The writer of the guide praises the northern part of the ¢gor£ probably 
because the Church of St. Philip retained the memory of the supposed 
miracle of this saint.

The reference in the guide to the Pandionis tribe may stem from the 
presence in the ¢gor£ of the statue of the eponymous hero Pandion.27

The place where the Cynics held their teaching is also located nearby: 
this is in keeping with the facts that Diogenes the Cynic lived in his jar just 
outside the Sto¦ poik…lh28 and that the Cynic Crates also spent time there.29

The place where tragic actors performed their plays is also located 
nearby: it goes without saying that the guide refers to the Ñrc»stra of the 
¢gor£ and perhaps also to the Odeion of Agrippa.30

Then the guide locates the Qalamp‹oi, probable abbreviation of 
Qalamopoio…. This was the name of a play of Aeschylus31 and thus may 
still refer to the area of the ¢gor£ devoted to theatrical performances. 
In this case the location of the place west of the Acropolis would not be 
precise because this area lies north – north west of the citadel. Alternatively 
the qalamopoio… may have been the preparers of the bridal room where the 
union of the wife of the Archon BasileÚj or Basil…nna with Dionysus 
took place.32 Although nothing is known about that, they may have had 
their own institutional seat in the area of the classical ¢gor£, considering 
that the Archon BasileÚj attended his duties in this square.33

Nearby the guide places a building linked to the memory of Sophocles. 
I suggest that it refers to the Strathge‹on, an institution where Sophocles 
had been the protagonist of a famous episode.34

The guide specifi es that the Areopagus is just south of this building and 
this circumstance strengthens my identifi cation because the Strathge‹on 

26 See note 22.
27 See Wycherley (n. 18) sources nos. 232 and 245 and Camp (n. 21) 66–68.
28 See Wycherley (n. 18) source no. 95.
29 See Wycherley (n. 18) source no. 52.
30 On this area of the ¢gor£ see Camp (n. 21) 105 and 114–118.
31 See Aeschylus, frgg. 78–78 a Sommerstein.
32 About this union loci classici are Demosthenes 59, 73–78 and Aristotle, Athe-

naion politeia 3, 5. See C. Gasparri, “Dionysos”, LIMC 3 (1986) 419 and 491–492, 
nos. 820–826.

33 See Wycherley (n. 18) sources nos. 38, 1912, 197, 535, 548, 582, 588. Concerning 
the Sto¦ Bas…leioj see Camp (n. 21) 75–81.

34 See Plutarch, Nicias 15, 2. On the Strathge‹on see Camp (n. 21) 51–52.



Antonio Corso76

probably stood on the northern slopes of the Areopagus.35 The building 
mentioned was no longer visible at the time of the writer (see his use of the 
verb in the imperfect: ØpÁrce).

Then the guide mentions buildings associated with Kleonides and 
Miltiades which once stood on east of the Areopagus and no longer existed 
(see ØpÁrcon). This Kleonides may coincide with the high ranking 5th c. 
Athenian citizen.36

The building given to Miltiades probably is the fountain Klepsydra 
which in fact had been promoted by the Philaids and lies exactly on east of 
the Areopagus.37 Although the fountain had been in fact built by Miltiades’ 
son – Cimon – this undertaking may have been conceived already by Cimon’s 
father. In that case the guide would preserve an otherwise unknown tradition.

The reference to the “so called school of Aristotle” refers probably to 
the philosophical schools which had been constituted in late antiquity on 
the south of the Acropolis and where philosophers who became famous for 
their commentaria in Aristotelem Graeca taught.38 The fact that the guide 
defi nes this attribution legÒmenon (said to be) implies that the writer was 
aware of its convention.

Above this complex the writer sees two columns which are still preserved 
now, remembers that a head of Gorgon once stood nearby and notes a marble 
sun-dial.39 His suggestion that statues of Poseidon and Athena once stood 
above the two columns, which is not correct, derives from the reading of 
Pausanias 1, 22, 3, who saw a group of Athena and Poseidon on the terrace 
of the Acropolis. This passage may have led its medieval readers to the 
conclusion that these statues stood above the two mentioned columns.40

Then the guide reports that in front of these monuments towards the 
south there had been (ØpÁrce) the ‘so called school of Aristophanes’ 

35 It has been suggested that the guide wrongly identifi es the Areopagus with the 
Pnyx (Di Branco [n. 1] 118 n. 15) but this suggestion is unnecessary.

36 See J. Traill, Persons of Ancient Athens 10 (Toronto 2001) 488, no. 579370.
37 About this fountain see V. Barkas, North, East and West Slopes of the Akropolis 

(Athens 2004) 13–18. These buildings have been identifi ed with the Odeion of Herodes 
Atticus but the circumstance that this concert hall still existed in medieval times while the 
buildings mentioned in the guide had already disappeared goes against this suggestion.

38 See A. Karivieri, “The ‘House of Proclus’ on the southern slope of the Acropo-
lis”, in P. Castren (ed.), Post-Herulian Athens (Helsinki 1994) 115–139.

39 The head of Medusa had been seen by Pausanias 1, 21, 3. About the monuments 
on the southern slopes of the Acropolis, above the theatre of Dionysus, see G. Kavva-
dias (ed.), South Slope of the Acropolis (Athens 2004) 23–24. About the sun-dial set up 
near the Thrasyllus monument see Schaldach, Die antiken Sonnenuhren Griechenlands 
(Frankfurt a. M. 2006) 91–93, no. 2.

40 About the group of Athena and Poseidon, see F. Ghedini, “Il gruppo di Atena 
e Poseidon sull’Acropoli di Atene”, RdA 7 (1983) 12–36. Concerning the fortune of 
Pausanias in the Byzantine world, see A. Diller, Studies in Greek Manuscript Tradition 
(Amsterdam 1983) 149–162.



77The Topography of Ancient Athens in the Mirabilia Urbis Athenarum 

(didaskale‹on legÒmenon toà 'Aristof£nouj). As usual didaskale‹on 
in our text does not mean only ‘school’ but more generically a place 
where someone displayed his skills or left his renown. This architectural 
complex is of course the theatre of Dionysus Eleuthereus.41 The reference 
to Aristophanes makes sense because this comic poet illustrated greatly the 
Athenian theatre. With the word legÒmenon the author suggests that he is 
aware that this nickname of the place is conventional.

On east of the theatre the ‘lamp of Demosthenes’ is said to be still stand-
ing: of course it is the monument of Lysicrates42 which had been called by 
the same name in the late XIIth c. also by Michael Akominatos Choniates.43

Then the guide specifi es that ‘near’ (plhs…on) Lysicrates’ monument 
‘the building (o‡khma) of Thucydides and Solon was once’ (Ãn tÒte) but 
disappeared. The reference can be only to the Prytaneion: it is associated to 
Thucydides because the historian in a famous passage (2, 15, 2, see also the 
scholiast, ad locum) narrates that Theseus with his synoecism established 
a single Prytaneion. It also refers to Solon because this law maker establi-
shed rules about the meals which were served in the Prytaneion (Chionides 
in Athenaeus 4, 14, 137 e) and especially as his laws were kept in this 
institution (see Cratinus, frg. 300 K–A; Plutarch, Solon 25, 1; Pausanias 1, 
18, 3–4). This identifi cation is nearly certain because no other institution in 
the area could be linked to both Thucydides and Solon.

The consequence of these considerations is that thanks to this guide we 
know the area where the Prytaneion was set up: near Lysicrates monument. 

Next to this building there was “the second agora” (¢gor£ te ¹ deu-
tšra): since the fi rst ¢gor£, located where the Church of St. Philip is, was of 
course the classical ¢gor£, the second ¢gor£ may be only the other important 
square of Athens, the archaic ¢gor£.44 This passage of the guide assumes 
an extraordinary importance for the scholar of the Athenian topography 
because it is the only written text which gives a clear location to this ¢gor£.

The house of Alcmaeon is mentioned just after the ¢gor£. Alcmaeon 
was the mythical ancestor of the infl uential aristocratic Athenian family 
of the Alcmaeonids – which in archaic times played a prominent role in 
Athens45 – and was thought to have been contemporary of Theseus.46 Thus 
the presence of the Alcmaeonids’ house next to the ¢rca…a ¢gor£ makes 
perfectly sense.

41 About the theatre see S. Gogos, Das Dionysos Theater von Athen (Vienna 2008).
42 See S. Agelidis, Choregische Weihgeschenke (Bonn 2009) 165–168.
43 See Michael Akominatos Choniates, T¦ swzÒmena 1, 97 and Di Branco (n. 1) 

110 n. 221.
44 About this ¢gor£ see N. Robertson, “The City Center of Archaic Athens”, Hes-

peria 67 (1998) 283–302 and Papadopoulos (n. 16).
45 See E. Stein-Hoelkeskamp, “Alkmaionidai”, DNP 1 (1996) 509–511.
46 See A. Schachter, “Alkmaion (2)”, DNP 1 (1996) 508.



Antonio Corso78

Next to this house, ‘large baths’ (balane‹on mšgiston) are mentioned. 
I suggest that these baths are identifi ed with the Hadrianic building whose 
front is constituted by the unfl uted columns with their own entablature 
disposed along Lysicrates Street, in St. Aikaterini Square.47 In fact unfl uted 
columns are adopted in buildings pertaining to the sphere of the opportu-
nitas, i. e. in public buildings and not in temples. For example at Athens and 
in the same Hadrianic period very similar unfl uted columns are adopted in 
the Library of Hadrian.48 Moreover similar unfl uted columns characterized 
also other 2nd c. AD baths of our city.49 Finally a hypocaust of baths was 
found under Lysicrates Street and probably belongs to the large building in 
front of the Church of St. Aikaterini.50 This fi nd makes the identifi cation 
of the large baths of our guide with the large architectural complex of 
Lysicrates Street nearly certain.

As Travlos pointed out51 the surviving columns pertained to either a 
perystile or to the front portico of the baths. The latter hypothesis is more 
likely: in front of these columns there was the road going from the Gate of 
Hadrian to Lysicrates’ monument.52 South of these baths there was ‘the great 
agora of the city’: of course it is still the archaic ¢gor£ which was regarded 
the ¢gor£ par excellence of the city also by Pausanias.53 Near the ¢gor£ 
there are ‘many sanctuaries worthy of admiration’: of course he refers to the 
sanctuary of Pity, to the Theseion, to the Anakeion, to the Aglaurion, to the 
Sarapeion and fi nally to the temple of Eileithyia which stood in the area.54

The representation in the southern gate of 19 men following one man 
may have been a relief evokation of a pomp».

Then the guide mentions the ‘royal baths’ as existing once (see ØpÁrce) 
between the area which is now St. Aikaterini Square and the gate of Hadrian. 
These baths may coincide with those discovered below Amalias Avenue.55

47 Concerning this building see Papadopoulos (n. 16) 284 and G. C. R. Schmalz, 
“The Athenian Prytaneion Discovered?”, Hesperia 75 (2006) 33–81. The identifi cation 
of this complex with the Prytaneion suggested by Schmalz is unlikely because the fi nd 
of the hypocaust supports rather the suggestion that baths were installed there.

48 See I. Tiggin£gka, “H afan»j arcitektonik» thj biblioq»khj tou Adria-
noÚ”, in S. Bl…zoj (ed.), H Aq»na kat£ th Rwma�k» epoc» (n. 6) 133–152.

49 See I. Qreyi£dej, “Anaskafa… not…wj thj AkropÒlewj”, Praktik£ (1950) 
64–121, particularly 82, fi g. 15 and G. Daux, “Chronique des fouilles 1959”, BCH 84 
(1960) 618–868, particularly 642, fi g. 5.

50 See D. KeramÒpoulloj, “Aqhnèn eur»mata”, Arcaiologik» efhmer…j 
(1911) 257–261, particularly 259–261 and N. Pl£ton, “Eij thn odÒn Lusikr£touj”, 
 ArcaiologikÒn Delt…on 18 (1963) Cronik£ 37.

51 See Travlos (n. 6) 181, no. H.
52 See S. Ficuciello, Le strade di Atene (Atene 2008) 76–78.
53 See Pausanias 1, 17, 1. See Robertson (n. 44).
54 See Pausanias 1, 17, 1 – 18, 5.
55 See BCH 49 (1925) 440 and Travlos (n. 6) 181, no. J.



79The Topography of Ancient Athens in the Mirabilia Urbis Athenarum 

The house of Mnestarchus was the last building before Hadrian’s gate: 
this building is archaeologically unknown, probably because it lies below 
Amalias Avenue.

Then the guide speaks of the gate of Hadrian as still standing. After 
the gate the author sees a ‘royal building’: of course the Olympieion. The 
attribution of the beginning of this architectural complex to the royal period 
of Athens – i. e. to remote times – is consistent with Pausanias’ report 
(1, 18, 8) that Deucalion founded it.

South of the Olympieion the guide places the ‘royal building’ where 
the doÚx went for festivities. The sanctuary of Hera where the doÚx offered 
prayers was probably part of this complex: the whole architectural ensemble 
is probably the Panhellenion (see above). Nearby the fountain Callirrhoe or 
Enneacrounos is mentioned, according to a long tradition.56

Then the stadium of Herodes Atticus is recorded as still extant. After 
this complex the guide mentions two aqueducts.57

Then the guide cites Abaris and Herodotus as authorities on the 
construction of Athens during the age of the kings. The oracles and poems 
of Abaris do not survive:58 thus his citation cannot be verifi ed. However 
it may suggest that the author of the guide had still access to sources of 
information which have been lost at a later moment. Concerning Herodotus, 
the guide may refer to 6, 137, 2 where the historian attributes the well-built 
and beautiful walls of Athens to the royal and mythical age of the city.

After these citations the guide begins its description of the Acropolis 
mentioning a ‘school’ of musicians. He may refer to a place where musicians 
were supposed to have performed during the Panathenaic festivals.59 
Since the Pythagoreans were an important component of the Athenian 
philosophical world60 the reference of the guide to Pythagoras for Athenian 
musicians is understandable.

The palace mentioned after the school of musicians is of course to be 
identifi ed with the Propylaea. The north wing of the Propylaea is thought 
to have had in the past the function of the chancellery. The southern wing 
is wrongly thought to have been the Sto¦ poik…lh: we can guess that the 

56 See R. Toelle-Kastenbein, “Kallirrhoe und Enneakrunos”, JdI 101 (1986) 55–73.
57 About these aqueducts see S. Leigh, The Aqueduct of Hadrian with the Water 

Supply of Roman Athens (Ann Arbor 2001).
58 See G. Bandy, “Abaris”, DNP 1 (1996) 5–6.
59 About the music contests during the Panathenaic festivals see R. Ross Holloway, 

“Music at the Panathenaic Festival”, Archaeology 19 (1966) 112–119 and G. Nagy, 
Plato’s Rhapsody and Homer’s Music: the Poetics of the Panathenaic Festival in Clas-
sical Athens (Washington D. C. 2002).

60 See A. Barbera, “Another Look at Plato and the Pythagoreans”, AJPh 102 (1981) 
395–410.



Antonio Corso80

portrait of Zenon, the founder of the Stoic school, which was set up in Athens 
according to Diogenes Laertius 7, 6, was erected in this part of the Acropolis 
and that thus this spot became linked in the popular memory to the Stoics.

In front of the Propylaea the school of the Epicureans is placed: I am 
unable to fi nd any explanation of this identifi cation.

Finally the author mentions the Parthenon. His specifi cation that the 
temple was dedicated to the Unknown God may be explained with the 
following consideration: already Athenagoras, Legatio pro Christianis 
17, 4 asserted that the name Athena given to this goddess should be rejected 
because it is entirely conventional. This opinion may have led to the 
identifi cation of the deity of the temple with St. Paul’s Unknown God.

Finally the guide attributes the Parthenon as church to the patrons or 
architects Apollos and Eulogius. This information cannot be verifi ed. 

A few conclusions
The analysis of the information collected in the guide leads to the following 
conclusions:

1. At the time of the author of this guide ancient Athens survived much 
more than at the time of the Grand Tour of the XVIIth and XVIIIth c.: thus 
it is wrong to identify places and buildings mentioned in the guide only 
with the antiquities of Athens which still survived half a millennium later.

2. The author of the guide gives the locations also of areas and buildings 
which no longer existed, on the ground of literary testimonia. His citation 
of Abaris’ lost oracles or poems suggests that he used also sources which 
we no longer have.

3. The author provides important information about several ancient 
buildings and areas, such as the Polemarcheion, the area around the altar of 
the Twelve Gods, perhaps the Strategeion, probably the Klepsydra.

4. Finally his description of the area of the archaic ¢gor£ offers 
unique indication about the location of the Prytaneion, of the House of the 
Alcmaeonids, of the archaic ¢gor£, of the large baths and perhaps also of 
the royal baths.

Thus the guide should be seriously considered by scholars of the ancient 
topography of Athens.

Antonio Corso
Athens

Статья посвящена разбору средневекового путеводителя по памятникам 
древних Афин, чаще всего датируемого XV в. Автор относит этот памятник 
к концу XII в. и на целом ряде примеров показывает его ценность для изуче-
ния топографии древних Афин.



81“Мне хочется уйти из нашей речи”  

Ф. А. Елоева

“МНЕ ХОЧЕТСЯ УЙТИ ИЗ НАШЕЙ РЕЧИ”,1 
или В ПОИСКАХ СОВЕРШЕННОГО ЯЗЫКА2

Только многоязычие полностью освобождает со-
знание от власти своего языка и языкового мифа.
М. М. Бахтин. “Из предыстории романного слова” 

[1, с. 371]

Я родился в Москве. Я дыма
Над польской кровлей не видал,
И ладанки с землей родимой
Мне мой отец не завещал.

России пасынок, а Польше –
Hе знаю сам, кто Польше я.
Hо: восемь томиков, не больше –
И в них вся родина моя.

Вам – под ярмо ль подставить выю
Иль жить в изгнании, в тоске.
А я с собой свою Россию
В дорожном уношу мешке.

Вам нужен прах России грубый,
А я где б ни был – шепчут мне
Арапские святые губы
О небывалой стороне.

В. Ходасевич, 25 апреля 1923, Saarow

Мы геометриям, да болтологиям, да ерунде этой, 
чтобы гнев богиня воспела, не обучались…

Петроний, Сатирикон (пер. А. К. Гаврилова)

Много лет назад при тускловатом свете зимних вечеров – в подвальных по-
мещениях филологического факультета Александр Константинович Гаври-
лов читал с нами Сатирикон Петрония. Это было упоительное занятие. При 
дворе Нерона мастер и эстет Петроний назывался magister elegantiarum. 

1 О. Э. Мандельштам, К немецкой речи.
2 В поисках совершенного языка (La ricerca della lingua perfetta nella storia 

europea) – название книги Умберто Эко.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Ф. А. Елоева82

В переводах Александра Константиновича была сила и веселье, чудесное чув-
ство юмора, небрежная элегантность. А. К. был наш magister elegan tiarum. 
В поисках удачного слова или тропа А. К. часто предлагал нам обращаться 
к творчеству Лескова. Ощущение преемственности, переклички через века, 
прояснения смыслов от сопоставления русской и античной традиций не по-
кидает меня с тех пор.

На синхронном уровне греческая и русская языковые ситуации тра-
диционно представляются идеальным воплощением популярной идеи 
языкового строительства – “единый этнос – единый язык”. Последнее 
кажется особенно очевидным для греков – они первыми в европейской 
традиции осознали эталонную значимость созданных ими литератур-
ных текстов и сформировали понятие аттической речи как престиж-
ной идеальной нормы, на которую должен ориентироваться каждый 
образованный человек. Традиционное школьное образование, предпо-
лагавшее на протяжении столетий изучение одних и тех же авторов, 
определило поразительный консерватизм греческого лексикона. Уста-
новка на единый государственный язык и на “моноэтничность” вплоть 
до недавнего времени во многом определяла и языковую политику гре-
ческого государства в новейший период.

В данной, по необходимости эскизной, работе я попробую показать 
некоторые подводные течения, формировавшие греческий литератур-
ный стандарт и легко укладывающиеся в теорию языковых контактов. 
Благодаря (или вопреки) жесткому диктату нормы, греческий узус 
 часто вырывался из подчинения и парадоксальным образом творца-
ми новогреческой литературы становились литераторы, которых лишь 
с большими оговорками можно назвать носителями греческого языка. 

Заметим, что применительно к новой Греции мы можем говорить 
о типе развития, несколько отличном от стандартного европейского. 
Я имею в виду чрезвычайно сильные прокоммунистические настрое-
ния, страшную гражданскую войну 1946–1949 гг., буквально раско-
ловшую страну на два лагеря, период хунты (1967–1973) и нынешнее 
состояние, когда вступление в Европейское сообщество и необхо-
димость жить по усредненному европейскому образцу вызвало не-
однозначную реакцию греков. Можно утверждать, что одной из черт 
сходства греческой и русской культур является имплицитно при-
сутствующая в сознании мысль: моя страна лишь опосредованно свя-
зана с Европой, у моей страны особая роль.

Но  есть и нечто другое, объединяющее русский и греческий литера-
турный контексты. По всей вероятности, особость того, что мы называ-
ем русской культурой, определяется сильной степенью ее открытости.

Петр I в прямом и переносном смысле открыл политические и куль-
турные границы России, и в русской литературе и поэзии зазвучали 



83“Мне хочется уйти из нашей речи”  

 гуманистические ноты потрясающей силы. Существенную роль в фор-
мировании отечественной культуры уже на ранних этапах играло 
 не мецкое влияние – ярким примером последнего является введение 
М. В. Ломоносовым после шести лет, проведенных в Марбурге, сил-
лабо-тонической системы стихосложения. Не прошло бесследно и фран-
цузско-русское двуязычие высшего русского общества, характерное 
для второй половины восемнадцатого – девятнадцатого веков. Но если 
в случае России речь идет об открытости имперской культуры, то в 
случае Греции – о самосознании наследницы великой империи. Импер-
ская культура всегда предполагает этническую и языковую пестроту 
на одном полюсе своего существования и необходимость выработки 
языкового стандарта – на другом.

Традиционно все существующие курсы истории новогреческой 
литературы открываются эпической поэмой Дигенис Акрит, предпо-
ложительно датируемой концом X – началом XI вв. Исследователь 
истории греческой литературы Николай Политис называет этот эпос 
национальным эпосом греческого народа, а самого Дигениса – идеаль-
ным воплощением греческого национального характера. Парадоксаль-
ным образом “греческий национальный характер” в поэме воплощает 
сын сарацинского эмира и похищенной им знатной гречанки. Внут-
ренняя форма имени Дигенис Акрит чрезвычайно важна и постоянно 
обыгрывается в поэме. Дигенис означает “двурожденный”, Акритами 
же назывались византийские воины, охранявшие границы империи.

В поэме говорится:

Lšgetai de ka… Digen»j èj apÒ ton gonšwn
 EqnikÒj men apÒ patrÒj
 Ek de mhtrÒj ellhn…zwn.

Язычник по отцу, римлянин по матери
Был назван он дигенисом-двурожденным.

Оспаривая тезис Политиса, оксфордский издатель эпоса Джон 
Маврокордато замечает, что любой человек, внимательно прочитав-
ший текст с начала до конца, убеждается, что речь идет о счастливом 
слиянии христианского и мусульманского начала. Это суждение до-
статочно спорно. Речь здесь идет не о смешении двух религий, но о 
слиянии двух кровей, двух культур. Интересно, что дигенисами, как 
показывает анализ поэмы, предположительно являлись и некоторые 
предки героя, в частности, его дед, отец эмира Мусура. Дигенисами-
двурожден ными являются и в типологическом плане сопоставляемый 
с Дигенисом Акритом Александр – герой Александрии, и Искандер, ге-
рой цикла Фирдоуси Шах-Намэ. Анри Грегуар, занимавшийся араб-
скими элементами в поэме, показал, что типологической параллелью 



Ф. А. Елоева84

Дигениса является также герой турецкой поэмы Сиди Батал, женив-
шийся на хрис тианской принцессе, дочери своего визиря Акратаса 
(причем Акратас является здесь очевидно вариантом Акритаса).

С того момента, как в 1875 г. два византиниста Э. Легранд и 
К. Н. Сатас впервые осуществили публикацию поэмы по Трапезунд-
ской рукописи, текст Дигениса Акрита находится в центре внимания 
исследователей. При этом не вызывает сомнений, что образ и роль 
“дигениса” вовсе не случайны в малоазийской и балканской традиции, 
а являются логическим следствием и проявлением культурной тра-
диции, существующей в ситуации контакта. Не случайно цитатой из 
Дигениса звучит поэтическая строка Кавафиса:

En mšrei eqnikÒj
En mšrei ellhn…zwn

Отчасти язычник, отчасти ставший греком.

Это, в частности, находит подтверждение в истории греческой 
лите ратуры, причем “дигенисы” чаще становятся не героями художе-
ст вен ных произведений (хотя случается и такое), а сами выступают 
в роли творцов. Справедливости ради следует заметить, что, собствен-
но, и сам Дигенис Акрит также слагал стихи и пел их, аккомпанируя 
сам себе на кифаре.

Неслучайно, как можно легко догадаться, эпиграфом к статье стало 
замечательное стихотворение Владислава Ходасевича, с лаконической 
грустью выражающее отношение к отечеству, возникающее в рамках 
гуманистической, открытой и при этом имперской культуры, где соб-
ственно “Отечеством” становится язык. “Восемь томиков, не больше”, 
в которых заключена “вся родина” русского поэта польского проис-
хождения, написаны нашим отечественным “дигенисом”, внуком ара-
па Петра Великого, история рода которого отчасти сходна с историей 
Василиса Дигениса Акрита.

Параллелизм византийской и российской культурных традиций – 
явление “дигенисов” на греческой и отечественной почве – тема, тре-
бующая отдельного рассмотрения. Обратимся пока к теме греческих 
“дигенисов”.

Хорошо известно, что для Византии был совершенно не характерен 
националистический снобизм (скорее можно говорить о наличии куль-
турного снобизма). Некоторые из византийских императоров были ар-
мянского происхождения, многие знатные византийские семьи также 
имели армянские корни. Григорий Ноф был сыном болгарки и визан-
тийского императора Романа Лакапина, причем бытовало мнение, что 
он был столь умен именно из-за своего происхождения. Когда пона до-
билось найти приличную легенду происхождения Василия I Македоня-



85“Мне хочется уйти из нашей речи”  

нина, проделавшего поистине головокружительную карьеру из коню-
хов в императоры, то стали доказывать, что он происходит из семейства 
Аршакидов – армянского и персидского происхождения, хотя ничто не 
мешало сконструировать для него приличную греческую генеалогию.

Чрезвычайно важным представляется и то обстоятельство, что бого-
служение в национальных византийских церквах не обязательно ве-
лось по-гречески. Трогательная история на эту тему существует в агио-
графической традиции; в одном из житий повествуется о том, что 
грузинские монахи имели обыкновение петь в одном из монастырей на 
Афоне по-грузински и однажды игумен запретил им это. Тогда  ночью 
к игумену во сне явилась плачущая богородица и настойчиво проси-
ла вернуть монахов в монастырь, поскольку пение псалмов на любом 
языке радует ей душу. Иоанн Златоуст поощрял проведение службы 
на готском.3 Широко цитируется рассуждение Константина Философа 
о том, что все народы – армяне, персы, готы, сирийцы – могут славить 
 господа на своих языках.4 Солунских братьев с полным основанием 
можно назвать дигенисами; они, по всей вероятности, изначально яв-
лялись носителями славянского языка, благодаря чему стал возможен 
пере вод значительного корпуса текстов с греческого на славянский, 
создание церковнославянского языка, в значительной степени опреде-
лившего становление русского литературного языка. Не случайно даже 
сегодня, сопоставляя синтаксические конструкции новогреческого и 
русского языков, мы наталкиваемся на значительное количество калек.5

Очевидно, что понятие литературной нормы неразрывно связано 
с понятием эталонных текстов. В Греции эти тексты были созданы 
очень рано – еще в V в. до н. э. Таким образом, эллинистическое койне 
и впоследствии кафаревуса определенным образом ориентировались 
на аттический диалект.

В сущности, уже начиная с I в. н. э. на реальную историю греческо-
го языка опускается тяжелая завеса аттикизма, и собственно о разви-
тии языка мы можем судить лишь по оговоркам и ошибкам авторов или 
по весьма немногочисленным произведениям, действительно стили-
зующим свой язык под народную традицию. При установлении хро-
нологии византийских памятников исследователи часто следуют 

3 С. А. Иванов. Византийское миссионерство. Можно ли из варвара сделать 
христианина? (М. 2003) 65.

4 Б. Н. Флоря. Сказание о начале славянской письменности (М. 1981) 69.
5 “Переводить византийский текст на русский язык – благодарный и ра-

достный труд, потому что современному переводчику энергично помогают его 
древние предшественники; историческая судбьа русского языка раскрывает его 
навстречу специфической для Византии возможности сплетать слова” (С. С. Аве-
ринцев. Поэтика ранневизантийской литературы [М. 1977] 9).



Ф. А. Елоева86

установке: чем архаичнее язык, тем современнее автор. В XII в. блес-
тяще одаренная Анна Комнина пишет свою Алексиаду на безупречном 
аттическом диалекте. Очевидно при этом, что думала Анна, скорее, на 
новогреческом. В ситуации двуязычия большинство византийских ав-
торов писало не на том языке, на котором думало (последнее, как нам 
хорошо известно, часто губительно для творчества), и художествен-
ные достоинства текста заменялись риторическими красотами и грам-
матической выверенностью.

Проблема дихотомии – книжный / народный, кафаревуса / димоти-
ки – очень рано приобрела проблемное звучание, и авторы стали со-
знательно уклоняться от нормы, которая и в среднегреческий и в ново-
греческий периоды представляла собой всего лишь некий идеальный 
конструкт.

Благодаря все еще ощущаемым в языке последствиям диглоссии 
среднестатистический носитель греческого языка обладает очень боль-
шим диапазоном возможности выражения, поскольку его языковая 
компетенция находится в пределах континуума, полюсами которого 
являются димотики и кафаревуса.

В настоящее время взаимодействие кафаревусы и димотики (по ка-
зательно, что кафаревуса, лишенная официального статуса еще в 1974 г., 
занимает сегодня очень прочную позицию в языковой системе) – это 
весьма сложная языковая игра, участие в которой требует от носите-
лей большого вкуса и чувства такта. К кафаревусе прибегают, когда 
шутят или когда стремятся подчеркнуть значимость сказанного, при-
чем один и тот же человек, владеющий всем стилистическим разно-
образием современного греческого языка, получает возможность па-
раллельно играть несколько ролей. Все вышесказанное справедливо 
и в отношении современных греческих писателей и поэтов, с большим 
или меньшим успехом участвующих в этой увлекательной словесной 
игре. Ярчайший пример этого языкового феномена – Эмбирикос, вы-
дающийся поэт-сюрреалист. Чем более сюрреалистическим является 
стихотворение, чем более властным становится диктат метода “авто-
матического письма”, тем более “кафаревусным” становится текст. Из 
этого парадоксальным образом следует, что подсознание героя “гово-
рит” на кафаревусе, в прямом противоречии с классическим положе-
нием учебников по истории греческого языка: “Кафаревуса – книжный 
искусственный язык, а димотика – разговорный, народный”.

Может показаться, что вопрос о существовании литературной нор-
мы в новогреческом не связан непосредственно с темой данной ста-
тьи – ролью “дигенисов” – билингв в греческой литературе. Однако 
это не так. Все персонажи новогреческой литературы этой истории 
в той или иной степени являются “дигенисами”, очень часто по рож-
дению, что еще более важно для нас, “дигенисами” по языку. Одним 



87“Мне хочется уйти из нашей речи”  

из первых это сформулировал лауреат Нобелевской премии Георгос 
Сеферис, который в своих Эссе обронил знаменитую фразу о том, что 
три лучших греческих поэта (Соломос, Кальвос и Кавафис) плохо зна-
ли греческий язык. С этим утверждением много спорили, обвиняя Се-
фериса в предвзятости. В действительности, размышляя о творчестве 
трех первых греческих поэтов, он просто констатирует факт их некото-
рой неуверенности в пределах “родного языка”,6 одновременно пыта-
ясь ответить на вопрос, отчего же именно эти поэты, в действительно-
сти не владевшие греческим в полной мере, столь совершенно звучат 
по-гречески.

Создается впечатление, что необходимо было быть билингвой, 
чтобы освободиться от архаистических шор, взглянуть на греческую 
ситуацию со стороны и понять, как следует обращаться со своим соб-
ственным, родным языком. Когда мы говорим о современной грече-
ской культуре, мы должны отдавать себе отчет в том, что это культура 
в значительной степени – культура диаспоры, культура, даже перехо-
дящая за рамки “пограничной” – “акритской”. И нет ничего удиви-
тельного в том, что действующими лицами здесь часто становятся 
“маргинальные личности” – собственно говоря, дигенисы.

Маленькое греческое государство – монархия Оттона – было обра-
зовано, по крайней мере, формально, в 1821 г., и сразу же за его пре-
делами оказалось огромное большинство грекоговорящего населения. 
Фессалия была присоединена много позже – в 1881 г. после русско-
турецкой войны 1877–1878 гг., Ионийские острова – в 1864 г. На про-
тяжении длительного времени – фактически уже с XVI в. – книги на 
греческом языке издаются в Вене. Начиная с того же времени, в Вене-
ции, наряду с древнегреческими текстами, издавались и поэтические 
тексты на народном языке.

Культурное становление греков в период Оттоманской империи 
про явилось прежде всего в движении фанариотов (Фанари – район 
Кон стантинополя, где располагалась Патриархия). Речь идет об изящ-
ной, изобильной и многоязычной, во многом космополитической куль-
туре, формировавшейся при дворе султанов. Фанариоты становились 
врачами и политическими деятелями, учиться чаще всего отправля-
лись в Падуанский университет. От султана они получали титулы гос-
подарей – властительных князей во Влахии и Молдавии. В Яссах и Бу-
харесте при дворах господарей греческого происхождения говорили 
и по-гречески и по-французски, и все было проникнуто идеями евро-
пейского просвещения.

6 Мы отдаем себе отчет в том, что термин “родной” не является научным тер-
мином. В социолингвистике принято говорить о “первом языке”. Однако в дан-
ном случае речь идет о мироощущении самих поэтов. 



Ф. А. Елоева88

Своеобразной иллюстрацией этого старинного двуязычия может 
служить островная литература Крита, Родоса и Кипра. Здесь в ситуа-
ции итало-греческого или франко-греческого двуязычия на диалектной 
основе были созданы замечательные литературные памятники и по-
явилась возможность для появления литературной нормы новогрече-
ского языка, выросшей из диалектно окрашенных эталонных текстов. 
Если мы вправе говорить о греческом Ренессансе, то применительно 
к этой островной культуре. Важнейшие памятники раннекипрского 
диалекта – хроники королевства Лузиньянов (1192–1489), наиболее 
значительная из которых составлена в XV в. Леонтием Махерасом 
и охватывает время от Константина Великого до Иоанна Лузиньянско-
го, плененного мамелюками. Эта хроника написана на живом кипр-
ском диалекте, с огромным количеством французских заимствований, 
наслаивающихся на уже прочно вошедшие в язык латинские, итальян-
ские и арабские слова. Чрезвычайно интересно высказывание самого 
Махераса о языковой ситуации на Кипре:

До захвата латинянами маленький остров Кипр имел двух сюзеренов: 
константинопольского императора и патриарха Великой Антиохии. 
Чтобы сообщаться с патриархом и императором, мы должны были 
знать ромейский и сирийский языки. Дети изучали оба эти языка. Но 
когда Лузиньяны завоевали наш остров, мы начали учить франзузский 
язык, а наш греческий язык огрубел. И сейчас мы пишем, смешивая 
ромейский и французский языки, так что никто не может как следует 
нас понять.7

Очевидно, что Леонтий Махерас чрезмерно критичен к себе – в дей-
ствительности его Хроника написана прелестным языком, выразитель-
ным и живым. Существует мнение, что Махерас был франком и франк-
ский язык был для него родным. В любом случае он был билингвой 
и совершенно свободно владел франкским. При этом самосознание 
у него было кипрским, как это с очевидностью следует из текста Хро-
ники. Возможно, именно благодаря двуязычию Махераса его Хроника 
оказалась одним из наиболее совершенных образцов греческой прозы. 
Попытку литературной обработки кипрского диалекта мы находим 
в замечательном памятнике XV в. – R»mej Ag£phj (Песни любви), 
сборнике переложений стихов Петрарки, Бемпо и Маннадзаро и под-
ражаний им. Следуя размерам и строфике итальянского подлинника, 
Песни любви впервые вводят в новогреческую поэзию сонеты и терци-
ны. При этом мы имеем дело отнюдь не с вторичным произведением, 

7 R. M. Dawkins. Leontios Makhairas Recital, Concerning the Sweet Land of 
 Cyprus, Entitled Chronicle (Oxford 1969) 175.



89“Мне хочется уйти из нашей речи”  

но с шедевром новогреческой поэзии. Двуязычие автора не вызывает 
ни каких сомнений. Очевидно, что первым языком для него был италь-
янский. Более того – автор Песен любви вообще не владел греческой 
книжной нормой – его сборник записан фонетическим письмом. 
В 1571 г. Кипр был захвачен турецкими войсками и линия развития 
кипрской литературы резко оборвалась. 

Крит вплоть до 1669 г. находился под протекторатом Венеции. 
Здесь поселились многие эмигрировавшие из Константинополя греки. 
К началу XVI в. Крит переживает расцвет светской литературы. На 
критском диалекте с сильной примесью эмоционально окрашенных 
итальянских слов писал выдающийся поэт конца XV в. Стефан Сах-
ликис, в котором многие усматривают греческого Вийона или Рабле. 
Двуязычным, без сомнения, был и великий Винцентос Корнарос – ав-
тор замечательной романтической поэмы Эротокритос.

Ярким примером критской литературы является поэма Верный 
 пастух – ранненовогреческое переложение одноименной драмы вы-
дающегося итальянского поэта Дж. Б. Гуарини (1537–1612). Примеча-
тельно, что прапрадед поэта Гуарино Гуарини (1370–1460) в юности 
изучал греческую словесность в Константинополе у Мануила Хрисо-
лора, который сам позже переехал в Италию.

В 1699 г. Крит был захвачен Оттоманской империя и многие его 
жители бежали на Ионийские острова. На Закинфосе родился заме-
чательный итальянский поэт Уго Фосколо, грек по происхождению, 
первым языком которого был греческий.

Замечательного греческого поэта Иоанна Вилараса (1771–1823) 
часто называют фанариотом, видимо, потому, что у него было класси-
ческое фанариотское занятие – он был врачом при дворе Али-Паша 
в Янине. Виларас родился в Янине, получил образование в Падуе. Вто-
рым языком его был итальянский.

Адамантиос Кораис, выдающийся греческий филолог, которому 
мы обязаны компромиссным вариантом кафаревусы, также был би-
лингвой. Вторым его языком был французский. Сын богатого купца 
из Смирны, он сперва неудачно занялся предпринимательством в Ам-
стердаме, после учился медицине в Монпелье и затем всю жизнь рабо-
тал в Париже.

Франкоязычным был и выдающийся греческий лингвист Яннис 
Психарис. По-гречески, по словам самого Психариса, с ним говорила 
только его кормилица. Психарис одним из первых обращается к народ-
ной традиции, страстно проповедуя димотицизм без всяких ограниче-
ний, пишет на стилизованном народном языке мгновенно ставшую 
бестселлером книгу Мое путешествие. Психарис плохо знал грече-
ский, и его проза изобилует гиперкорректными формами и кальками 
с французского. Чем же объяснить, что этот странный, искусственный 



Ф. А. Елоева90

язык, стилизованный под народный, совершенно покорил читателей 
и явился причиной греческой языковой революции? Ответ достаточно 
ясен – Яннис Психарис был “дигенисом”, одним из наиболее темпера-
ментных и страстных, и именно поэтому в споре по поводу “языкового 
вопроса” одержал верх над своим постоянным оппонентом, блестя-
щим лингвистом Георгосом Хадзидакисом. Стоявший на архаизатор-
ской позиции Хадзидакис знал и чувствовал греческий, несомненно, 
гораздо лучше, чем Психарис, но его язык был лишен очарования язы-
ка его противника, с его трогательными, “стилизованными под народ-
ные”, неправильностями.

Остров Закинфос, где итальянская культурная традиция тесно пере-
плетается с греческой, традиционно играл важнейшую роль в форми-
ровании греческого литературного стандарта.

На Закинфосе родился Дионисиос Соломос – поэт, окруженный 
мистическим ореолом, любимейший поэт Греции. Сын итальянского 
аристократа и служанки греческого происхождения, он воспитывался 
в отцовском доме вместе с законными детьми, закончил лицей в Кре-
моне, а затем университет Павии. Он очень рано начал писать стихи 
по-итальянски. Соломос был наделен импровизаторским талантом, 
легко сочинял, и первый сборник Соломоса называется Rime improvi-
zzate. Однако, несмотря на техническое совершенство, его итальян-
ские стихи не имели успеха, и, вернувшись на Закинфос, Соломос на-
чал писать стихи по-гречески. Соломос был чрезвычайно привязан 
к матери, и греческий язык, которым он плохо владел, был окружен 
для него романтическим ореолом. Рукописи греческих стихов Соло-
моса выглядят поистине удивительно. Вначале обычно идет прозаи-
ческое изложение содержания стихотворения по-итальянски. Затем 
следует греческий текст с лакунами, поскольку целого ряда слов по-
гречески Соломос обычно не знает. Наконец, появляется оконча-
тельный вариант поэтического текста. При этом от текста к тексту 
упрощается синтаксис, снижается метафоричность и, как обычно 
 комментируют критики, слова, особенно эпитеты, приобретают свое 
“первоначальное значение” – “камень становится черным, а трава зо-
лотой” – в прямом, а не в переносном смысле. Соломоса обычно на-
зывают национальным поэтом Греции. При этом не вполне ясно, что 
имеется в виду. Говоря о национальном поэте, – как Гете для Герма-
нии, Данте для Италии, или Пушкин для России, – мы обычно имеем 
в виду поэта, создавшего эталонные тексты, которые легли в основу 
литературной нормы языка. Последнее, однако, лишь отчасти приме-
нимо к Соломосу. Дионисиос Соломос, создатель знаменитой Оды 
свободе, две первые строфы которой стали национальным гимном 
Греции, писал с очевидными синтаксическими (не говоря уже об ор-
фо графических) ошибками, его только с большими оговорками можно 



91“Мне хочется уйти из нашей речи”  

назвать носителем греческого языка. Вопрос о том, знал ли Соломос 
греческий с детства, до сих пор является предметом научной дискус-
сии. Очевидно одно: Соломос безусловно ощущал кровную близость 
с народными песнями, знаменитыми греческими dhmotik£ tragoÚdia, 
являющими собой образец “высокой народной поэзии”, того, что 
А. В. Десницкая предлагала называть “наддиалектным койне”. По всей 
вероятности, фольклорная тема переплеталась в сознании Соломоса 
с темой матери – нежной и трогательной в своей беззащитности. 
Диони сий Соломос создал выразительные, драматичные и по-своему 
совершенные произведения. Поэтический язык Соломоса – иногда 
детский по простоте, временами же эта поразительная простота и эл-
липтичность почти что доходит до абсурда. Возможно, поэтому Соло-
мос (именно в своей ипостаси “дигениса”) был гениальным поэтом.

В этой статье мы рассматриваем двуязычие авторов преимущест-
венное в контексте новогреческой литературы. Тем не менее, позволи-
тельно, как нам представляется, сделать небольшое отступление, по-
скольку в истории русской и греческой словесности зачастую можно 
слышать музыкальные вариации одной и той же темы. 

С жизнью и творчеством Дионисия Соломоса удивительным обра-
зом перекликается история ярчайшего представителя наших отечест-
венных “дигенисов” – Василия Андреевича Жуковского. Даты жизни 
двух поэтов практически совпадают. Сын аристократа Бунина и плен-
ной турчанки Сальхи, Жуковский, как и Соломос, воспитывался в по-
местье своего отца вместе с законными сыновьями; как и Соломос, он 
находился под сильным влиянием немецкой культуры и философии. 
Слава приходит к Жуковскому благодаря его переводам с немецкого. 
Впрочем, метрика и языковые особенности его произведений отлича-
ются такой пронзительной индивидуальностью, что их сложно назвать 
переводами. Тексты Жуковского способствовали созданию русского 
литературного языка, открыли новые возможности языкового выраже-
ния. С. С. Аверинцев в замечательной статье о переводах Жуковского 
пишет,8 что “Жуковский перевел, и неплохо перевел” пожалуй, самые 
совершенные тексты, написанные по-немецки, как, например, Песню 
Миньоны Гете. Однако если в случае выдающихся оригиналов ре-
зультатом были только совершенные переводы, то новый поэтический 
язык, по мысли Аверинцева, поэт создает как раз тогда, когда оригинал 
привлекает его незавершенностью замысла, как в случае с Ундиной де 
Ла Мотт Фуке, чей невыразительный, часто растянутый прозаический 
текст в гекзаметрическом переводе Жуковского буквально заворожил 
читателей.

8 С. С. Аверинцев. Размышляя над переводами Жуковского // Жуковский и 
литература XVIII–XIX вв. (М. 1989) 251–275.



Ф. А. Елоева92

Интересно, что как Соломос, так и Жуковский стали создателями 
государственных гимнов. Жуковский и здесь не изменяет своей “пере-
водческой” натуре: его гимн – это переложение английского God, save 
the King. В то время как российский гимн начинается словами “Боже, 
Царя храни!”, Соломос, оставаясь верен своей природе, создает очень 
необычный текст: в нем ни словом не упоминается Греция – гимн го-
ворит о свободе, причем она называется лишь в самом конце гимна: 
“Ca…re, o ca…re, Eleuqer…a”. Интересно, что при этом ритмически два 
текста совпадают.

Зеркальной противоположностью Соломоса является другой “ди-
генис”, поэт удивительного своеобразия и драматизма, также уроженец 
Закинфа, Андреас Кальвос. Кальвос был на 6 лет старше Соломоса, 
мать его была аристократического происхождения, отец же происхо-
дил из низов. Он очень рано оставил мать поэта, семья бедствовала, 
и Кальвос не смог получить систематического образования. Кальвос, 
так же как и Соломос, начинает писать стихи по-итальянски. Во Фло-
ренции он знакомится с Уго Фосколо, становится его секретарем, со-
провождает поэта в его странствиях – некоторое время они живут 
в Швейцарии, затем переезжают в Англию. В 1817 г. Кальвос ссорится 
с Уго Фосколо и они расстаются. Под влиянием греческой революции 
италоязычный Кальвос решает по-гречески воспеть свободу. В 1824 г. 
в Женеве выходит его первый поэтический сборник – всего 10 од; 
вслед за ним – второй, в 1826 г. в Париже (еще 10 од). Большинство 
од Кальвоса посвящено революции. После этого он направляется 
в Грецию, чтобы, как он пишет в предисловии ко второму сборнику, 
в посвящении генералу Лафайету, “принять участие в греческой ре-
волюции и подставить грудь мусульманскому свинцу”. По всей ве-
роятности, действительность сильно превзошла его ожидания. При-
ехав в Нав плио, новую греческую столицу, Кальвос пробыл там весьма 
недолго, уехал в Керкиру и на 24 года погрузился в абсолютное поэти-
ческое молчание. 

История эта весьма загадочна, но, кажется, именно встреча с ре-
альной Грецией послужила причиной последущей “поэтической не-
моты”, подобно тому, как “виртуальная Греция” побудила его впервые 
заговорить о свободе по-гречески. Выше уже говорилось, что необыч-
ность формы характерна для идиолектов большинства греческих поэ-
тов и прозаиков, но даже в этом ряду язык Кальвоса – нечто совершен-
но из ряда вон выходяшее. Необычность языка Кальвоса объясняется 
отчасти особенностями его характера – это был замкнутый и одинокий 
человек, живший в своем мире и в прямом смысле слова создавший 
свой собственный язык. При этом он руководствовался теоретическими 
принципами итальянского классицизма, применяя их к практически 
не известному языку. Язык Кальвоса представляет собой неожидан-



93“Мне хочется уйти из нашей речи”  

ный сплав архаических форм, часто взятых из словаря древнегрече-
ского языка, и димотических форм, которые при этом архаизируются – 
язык до странности необычный, но завораживающий читателя. До 
 сегодняшнего дня Кальвос остается одним из наиболее читаемых и об-
суждаемых греческих поэтов.

Двуязычным был и Константинос Кавафис, писавший коммента-
рии к своим стихам по-английски. Очевидно, что так ему было легче. 
Кавафиса, наряду с Кальвосом и Соломосом, как упоминалось выше, 
имел в виду Сеферис, говоря о лучших греческих поэтах, плохо знав-
ших греческий язык. Очевидно, что он имел в виду не собственно 
 двуязычность этих поэтов, но ошибки, связанные с ограниченным 
 вла дением греческим языком (генетически родным для этих поэтов) 
и отклонения от канона.

В 1941 г. году умер замечательный греческий поэт, тридцатитрех-
летний Георгий Сарандарис. До 1933 г. все свои стихи он писал по-
французски и по-итальянски. Итальянский был его первым языком, 
а поэтом, определившим его греческую “дикцию”, был Унггаретти. 
Кажется, что Сарандарис был одним из последних греческих “дигени-
сов” – его лаконичные, предельно выразительные в своей недоска-
занности поэтические тексты чем-то напоминают Соломоса. Нам ка-
жется, есть основания говорить о поэтике творчества “дигенисов”.

Иосиф Бродский написал о Кавафисе столь совершенно, что, ка-
жется, исчерпал все возможности критического анализа. Тем не менее, 
одну деталь следует уточнить. В своих литературных эссе Бродский 
часто пользуется введенным им самим понятием – дикция. Представ-
ляется, что особенности дикции Кавафиса, дыхание поэта, тембр его 
живого поэтического голоса определяются бикультурностью и би-
линг вальностью. Говоря о Кавафисе, Бродский тем самым говорит и 
о себе, о своей собственной дикции.

В числе четырех своих любимых поэтов Бродский называет Фро-
ста, Цветаеву, Одена и Кавафиса. Кавафисовская интонация – приглу-
шенное (хочется сказать – англосаксонское), отчаянное и отчаявшееся 
мужество, недоговоренность, глуховатый тихий голос – очень узнава-
ема в Бродском. Наш великий соотечественник действительно много-
му научился у александрийского поэта, и ключом к их совпадению, 
очевидно, стала английская поэтическая традиция, “английский ак-
цент” Кавафиса.

Беседуя с Соломоном Волковым,9 Бродский рассказывал о том, ка-
ким образом он начал читать английскую поэзию, упорно пробиваясь 
к оригиналу через подстрочники и приходя в конце концов к абсолют-

9 Соломон Волков. Диалоги с Иосифом Бродским (Мемуары. Дневники. Эпи-
столярный жанр, М. 2007).



Ф. А. Елоева94

ному пониманию. По мнению Бродского, в силу синтаксических осо-
бенностей с английского на русский переводить намного легче, чем 
наоборот. Огромное влияние, по признанию поэта, оказали на него 
Фрост и Оден. Эта была совершенно новая интонация – совершенно 
новая для русского читателя, привыкшего к французской традиции 
“навала, накрута, экстренных заявлений”: монотонность размера, мо-
нотонность звучания, культура недоговоренности, знаменитого under-
statement, глуховатой иронии, непривычные метафоры. Бродский при-
водит пример одной такой метафоры у “посредственной американской 
поэтессы” Энн Секстон. В стихотворении она стоит на мостике и ви-
дит, что там плавают рыбки – как серебряные ложки. Это действитель-
но совершенно необычный ход для русского поэтического сознания. 
Так по-русски, по-видимому, до Бродского не писали. Хотя, прибавим 
от себя, мы встречаем у Пушкина вполне англосаксонское – “Хозяйка 
хмурится в подобие погоды”. И здесь Пушкин действительно походит 
на – или предвозвещает – Бродского.

Став американским гражданином, Бродский делает попытку стать 
американским поэтом – добиться такого же сдвига в американском по-
этическом сознании, который в свое время вызвала англоязычная поэ-
зия в его собственном. По-видимому, этого не произошло, по крайней 
мере, пока. Хотя, кажется, что “Mary, I call them pigs, not Picts, these 
Scots” конгениально русскому “Мари, шотландцы все-таки скоты”. 
Возможно, должно пройти некоторое время, чтобы произошел сдвиг 
в поэтике и – как следствие – в языке.

Что происходит, когда поэтическая интонация, дыхание, ритм, 
 метафорическая система одного языка и культуры накладывается на 
другой язык? Кажется, что иногда в этих случаях происходит чудо.

Ф. А. Елоева
Санкт-Петербургский государственный университет

The paper focuses on the problem of formation of Modern Greek literary standard. 
For several centuries, the main principle of Greek literary tradition was that of “one 
language – one ethnos”. In spite and partly because of this, bilingual writers played 
an extremely important role in the creation of the standard. Bilingualism made it 
possible to transfer the achievements of other cultures to the Greek context, in the 
situation of permanent pressure of a strict, rigid, and conservative literary norm. 
Typological parallels to this can be found in the Russian literary tradition.



97 Pontifex 

Hermann Funke

 PONTIFEX

“Der Name (pontifex) ist seiner Zusammensetzung nach ebenso klar wie 
seiner Bedeutung nach rätselhaft; seine Entstehung liegt wahrscheinlich 
schon in vorrömischer Zeit” (Georg Wissowa).1

Jeder Versuch einer Erklärung muß 1) von der Wortbedeutung “Brücken-
macher” ausgehen und 2) sich von den Differenzierungen historischer Zeit 
(pontifex maximus, collegium pontifi cum u. ä.) fernhalten. Die Frage ist eher 
umgekehrt, welche Bedeutung der “Brückenmacher” einst gehabt haben 
muß, daß die Römer ihr höchstes Priesterkollegium in Folge unter diesem 
Namen führten.

Die älteste Brücke Roms – die in der Überlieferung sogleich mit pon-
tifex in Verbindung gebracht wird – ist der pons sublicius, eine Pfahlbrücke, 
die nur aus Holz gebaut war.

Die Quellen differieren.2 Nach Dion. Hal. Ant. Rom. 3, 45 soll (lšgetai) 
Ancus Marcius diese Brücke erbaut haben, die für heilig gehalten (ƒer¦n 
e�nai nom…zontej) werde und bis auf seine Zeit erhalten sei. Wird etwas 
schadhaft an der Brücke, so bringen die pontifi ces Opfer während ihrer 
Reparatur. An anderer Stelle (2, 73) hält Dionys die pontifi ces für eine 
Einrichtung Numas. Ihre Aufgabe sei Gesetzgebung und -auslegung, vor-
nehmlich in Religionsangelegenheiten; sie besitzen oberste Strafgewalt 
(t¾n meg…sthn ™xous…an œcontej) in den wichtigsten Angelegenheiten 
(tîn meg…stwn pragm£twn kÚrioi) und sind weder dem Senat noch dem 
Volk rechenschaftspfl ichtig. Sie heißen daher ƒerodid£skaloi, ƒeronÒmoi, 
ƒerofÚlakej, ƒerof£ntai. Nun muß auch noch die Erklärung unterge-
bracht werden, daß diese Priester in der Sprache der Römer pontifi ces 
(pont…fikej) heißen, und das wird mit der Reparatur (™piskeu£zontej) 
der hölzernen Brücke begründet. Die Hilfl osigkeit dieser Erklärung liegt 
am Tage – abgesehen von dem Widerspruch, daß die hölzerne Brücke 
nach Dionys von Ancus erbaut und bei Numa schon vorhanden war. Opfer 
an der Brücke darbringen und für ihre Instandhaltung zuständig sein, 
zeigt den Rationalismus am Werk, der zwei halbe Erklärungen vereinen 
will, die nicht zueinander passen. Noch weiter zurück als Dionys geht 
Cornelius Epicadus (bei Macrob. S. 1, 11, 47), der weiß, daß Hercules 
bereits jene Brücke betreten hat, die eigens für seinen Zweck erbaut war, 

1 Religion und Kultus der Römer (München ²1912) 503.
2 Übersicht bei J. Marquardt, Römische Staatsverwaltung III (Leipzig 1878) 227 ff.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Hermann Funke98

ein Stellvertreteropfer zu bringen, nämlich Strohpuppen als Gedenken für 
seine gefallenen Kameraden von der Brücke zu werfen, ponte qui nunc 
sublicius dicitur ad tempus instructo. 

Nach Livius 1, 19 hat Numa einen pontifex (Singular) eingesetzt, um 
die Menschen die Götterfurcht zu lehren, die Opfer zu überwachen, fremde 
Gebräuche fernzuhalten und Wunderzeichen zu deuten. Von einem pons, 
der in dieser Berufsbezeichnung läge, kein Wort.

Beim Galliereinfall dagegen läßt Livius 5, 40 die Heiligtümer über 
den pons sublicius zum Janiculum in Sicherheit bringen, während er 2, 10 
Horatius Cocles im Etruskerkrieg diese Brücke3 mit allen verfügbaren 
Mitteln zerstören ließ, und zwar mit der taktischen Begründung pons 
sublicius iter paene hostibus dedit. Die Rettungsaktion läßt er vom fl amen 
Quirinalis begleiten; und bei der Zerstörung der Brücke war ein pontifex 
ebensowenig erwähnt, wie er anderen Ortes für jede noch so kleine Reparatur 
unter Beobachtung zeremonieller Vorschriften einzutreten hätte. Im übrigen 
impliziert die Zerstörungsgeschichte, daß die (für heilig gehaltene) Brücke 
für Rom gefährlicher war als ihre Nichtexistenz.

Nach Plutarch, Numa 9, soll der pons sublicius so heilig gewesen sein, 
daß seine Zerstörung mit Verfl uchung verbunden war und deshalb seine 
Erhaltung den Priestern (Plural)4 oblag. Im selben Satz hebt Plutarch 
hervor, daß er ganz ohne Eisen, nur aus Holz zusammengesetzt sei und 
diese Bauart auf ein Orakel zurückgehe. Dieser Bericht hat eine auffallende 
Parallele bei Prokop, Bell. Goth. 8, 22: Noch in der Mitte des sechsten 
Jahrhunderts n. Chr. zeigte man “mitten in Rom, am Ufer des Tiber, ein 
Schiffshaus, in dem sich das Schiff des Aeneas, des Stadtgründers, befand. 
Dank seiner gediegenen Ausführung (di' ¢ret¾n tîn pepoihmšnwn) hatte 
es sich auf Prokops Tage erhalten, ein ganz einzigartiges Schaustück, ein 
Einruderer, ungemein groß, 120 Fuß lang, 25 Fuß breit, und dabei nur so 
hoch, daß eine Fortbewegung mit Rudern nicht unmöglich ist. An keiner 
einzigen Stelle daran sind Hölzer verfugt oder die Schiffsplanken sonstwie 
durch ein Eisengerät zusammengehalten; alles ist vielmehr aus einem 
einzigen Stück gefertigt, so daß es fast unglaublich klingt usw.” Das Schiff 
bestand also aus einem einzigen Stück Holz, und trotzdem hält Prokop 
den Hinweis für wichtig, daß es ohne Eisen, das folglich überfl üssig wäre, 
“zusammengehalten” wurde, und seine Zweifel an der Märchenhaftigkeit 
der Geschichte besänftigt er mit dem rationalen Hinweis auf die “gediegene 
Bauart” des Schiffes.5

J. G. Frazer weist auf die abergläubischen Vorstellungen hin, die 
der Fernhaltung von Eisen bei kultischen und für kultisch gehaltenen 

3 Polybius 6, 54 f. spricht nur von einer “Brücke vor (?) der Stadt”.
4 Cicero, Rep. 2, 26 weiß, daß es fünf pontifi ces waren.
5 Die Fortsetzung der Erzählung Prokops ist ganz konfus.



99 Pontifex 

Gegenständen in verschiedenen Kulturen zugrundeliegen.6 So ist nicht 
nur für Plinius (N. H. 36, 100) die Konstruktion des pons sublicius ohne 
Eisen ein Zeichen religiöser Observanz (religiosum est). Bei den Juden 
begegnet diese Vorstellung ebenso. Jahwe fordert unbehauene Steine für 
seinen Altar; denn mit dem Meißel würden diese entweiht (Exod 20:25). 
Der Salomonische Tempel wurde aus behauenen unbearbeiteten Steinen 
(LXX l…qoij ¢krotÒmoij ¢rgo‹j) erbaut, und es wurde kein eisernes 
Werkzeug auf der Baustelle gehört (1Kön 6:7). Der Nachsatz zeigt, wie sehr 
dem Verfasser, trotz der Widersprüchlichkeit des Berichtes, daran gelegen 
ist, die Abwesenheit von Eisen zu betonen.

Nach alledem bleibt als Schlußfolgerung nur, den pons sublicius, die 
Pfahlbrücke ohne Eisen, in den Bereich religiöser Topik und römischer 
Ursprungslegende zu verweisen.7 Daß die Archäologie bis heute nicht den 
Ort einer solchen Brücke hat feststellen können, bestätigt diesen Befund.8

Mommsen widerspricht sich selbst, wenn er sagt:9 “Im fünften Jahr-
hundert war mit dem Institut der pontifi ces selbst auch die Fürsorge für 
die heilige Holzbrücke verschwunden und dieselbe ohne Zweifel verfallen 
oder zerstört”, und drei Seiten weiter: “Die alte hölzerne (Brücke, nachdem 
mehrere steinerne erbaut worden waren) wurde wohl wenig mehr zur 
Passage benutzt, weshalb dort die Reihe der Bettler sich postierte (Sen. 
De vita beata 25, 1)”.10 Der Name pons sublicius wird sich erhalten haben 
und auf eine andere Brücke übertragen worden sein wie ein sagenhafter 
Flurname fortbesteht, wenn dort längst Straßen nach anderen Plänen 
gelegt sind. 

6 J. G. Frazer, The Golden Bough. II: Taboo and the Perils of the Soul (London 
1927) 230. Vgl. auch G. C. Lewis, An Inquiry into the Credibility of the Early Roman 
History I (London 1855) 322.

7 Th. Mommsen, RG 1, 465, denkt an die Horatius-Cocles-Legende als Aitiologie 
für den pons sublicius. Aber gerade jener hatte sie zerstört!

8 Dem widerspricht auch nicht der Bericht des Tacitus, Hist. 1, 86, der den Sturz 
Othos von Prodigien begleiten läßt. Zu vielen Phantasieprodukten gehört ihm auch 
eine Überschwemmung des Tiber, die den pons sublicius zum Einsturz brachte, dessen 
Massen zu einem Stau und der Überfl utung der Unterstadt führten; denn erstens mußte 
es die Pfahlbrücke sein, die, weil holzverfugt (xulÒfraktoj, Dion. Hal. 5, 24), eine 
Barriere bilden konnte, was ihm eine Steinbrücke so nicht geleistet hätte; zweitens ist 
selbst nach Abfl uß der Wassermassen für Otho der Weg zum Marsfeld versperrt, der 
dessen (notorische, Liv. 38, 28, 4 u. ö.) Überfl utung alsVorzeichen seines Endes ansah; 
drittens ist von einem pontifex, zu dessen Aufgaben die Deutung von Prodigien gehört, 
keine Rede.

9 Th. Mommsen, Gesammelte Schriften VIII (Berlin 1913) 103.
10 Im übrigen beachte man, daß pons sublicius nicht “Holzbrücke” heißt, sondern 

“Pfahlbrücke”. In der römischen Frühzeit wurden alle Brücken auf Pfahlfundamen-
ten errichtet, als Drainage und Spundwände unbekannt waren; vgl. A. Neuburger, Die 
Technik des Altertums (Leipzig 21921) 470 ff.



Hermann Funke100

Ist einmal die Existenz eines pons sublicius als Märchen erwiesen,11 so 
ist es auch die Verbindung des pontifex mit diesem. Zudem ist auffällig, daß 
pontifex auch nicht in Verbindung mit späteren Brücken genannt wird und 
daß man in Rom diese Frage offensichtlich nie an den “Brückenmacher” 
gestellt hat.12

Kehren wir zurück zu Wissowas Vermutung, daß der Ursprung des 
Namens pontifex in vorrömischer Zeit zu suchen sei.

Das dem römischen pons entsprechende griechische Wort gšfura 
bedeutet ursprünglich “Damm, Deich”. So fi ndet es sich bereits in der Ilias 
5, 87 ff.:

qàne g¦r ¨m ped…on potamù pl»qonti ™oikëj
ceim£rrJ, Ój t' ðka ·šwn ™kšdasse gefÚraj:
tÕn d' oÜt' ¥r te gšfurai ™ergmšnai „scanÒwsin,
oÜt' ¥ra ›rkea ‡scei ¢lw£wn ™riqhlšwn
™lqÒnt' ™xap…nhj, Ót' ™pibr…sV DiÕj Ômbroj.

Denn es stürmte (der Tydide) die Ebene hindurch, dem schwellenden, 
reißenden Fluß vergleichbar, der schnell fl ießend die Dämme zerriß; den 
plötzlich herannahenden halten weder wohlgefügte Dämme noch Um-
zäunungen üppig sprießender Fruchtgärten auf, wenn sich Zeus’ Regen 
darauf ergießt.

11 B. G. Niebuhr, Vorträge über römische Alterthümer (Berlin 1858) 389 hält die 
Verbindung des pontifex mit einem pons sublicius “zu läppisch, als daß man  darauf 
 Gewicht legen könnte, das ist auch im Allgemeinen längst eingesehen worden” – 
 offenbar nicht, denn die Brücke wird immer wieder aus der Versenkung geholt, 
z. B. von W. W. Fowler, The Religious Experience of the Roman People (London 1911) 
35; C. Bailey, Phases in the Religion of Ancient Rome (Berkeley 1932) 162; E. Norden, 
Aus altrömischen Priesterbüchern (Lund 1939) 161; R. M. Ogilvie, A Commentary on 
Livy 1–5 (Oxford 1965) 137 f.

12 Selbst etymologischen Erklärungsversuchen hat sich diese Frage nicht gestellt; 
vielmehr scheint der Name geradezu einen Jahrmarkt an Volksetymologien hervor-
gebracht zu haben, s. Walde-Hofmann s. v. pons und pontifex. Varro L. L. 5, 15 ist sich 
nicht sicher; pontifex a posse et facere verwirft er; bei der Verknüpfung mit pons hat er 
auch Zweifel (arbitror); denn von ihnen (Plural!) sei die Brücke sowohl  ursprünglich 
gebaut als auch oft wiederhergestellt, weil (!) auf beiden Seiten des Tiber bedeuten-
de Opferhandlungen stattfi nden. Plutarch, Numa 9, bietet einen ganzen Strauß von 
Erklärungen, ohne sich jedoch festzulegen. Auch was ihm wahrscheinlich dünkt, ist 
mit Vorbehalten wie ¢podidÒasin, fas…n, oƒ m�n... ›teroi dš fasi, oƒ d� ple‹stoi 
dokim£zousin versehen. Die etymologisch einzig mögliche Erklärung als “Brücken-
macher” erscheint ihm “die lächerlichste” – Kenntnisstand eines Inhabers hoher Prie-
sterämter! Im übrigen vermischt er die Frage nach der ursprünglichen Bedeutung von 
pontifex mit dem pontifex maximus historischer Zeit. 



101 Pontifex 

Der letzte Abschnitt zeigt, daß es sich bei gšfurai zweifelsfrei um 
Dämme handelt; denn wenn “Brücken” zerstört wären, wäre es sinnlos, von 
ihnen als Ursache der Überfl utung eingefriedeter Felder zu sprechen.13

Im übertragenen Sinn wird gšfura (Singular und Plural) zur Be-
zeichnung des Zwischenraumes sowohl zwischen den kämpfenden Abtei-
lungen als auch als Trennlinie zwischen den feindlichen Reihen, dem 
Raum zwischen den sich bewegenden Heeren, gebraucht, also etwa in der 
Bedeutung von “Schneise”.14 Die Troer übernachten, nach Kampferfolgen 
frohen Mutes, eine ganze Nacht ™pˆ polšmoio gefÚrV, 8, 553, wohl kaum 
auf einer Brücke.

Im Kampf gegen das Lager der Achaier greift Hektor an, “und Apollon 
warf mit Leichtigkeit die Ränder des tiefen Grabens, mit den Füßen stoßend, 
in die Mitte und dämmte (so) einen großen und breiten Weg auf (gefÚrwse 
kšleuqon, 15, 357), so weit wie ein geübter Krieger eine Lanze wirft”. 
Durch das Niederstoßen der Böschung steigt die Talsohle, und es entsteht 
ein Pfad, der den Angriff ermöglicht; gefuroàn heißt hier also “einebnen, 
gangbar machen”.

In den Kämpfen mit Skamandros “packte Achill eine Ulme mit den 
Händen, eine schöne und groß gewachsene, die mit der Wurzel niederstürzte, 
den Uferrand ganz auseinanderriß und die Fluten zurückhielt (™pšsce) mit 
ihren dichten Zweigen und den Fluß überdämmte (gefÚrwsen), indem 
sie ganz hineinstürzte (e‡sw p©s' ™ripoàsa). Achill aber schwang sich 
empor, enteilte, usw.” (21, 242 ff). Der Baum im Fluß dient also nicht als 
Brücke, sondern als Dämmung der Flut, und gibt Achill die Möglichkeit, 
dem Strudel zu entkommen – aber eben nicht über den Baum, der dann als 
“Brücke” hätte verstanden werden können.

Noch im nachhomerischen Sprachgebrauch, der gšfura durchgängig 
als Brücke kennt, fi ndet sich das Wort in der Bedeutung “Damm”. Pindar, 
Nem. 6, 40, spricht von der “Brücke des unermüdlichen Meeres”, pÒntou 
gšfura ¢k£mantoj. Gemeint ist der Isthmos von Korinth, der nichts 
“überbrückt”, sondern als Damm das Meer trennt und der “Unermüd-
lichkeit” etwas Festes entgegensetzt.15

13 Vgl. auch Leaf ad loc.: “embarkments along the sides of the torrents; and this, 
not ‘bridge’ is the regular meaning of the word in Homer”. G. Curtius, Griechische 
Etymologie (Leipzig 1879) 174, hält “Damm” für die Grundbedeutung von gšfura. 
Vergil hat in seiner Adaption des homerischen Gleichnisses gšfura mit agger und 
moles wiedergegeben, Aen. 2, 496 ff.

14 Liddell – Scott s. v. halten die Bedeutung von “limits of the battlefi eld” für wahr-
scheinlich. E. Curtius, “Zur Geschichte des Wegebaus bei den Griechen”, in: ders., 
 Gesammelte Abhandlungen I (Berlin 1894) 11: Die Ilias vergleicht “das Schlachtfeld 
mit einer von Dämmen durchschnittenen Niederung”. 

15 Ähnlich Isthm. 3, 38: gšfura ponti£j; Liddell – Scott: “causeway through 
the sea”.



Hermann Funke102

Ägypten ist nicht nur ein “Geschenk des Nils”, sondern vor allem 
eins der Regulierung dieses Flusses. Herodot (2, 99) verbindet diese Tat 
sogar mit der Gründung des Reiches: König Min, sagt er, habe den Fluß 
“abgedämmt” (¢pogefurîsai), d. h. durch Nildämme das Land für die 
Gründung der Stadt Memphis gewonnen; hundert Stadien südlich habe er 
durch Aufschüttungen (proscèsanta) die Umleitung des Stromes bewirkt, 
so daß er mitten durch die Ebene Ägyptens lief usw.16

Die angeführten Beispiele zeigen, daß gšfura, das Wort, das in der 
späteren griechischen Sprache durchgängig für “Brücke” steht, ursprüng-
lich und bis in die klassische Literatur hinein “Damm” bedeutet.

Erwähnt sei noch das Schauermärchen, das Herodot (2, 107) von 
Sesostris erzählt, der, von feindlichem Feuer umzingelt, zwei seiner 
Söhne auf das brennende Holz legte, um sich mit den anderen darüber 
zu retten. gefurîsai tÕ kaiÒmenon wird mit “Brücke” übersetzt, aber 
genaugenommen ist es ein Pfad, eine Planke; denn eine Brücke überspannt 
etwas und liegt nicht auf. Immerhin zeigt diese Stelle, wie sehr beide 
Bedeutungen zu Herodots Zeit konvergieren. 

Schon die Logik fordert, daß “Damm” das Ursprüngliche und “Brücke” 
das Sekundäre ist. Einen Fluß kann man auf verschiedene Weise über- oder 
durchqueren, auch ohne Brücke; ein Damm dagegen ist ein lebensnotwen-
diges Bauwerk. Steigt ein Fluß an, kann man, sofern keine Brücke vorhan-
den ist, die Überquerung verschieben, bis das Hochwasser zurückgegangen 
ist. Fehlen dagegen Dämme, so ist das Land überfl utet, mit allen verheeren-
den Folgen. Das gilt insbesondere für Griechenland,17 dessen Flüsse in der 
Regenzeit oder nach besonders heftigen Regengüssen infolge von Erd- und 
Schottermassen, die sie mit sich führen, sich selbst Barrieren bilden und 
über die Ufer treten und Fruchtland überfl uten. Wir erinnern uns an das 
Gleichnis der Überfl utung “üppig sprießender Fruchtgärten” durch den 
“schwellenden, reißenden Fluß”, Ilias 5, 87 ff., ebenso wie an die Notwen-
digkeit “wohlgefügter Dämme”. Dämme sind die entscheidende Vorausset-
zung zur Bildung und Erhaltung von Kulturland, und nicht nur als Schutz 
vor Überfl utung, sondern auch zur Einfriedung (›rkea 5, 90) künstlich be-
wässerter Felder. Brücken sind weitgehend entbehrlich, weil die Flüsse die 
meiste Zeit des Jahres trockenliegen, andererseits kaum zu realisieren, weil 
sie durch enorme Schotterführung18 während der Regenzeit die Breite ihres 

16 Vg. A. Wiedemann, Herodots zweites Buch (Leipzig 1890) 395: “Der Damm … 
schützt noch heute die ganze Provinz Gizeh vor den Wasserfl uten des steigenden Nils.”

17 Zum Folgenden vgl. A. Philippson, Das Mittelmeergebiet. Seine geographische 
und kulturelle Eigenart (Leipzig 31914) 132 ff.; Curtius (Anm. 14) passim.

18 Der Vorstellung scheinen keine Grenzen gesetzt zu sein, wie Il. 21, 314–319 
zeigt: fitro…, l©oi, „lÚj, y£maqoj, cšradoj, ¥sij – Blöcke, Steine, Schlamm, Sand, 
 Geröll, Unrat.



103 Pontifex 

Bettes verändern sowie Nebenrinnen bilden können. So sind Damm- und 
Deichbauten – wohl nach ägyptischen und mesopotamischen Vorbildern er-
richtet – seit frühester Zeit in Griechenland bekannt.19 Berühmt waren die 
Deichbauten der Minyer am Kopaisee, die aufgrund ihrer Bauweise (poly-
gone Futtermauern) in mykenische Zeit datiert werden.20 Dämme waren 
vor Brücken da, wie Strabon 1, 3, 18 am Beispiel der Insel vor Syrakus 
zeigt: “wo jetzt eine Brücke ist, war früher ein Damm (cîma) von aufgele-
senen Feldsteinen.” Sumpfl and ist zur Urbarmachung von Kanälen und 
Dämmen (dièruxi kaˆ paracèmasi) durchzogen, wie Strabon 5, 1, 5 in 
seiner Beschreibung der Ebene des Padus erläutert. Zugleich dienen Dämme 
als bequeme Verkehrswege durch das erschlossene Land. Mit Dammbauten 
wird auch Herakles, der Kulturbringer und Wohltäter der Menschheit, in 
Verbindung gebracht. So soll er den Fluß Achelous in Elis, der durch seine 
Überschwemmungen immer wieder Grenzen verschüttete, mit Dämmen und 
Abzugsgräben korrigiert und Land trockengelegt haben (Strab. 10, 2, 19). 
Deiche waren so lebenswichtig, daß sich die Sage bilden konnte, nach der 
der thebanische Herakles zur Unterwerfung des seebeherrschenden Orcho-
menos Dämme zerstört und Kanäle verstopft und damit das Land zum 
Sumpf gemacht habe (Diod. 4, 18). Boiotien war bekannt sowohl als Sumpf-
land als auch als Ort des Damm- und Kanalbaus zum Zweck der Landge-
winnung. Wasserbau ist eine hohe Kunst; sie postuliert nicht nur besondere 
technische Fähigkeiten, sondern auch eigene Formen von handwerklicher 
Zusammenarbeit, von Traditionen, Gilden (o�koi), Kollegien, ob sie Ge-
phyraioi (Her. 5, 57) oder sonstwie hießen.21 Eine ständige und  organisierte 
Aufsicht ist erforderlich, denn “schon oft hat ein ruhiger Fluß unbemerkt 
die Ufermauer (to‹coj) unterspült” (Callim. Epigr. 44).

Ein ruhiger und zugleich gefährlicher Fluß ist der Tiber. In Vergils 
Aeneis (8, 62 f.) stellt er sich selbst vor: ego sum pleno quem fl umine cernis 
/ stringentem ripas et pinguia culta secantem, “die Ufer streifend, an ihnen 
vorüberstreichend, mit reichlichem Wasser üppige Felder durchlaufend” – 
ein geradezu pastorales Bild. tactu modico praeterire schreibt Servius (ad 
loc.) ihm zu; dann aber verschweigt er nicht die anderen Eigenschaften, 
die man dem Fluß beilegte: radentem, inminuentem, nam hoc est Tiberini 
fl uminis proprium, adeo ut ab antiquis Rumon dictus sit quasi ripas ruminans 
et exedens. In sacris etiam serra dicebatur … in aliqua etiam urbis parte 
Tarentum dicitur, eo quod ripas terat.

Seit der römischen Frühzeit (ab antiquis) dauert der Kampf mit dem 
Fluß, der seine Ufer “kratzt, aushöhlt, zernagt, frißt, sägt”. Fast jährlich 

19 Vgl. A. W. van Buren, “Pons”, RE 21 (1952) 2428–2431. 
20 E. Curtius, “Die Deichbauten der Mynier”, in: ders. (Anm. 14) 266 ff.
21 Vgl. auch V. Hehn, Kulturpfl anzen und Haustiere in ihrem Übergang aus Asien 

nach Griechenland… (Berlin 51887) 9 f.



Hermann Funke104

wird die Stadt Opfer einer Überschwemmung,22 zumal wenn sich das 
Schmelzwasser des Apennin in die Ebene ergießt. Auch sonst führte der 
Tiber viel mehr Wasser, als Italien noch nicht abgeholzt war (Ov. Fast. 1, 
243). Außerdem lag die Unterstadt noch tiefer, bevor sie durch Jahrhunderte 
hindurch mit Bauschutt aufgefüllt war. Noch für das Jahr 5 n. Chr. berichtet 
Dio (55, 22, 3) von einer Überschwemmung derart, daß man sieben Tage 
lang mit Booten durch die Stadt fahren mußte. Mietshäuser, die schlecht fun-
damentiert waren, fi elen zusammen (Tac. Hist. 1, 86). Bei einer Tiberüber-
schwemmung des Jahres 15 wurden hohe Beamte von Tiberius beauftragt, 
ein Mittel zur Eindämmung des Flusses, remedium coercendi fl uminis, zu 
fi nden (Tac. Ann. 1, 76). Vorrangiges Ziel war, Verlust an fruchtbarem Land 
zu ver meiden, pessum ituros fecundissimos Italiae campos. Entsprechend 
hoch war der Rang der Beauftragten, ein gewesener Consul und ein consul 
suffectus, L. Arruntius und Ateius Capito. Dieser hatte das Amt eines 
curator aquarum inne und stand einem entsprechenden Kollegium vor. 
Beide hatten dem Senat zu berichten sowohl über Rechtsfragen, die sich aus 
den Hochwasserschäden ergaben, als auch über technische Vorgaben zur 
Verhinderung von Wiederholungsfällen. Überhaupt machte die Häufi gkeit 
der Tiberüberschwemmungen und ihre Auswirkungen auf das Leben der 
Stadt eine “Hochwasserbehörde” erforderlich; so ist neben dem Amt des 
curator aquarum das des curator riparum et alvei Tiberis (CIL VI 1237, 
1266, 31540, 31544 u. a.) von besonderer Bedeutung.23

Flüsse werden nicht nur verwaltet und reguliert, sondern auch für Götter, 
gottgleich oder heilig gehalten; sie genießen kultische Verehrung.

Der schon erwähnte Skamandros hat einen eigens genannten Priester 
(Il. 5, 77 f.), der Nil seine Priesterschaft (Her. 2, 90), und ebenso wird 
der Tiber24 von Priestern verehrt, Tiberinus a pontifi cibus indigitari solet 
(Serv. Aen. 8, 330). Flüsse werden “Vater” genannt ob ihrer befruchtenden, 
wohltätigen und segensreichen Wirkung, so allen voran der Nil, der auch 
durch bildliche Darstellungen in dieser Rolle erscheint. Euripides nennt 
den thessalischen Apidanos “Vater herrlichsten Wassers” (Hec. 453) und 

22 H. Jordan, Topographie der Stadt Rom im Alterthum I, 1 (Berlin 1878) 125 f. 
Die überlieferten Überschwemmungen stellt H. Nissen, Italische Landeskunde I (Ber-
lin 1883) 324, “ohne Gewähr der Vollständigkeit” zusammen.

23 Daneben gab es die curatores riparum, aquae ducendae, regionum ac viarum, 
cloacarum urbis, locorum publicorum iudicandorum, frumenti. Von einem “curator 
pontium” ist nichts überliefert. – Plinius minor war selbst curator alvei Tiberis (CIL 
V 5262); seine Darstellung einer Tiberüberschwemmung des Jahres 107 (?), Ep. 8, 17, 
hält A. N. Sherwin-White, The Letters of Pliny, A Historical and Social Commentary 
(Oxford 1966) 486, für “a literary commonplace” – bei der fast alljährlichen Wiederho-
lung des Ereignisses naheliegend.

24 Plinius, N. H. 3, 55, nennt ihn religiosus, “having religious force or signifi ca-
tion”, Oxford Latin Dict. s. v.



105 Pontifex 

den makedonischen “Vater Lydias der Menschen Spender reichen Segens” 
(Bacch. 573). Der Tiber wird in einem alten Gebet teque pater Tiberine tuo 
cum fl umine sancto angerufen (Enn. Ann. 55 V.; vgl. Verg. Aen. 8, 72; Liv. 2, 
10, 11), und noch in der Kaiserzeit nennt eine Inschrift den Fluß Tiberinus 
pater aquarum omnium (CIL VI 773). Auch zur Abwendung von Schaden 
wird der Tiber angerufen: in sacris etiam serra dicebatur (Serv. Aen. 8, 63); 
die “Säge”, als der er hier apostrophiert wird, weist auf die Uferdämme, 
für deren Festigkeit das Gebet der pontifi ces gesprochen wird. Hochwasser 
durch Bruch und Unterspülung der Dämme ist in der Überlieferung 
reichlich dokumentiert, während von Brücken, die durch “Sägen” zerstört 
worden wären, keine Rede ist. Überschwemmungen durch den Tiber 
rufen abergläubische Reaktionen hervor, man sah sie, wie Erdbeben und 
Blitzschlag, als prodigia25 an und befragte dazu die Sibyllinischen Bücher 
(Liv. 35, 9, 3; Dio 39, 61, 1).

Wie kam nun pontifex, in dessen Namen unzweifelhaft das Wort pons 
steckt, zu seiner Berufsbezeichnung? Die ursprüngliche Bedeutung von 
gšfura ist “Damm”, und auch in der Sache sind Dämme vor Brücken 
bezeugt. pons entspricht gšfura nicht nur semantisch, sondern auch 
etymologisch. Verwandt mit p£toj und pÒntoj bedeutet es “Weg”, 
“Pfad”,26 und in Verbindung mit Wasser “Steg, Prügelweg durch Sümpfe” 
(Walde – Hofmann, s. v.), wie für pÒntoj “als ursprüngliche Bedeutung 
‘ungebahnter, durch Gelände, Wasser usw. führender Weg’ anzusetzen 
ist” (Frisk s. v.). pons ist also, wie gšfura, ursprünglich “Damm” oder 
über Dämme und ähnliche Anlagen laufender Weg. Der Erbauer und 
Instandhalter solcher pontes ist folglich der pontifex. Hält man dazu noch 
die priesterliche Funktion, die dieser Aufgabe aufgrund der Wassern 
zugeschriebenen Heiligkeit sowie ihrer Gefährlichkeit für Menschenleben 
zukommt, so ergibt sich für ihren Titel die Bedeutung “Dammbauer”, 
“Damminstandhalter”, oder mit einem Wort, das die Institutionalisierung, 
den Amtscharakter ihrer Tätigkeit sowie die Hochachtung vor ihrer Person 
zum Ausdruck bringt, “Deichgraf”.

Hermann Funke
Heidelberg

25 Die als böse Vorzeichen gedeuteten Tiberüberschwemmungen stellen zusammen 
G. Winkler und R. König, Plinius, Naturkunde, Buch 3 (München – Zürich 1988) 241.

26 Ob es sich aus altind. *pathah herleiten läßt, sei dahingestellt. Weit hergeholt 
ist die von G. Herbig, “Zur Vorgeschichte der römischen Pontifi ces”, Zeitschr. f. 
vergleichende Sprachforschung 47 (1916) 210 ff., vertretene These, daß der pontifex, 
gemäß altindischen Vorstellungen, “Wegbereiter” ins Jenseits sei – Vorstellungen, die 
den  Römern fremd waren. 



Hermann Funke106

В статье предпринимается попытка объяснить развитие значения лат. pon-
tifex. Автор отвергает представленную в античной антикварной традиции 
 гипотезу, согласно которой этот религиозный термин восходит к т. н. pons sub-
licius – священному ‘свайному мосту’, якобы возведенному в стародавние 
времена из дерева без использования железа. Свидетельства о pons sublicius 
скорее указывают на его легендарность; к тому же, понтифики никогда не 
упоминались в какой-либо связи с более поздними мостами. 
 По предположению автора, термин pontifex возник в доримскую эпоху, 
и в его основании лежит параллельное значение слова pons: не ‘мост’, а ‘дам-
ба, плотина, запруда’ (ср. греч. gšfura). Строительство плотин имело боль-
шое значение для защиты городов от наводнений и засвидетельствовано 
на ранних этапах истории Средиземноморья. Поскольку реки (в т. ч. Тибр) 
почитались в качестве божеств, люди, в глубокой древности отвечавшие за 
возведение плотин, могли получить жреческие функции. 



107Перевод как истолкование  (Hor.Carm. 3, 30)

В. С. Дуров

ПЕРЕВОД КАК ИСТОЛКОВАНИЕ 
(HOR. CARM. 3, 30)

Всякий перевод несовершенен. О полной адекватности оригиналу не 
мо жет быть и речи. В первую очередь это касается художественных 
переводов в стихах. Особенно нелегко переводить древних авторов. 
Конечно, в сом нительных случаях можно обратиться к научным ком-
ментариям и переводам на новые языки. Но этого недостаточно. Мне-
ния комментаторов часто расходятся, а переводы не всегда близки ори-
гиналу. Попытка передать средства ми родного языка художественное 
своеобразие подлинника если и удается, то ненадолго: меняется раз-
говорный, а с ним и письменный язык, меняются литературные вкусы 
и эстетические запросы читательской аудитории.

В данном случае перевод интересует меня как истолкование 
оригинально го текста. Предметом нашего рассмотрения будут два де-
сятка переводов с латинского на русский язык оды Горация “К Мель-
помене” (3, 30).1

Ее русский перевод впервые появился в 1748 г. Его автором был 
М. В. Ломоносов. Вольное подражание или скорее переделку Гораци-
евой оды публикует под названием “Памятник” в 1795 г. Г. Р. Дер-
жавин. Через десять лет свои переводы Горация издают В. В. Капнист 
и А. Х. Востоков, а спустя еще десять лет в 1816 г. – С. А. Тучков. 
 После выхода в свет в 1841 г. стихотворения А. С. Пушкина “Я памят-
ник себе воздвиг нерукотворный” интерес к оде Горация в русской 
л итературе уже не ослабевал. К ее перево ду (последний из извест-
ных мне перевод С. В. Шервинского напечатан в 1962 г.2) обращались 
по меньшей мере пятнадцать переводчиков,3 некоторые из которых – 
поэты В. Я. Брюсов и В. Н. Крачковский – переводили ее двукратно. 
Об истории создания пушкинского стихотворения и русских переводах 

1 См.: Античная поэзия в русских переводах ХVIII–XX вв.: Библиографиче-
ский указатель. Сост. Е. В. Свиясов (СПб. 1998) 296–297. 

2 Античная лирика (М. 1968) 410–411; Гораций. Оды. Эподы. Сатиры. По-
слания. Пер. с латинск.; ред. переводов, вступ. ст. и комм. М. Гаспарова (М. 1970) 
176.

3 Любительские переводы-подражания А. А. Беломорского (Стихотворения 
[СПб. 1896]), А. А. Френкеля (Анютины глазки: Стихотворения [Киев 1899]) 
и Н. Гейнрихсена (Лучи Психеи [Нежин 1910]) для нас интереса не представляют; 
эти эпизодические обращения к Горацию филологами остались незамеченными.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



В. С. Дуров108

служив шей ему образцом оды Горация рассказывает в своей книге ака-
демик М. П. Алек сеев.4 “Изучение переводов поэтических текстов, – 
пишет он, – интересное и поучительное само по себе, порой может 
быть применяемо не без пользы для критики текстов оригинала”.5

В стихотворении Горация вызывает трудность уже второй стих – 
поэт описывает памятник, который он создал: exеgi monumentum ... 
 regalique situ pyramidum altius. Неясно, как понимать значение су ще-
ствительного situs. Ломоносов, Капнист, Востоков, Тучков опускают 
его в своих переводах (“превыше пирамид”, “выше пирамид”), и лишь 
после того как в 1856 г. был напечатан перевод А. А. Фета, situs на-
чинают передавать словами ‘здание’, ‘строение’, ‘громада’: “И зда-
ний царственных превыше пирамид” (Фет); “Выше зданий царей – 
царственных пирамид” (Н. В. Фокков, 1873 г.); “И громад пирамид 
царственных выспренней” (Б. В. Никольский, 1899 г.); “Царственных 
 пирамид выше строения” (Брюсов, 1913 и 1918 гг.). Все последующие 
переводчики оставляют situ без перевода (“выше пирамид”, “пре-
выше пирамид”, “пирамид выше”). Исключением являются перево-
ды Н. И. Шатерникова: “Пирамидных высот, царственных, выше 
он” (1935 г.) и Н. В. Вулих: “Выше, чем пирамид царственных гордый 
взлет” (1963 г.).6

В двух случаях эпитет “царственный” перенесен с пирамид на 
 памятник: “Вознесся, царственный, он выше пирамид” (В. Н. Крач-
ковский, 1913 г.); “Он взнесен пирамид выше и царственней” (Я. Э. Го-
лосовкер, 1955 г.).

Перевод этого стиха вызвал резкую отповедь Н. В. Моревой-Вулих:

Русский перевод основан здесь на ошибочном понимании Горация, 
которое необходимо исправить. В тексте стоит существительное situs, 
которое переведено как “строение”, а между тем оно значит совсем 
другое, происходя от глагола sinere “положить”, который может 
означать “оставить лежать” с частным нюансом “лежать бесплодно, 
сгнивать”… Переводить нужно: “выше царственного гниения пира-
мид”, т. е. пирамиды – сооружения бессмысленные.7

4 М. П. Алексеев. Стихотворение А. С. Пушкина “Я памятник себе воздвиг…” 
(Проблемы изучения) (Л. 1967). – На сс. 251–271 приведены тексты русских пере-
водов оды Горация 3, 30.

5 Алексеев. Указ. соч., 55.
6 Н. А. Чистякова, Н. В. Вулих. История античной литературы (Л. 11963) 

260; ( М. 21971) 350.
7 Н. В. Морева-Вулих. Римский классицизм: творчество Вергилия, лирика 

Горация (СПб. 2000) 263–264. Как указывает автор, новое понимание отдельных 
мест этой оды Горация принадлежит В. Пёшлю (V. Pöschl. Horazische Lyrik [Hei-
delberg 1991]).



109Перевод как истолкование (Hor. Carm. 3, 30)

В доказательство неверного понимания Горация Н. В. Вулих при-
водит русский перевод оды, который начинается так: “Создан памят-
ник мной. Он вековечнее / Меди и пирамид выше строения”. Хотя имя 
переводчика не называется, оно хорошо известно почитателям русско-
го Горация. Это А. П. Семёнов-Тян-Шанский, но у него второй стих чи-
тается совсем по-другому: “Меди и пирамид выше он царственных”.

В следующем, третьем, стихе в словосочетании Aquilo impotens 
прилагательное impotens можно понимать двояко: 1) ‘не владеющий 
собой’, ‘неистовый’ и 2) ‘бессильный’, ‘слабый’; оба значения встреча-
ются в одах Горация.8 Ломоносов передает это сочетание как “бурный 
Аквилон”; его повторяют Капнист (перевод 1805 г.) и Тучков; близко 
у Фоккова: “лютый Аквилон”, Никольского: “Аквилон ярый” и Шер-
винского: “Аквилон лихой”.

В ряде случаев имя собственное Аквилон заменено на нарицатель-
ное “вихрь” (Державин, Востоков), “ветр” (Капнист, ранний перевод; 
Брюсов, перевод 1918 г.; Шатерников) или что-нибудь другое: “ураган 
небесный” (Крачковский, вариант перевода), “бурь необузданность” 
(Голосовкер).9

В переводе Семёнова-Тян-Шанского вместо Аквилона назван его 
греческий эквивалент Борей. “В переводе ошибка, – безапелляцион-
но заявляет Морева-Вулих, – Аквилон самый грозный из ветров”.10 
В своем переводе она использует словосочетание “Аквилона вихрь”. 
Оба названия этого ветра встречаем у Тучкова: “Ни едка древность, ни 
Бореи, / Ни дождь, ни бурный Аквилон”.

Одни переводчики определение impotens вообще опускают, на-
пример, Востоков, другие наделяют Аквилон или ветр эпитетами, не 
име ющими отношения к силе: “шумящий” (Капнист, ранний пере-
вод), “полночный” (Фет), “летучий” (Крачковский). Шатерников, на-
против, усиливает значение ‘неистовый’: “ветр, яростно рвущийся”, 
в то время как Брюсов понимает impotens в значении ‘бессильный’: 
“Аквилон пустой” (1913 г.), “бессильный ветр” (1918 г.). В переводе 
поэта Н. Ф. Порфирова, который в 1902 г. предпринял перевод всех 
лирических стихо творений Горация, дана описательная конструкция, 
соединившая оба значения impotens: “ни сам Аквилон… в тщетной 
злобе своей”. М. Л. Гас паров в Истории всемирной литературы при-
водит текст перевода Шатерникова, в котором Aquilo impotens переве-
дено как “ветр, тщетно бушующий”.11

8 Hor. Carm. 1, 37, 10, ср. Catull. 35, 12, и Hor. Carm. 2, 1, 26, ср. Catull. 8, 9.
9 Смысл, может быть, и не меняется, но исчезает античный колорит, к тому же 

насыщенная ономастика и топонимика – один из важнейших элементов поэтики 
Горация.

10 Морева-Вулих (прим. 7) 264.
11 История всемирной литературы I (М. 1983) 482.



В. С. Дуров110

В четвертом и пятом стихах Гораций говорит о всеразрушающем 
времени: innumerabilis / annorum seriеs et fuga temporum. “Ни множе-
ство веков, ни едка древность” переводит это место Ломоносов; “ни 
цепь несметных лет, ни время быстротечно” и “ни времени полет гро-
зящий” – Капнист (1805 г. и ранний перевод); “ни ряд бесчисленных 
годов” – Фет, “бесконечная вереница годов, ни полет всех времен” – 
Фокков; “бесчисленный ряд годов и полет вечного времени” – Николь-
ский; “ни бесчисленных ряд идущих годов или бег времени” – Брюсов 
(оба перевода); “или бесчисленный ряд кругов годовых, или бег вре-
мени” – Шатерников. Державин в своем переложении предельно кра-
ток – “времени полет”.

В переводе Крачковского упоминание о времени вообще отсут-
ствует. Интересно прочтение этого места у Востокова: “выдержит он 
годы бесчисленны, не почует следов быстрого времени”, т. е. у него 
второе предложение служит уточнением первого. Порфиров, который 
при переводе Горация пользовался немецкими критическими изда-
ниями латинского текста, в частности – выполненными Л. Мюллером, 
переводит этот стих так: “Ни несчетные годы в стремленье веков”. Та-
ким образом, в соединительной конструкции Горация он усматривает 
гендиадис – сочинительное соединение двух понятий (series et fuga), 
из которых одно по смыслу является определением другого. Видимо, 
так понимает это латинское сочетание и Семёнов-Тян-Шанский: “бес-
конечная цепь годов в даль убегающих”. Голосовкер предлагает такой 
вариант: “Водопад времен – бег и звенья годов неисчислимые”. У Шер-
винского этот стих выглядит следующим образом: “ряд нескончаемых 
лет – время бегущее”, т. е. второй компонент латинской фразы в его 
переводе становится обособленным приложением.

У Горация в сочетании innumerabilis annorum series использована 
синтаксическая фигура энналага, т. е. прилагательное innumerabilis, 
формально согласованное с series, по смыслу относится к annorum: по-
нимать следует series innumerabilium annorum “ряд бесчисленных лет”, 
что передано в переводах Капниста, Брюсова, Шервинского. Однако 
большинство переводчиков – Фет, Фокков, Никольский / Шатерников, 
Семёнов-Тян-Шанский, Голосовкер, Вулих – сохраняют латинское 
 согласование: “ряд бесчисленный”, “бесконечная вереница”, “бесчис-
ленный ряд”, “бесконечная цепь”, “звенья неисчислимые”, “неисчис-
лимый ряд”.

По-разному понимают русские переводчики и стихи 10–14, пред-
ставляющие собой инфинитивный оборот с двумя придаточными пред-
ложениями места:12

12 Я намеренно избегаю здесь знаков препинания, чтобы не навязывать чита-
телю своего понимания латинского текста.



111Перевод как истолкование (Hor. Carm. 3, 30)

Dicar qua violens obstrepit Aufi dus
Et qua pauper aquae Daunus agrestium
Regnavit populorum ex humili potens
Princeps Aeolium Carmen ad Italos
Deduxisse modos.

Именно в этих стихах Гораций заявляет о своих заслугах, дающих 
ему право на славу у потомков. Вот их перевод у Шервинского:

Назван буду везде – там, где неистовый 
Авфид ропщет, где Давн, скудный водой, царем 
Был у грубых селян. Встав из ничтожества, 
Первым я приобщил песню Эолии 
К италийским стихам.

Из этого перевода следует, что слава Горация будет распростра-
няться только в пределах Апулии, места его рождения, что вряд ли со-
ответствует тому, что хотел сказать поэт. Гораздо логичнее связывать 
придаточные предложения, вводимые союзом qua, не с личной фор-
мой глагола dicar (“обо мне скажут там, где…”), а с инфинитивным 
оборотом deduxisse (“обо мне скажут, что там, где…”). Именно так пе-
ревел это место Капнист:

Не перестанет всем молва о мне твердить, 
Что тамо, где Авфид стремит ревущи воды, 
И в дебрях, где простым народом Давн владел, 
Я первый, вознесясь от низкия породы, 
В латинские стихи эольску меру ввел.

Первоначальный вариант своего перевода “Где волны Авфида клу-
бятся, / Где царство Давн свое имел, / В устах всех будет повторять-
ся…” он пересмотрел и исправил. Капнист не знал латинского языка 
и пользовался иностранными, по его словам, “весьма неверными пере-
водами” и указаниями знающих латинский язык друзей.13

Филолог и поэт А. Х. Востоков ставит наречие qua в связь с dicаr, 
что нашло отражение в его переводе:

Там, где Авфид крутит волны шумящие, 
В весях, скудных водой, Давнус где царствовал, 
Будет слышно, что я… 

13 См.: А. А. Веселовский. Капнист и Гораций. Эпизод из знакомства с клас-
сической литературой в конце XVIII – начале XIX в. // Известия Отделения рус-
ского языка и словесности Академии Наук 15 (1910) Кн. 1, 211.



В. С. Дуров112

Такое же понимание стихов Горация находим в переводах Ломоно-
сова, Тучкова, Фоккова, Брюсова, Крачковского, Шатерникова.

А. А. Фет, издавший в 1856 г. все оды Горация, во втором издании 
1898 г. не только исправил перевод этих стихов (“Слух обо мне прой-
дет на берег говорливый / Авфида быстрого… и т. д.”), но и дал в пере-
смотренном переводе их толкование:

И скажут, что рожден, где Авфид говорливый 
Стремительно бежит, где средь безводных стран… 

Фет добавил для ясности в свой перевод слово “рожден” – в под-
линнике его нет – и в зависимость от него поставил придаточные пред-
ложения места.

Сходным образом понимает этот пассаж Горация лирический поэт 
Порфиров:

Низкий родом, из мест, где гремит в берегах 
Ауфид яростный, где – в маловодных краях – 
Правил Давн земледельцев народом простым, 
Буду славим, что первый латинским стихом 
Песнь Эолии пел,

а также Семёнов-Тян-Шанский:

Будет ведомо всем, что возвеличился 
Сын страны, где шумит Ауфид стремительный, 
Где безводный удел Давна – Апулия.

Таким образом, они видят в стихах 10–12 тщательно разработан-
ную перифразу, означающую “я апулиец”.

В переводе профессора римского права Б. В. Никольского связь 
qua с deduxisse подчеркнута особо: “Скажут там, где ревет Ауфид не-
истовый… / Первый там я в лады ввел Италийские / Песнь Эолии”.

В разбираемом нами отрывке есть еще одна синтаксическая труд-
ность: неясно, к чему относится оборот ex humili potens – к Daunus или 
отсутствующему местоимению первого лица ego. Ломоносов относит 
его к Горацию, от лица которого написана ода: “мне беззнатный род 
препятством не был”. Так же поступают Державин: “из безвестности 
я тем известен стал”; Капнист: “я первый, вознесясь из низкия поро-
ды”; Востоков: “я – рода беззнатного отрасль”; Фет: “из ничтожества 
был славой я избрáн”; Фокков: “славен я из простых”; Порфиров: “низ-
кий родом… буду славим”; Семенов-Тян-Шанский: “возвеличился 
сын страны”; Шатерников: “мощный из низкого, первый я проложил”; 
Шервинский: “встав из ничтожества, первым я приобщил”.



113Перевод как истолкование (Hor. Carm. 3, 30)

Лишь Брюсов и Вулих относят оборот ex humili potens к Давну. 
В переводе Брюсова это звучит так:

И где бедный водой Давн был над сельскими 
Племенами царем, из ничего могущ.

А вот как – в переводе Вулих:

Стану известен всем. Скажут: родился я
Там, где Ауфид шумит, там, где некогда Давн
В бедных водой полях правил сельской страной,
Ставший царем беглец.14

Как видим, переводчица включает в свой перевод разъяснение ла-
тинского текста (стану известен всем…, родился я…, ставший царем 
беглец…).

Неожиданный вариант прочтения горациевских стихов предлагает 
Голосовкер: “родом ничтожный смог / Первой песнь передать вольной 
Эолии / Италийским стихом”. Прилагательное princeps он относит не 
к Горацию,15 а к стоящему в аккузативе существительному carmen.

Немало вопросов ставят перед комментаторами заключительные 
стихи:

 Sume superbiam
Quaesitam meritis et mihi Delphica
Lauro cinge volens Melpomene comam.
 
В этой фразе – два императива, причем субъект – Мельпомена – 

назван лишь после второго глагола cinge. Обращается ли Гораций, 
 говоря sume, к той же Мельпомене или к кому-то другому? О чьих 
 заслугах (meritis) он говорит? Кем приобретена (quaesitam) гордость 
(superbiam)? К чему относится местоимение mihi – к cinge (‘увенчай 
мне’) или к volens (‘ко мне благосклонная’)? В каком падеже стоит 
 volens? И наконец, чьи кудри (comam) имеет в виду Гораций? Держа-
вин, например, считает, что здесь речь идет о музе:

О муза! возгордись заслугой справедливой, 
………………………………………………….
Непринужденною рукой, неторопливой
Чело твое зарей бессмертия венчай.

14 Давн до того, как стал царем Апулии, был изгнан из Иллирии.
15 “Я первый” (Капнист, Востоков, Фокков); “первый я” (Фет, Никольский, 

Брюсов [1913], Шатерников, Вулих); “первым я” (Брюсов [1918], Шатерников).



В. С. Дуров114

Перевод Ломоносова двусмыслен:

Возгордися праведной заслугой, муза, 
И увенчай главу Дельфийским лавром.

Спасает положение пояснение, данное в его Кратком руководстве 
к красноречию (СПб. 1748), куда включен этот перевод. Мысль Гора-
ция Ломоносов формулирует следующим образом:

Я поставил знак бессмертной своей славы затем, что первый сочинял 
в Италии оды, какие писал Алцей Еольский, стихотворец, того ради 
должна моя муза себя лавровым венком увенчать.16

Исключая Ломоносова и Державина, все переводчики обнаружи-
вают здесь редкостное единодушие: они относят comam не к Мельпо-
мене, а к самому поэту: “укрась мое чело”, “лавром увенчай меня” 
(Капнист), “увенчай лавром главу мою” (Востоков), “мое чело ты увен-
чай” (Тучков), “лавром увенчай руно моих кудрей” (Фет), “мне же… 
лавром обвей чело” (Фокков), “мне свей на кудри в венец лавры дель-
фийские” (Никольский), “мне кудри увей… лавровым венком” (Порфи-
ров), “мне… увенчай голову лаврами” и “мою голову… венчай лавром” 
(Брюсов), “лавром голову Дельфийским мне обвей” (Крачковский), 
“увей лавром чело мое” (Семенов-Тян-Шанский), “мне ж кудри лав-
ром обвей” (Шатерников), “дельфийской листвой мне увенчай главу” 
(Голосовкер), “увей… чело мое” (Вулих), “лаврами Дельф мне увен-
чай главу” (Шервинский).

А теперь посмотрим, как обстоит дело с “заслугами”, о которых 
говорит Гораций. У Капниста мысль Горация выражена весьма нео-
пределенно: “Гордись блистательным отличьем, Мельпомена!”. Вос-
токов вносит ясность: “Сим гордиться позволь мне по достоинству, 
Муза!”. А вот Тучков вообще отходит от текста оригинала: “Мольбам, 
о муза, вознесенным моим к тебе теперь внимай!”. В переводе Фета 
“заслуга”, по всей видимости, принадлежит самому поэту: “свей заслу-
ге гордой в честь сама венец дельфийский”. Перевод Фоккова выглядит 
двусмысленно: “Так возгордись же ты, сколь заслугам должно; мне же 
… лавром обвей чело!” Нет ясности и в переводе Никольского: “Льстись 
гордостью, гордостью, Муза, мздою заслуг”. У Порфирова “заслуга” 
принадлежит Мельпомене: “О, заслугой своей, Мельпомена, гордись”. 
Брюсов выражается не вполне ясно: “Гордость заслуженно, Мельпоме-
на, прими” (1913 г.) и “гордость заслуженно утверди” (1918 г.). Имеется 

16 М. В. Ломоносов. Краткое руководство к красноречию… // Полное собра-
ние сочинений VII (М. – Л. 1952) 314.



115Перевод как истолкование (Hor. Carm. 3, 30)

ли в виду гордость самого поэта или гордость за него Мельпомены? 
Непонятно. Впрочем, нет определенности и в переводе Крачковского: 
“О, Муза, гордость должную имей!” А вот Семенов-Тян-Шанский свое 
понимание этих стихов Горация раскрывает полностью: “Возгордись 
этой памятной ты заслугой моей”. У Шатерникова “заслуга”, похоже, 
принадлежит Мельпомене: “Гордость заслуженно, Мельпомена, яви”,17 
а у Голосовкера – поэту: “С благоволением, Мельпомена, прими гор-
дую славу дел”. Перевод Вулих не дает повода для сомнений: “Будь же 
мною горда, о Мельпомена”. Перевод Шервинского “Славой заслужен-
ной, Мельпомена, гордись” может быть понят лишь из его перевода 
предшествующих стихов “назван буду везде – там, где неистовый Ав-
фид ропщет” и т. д., т. е. имеется в виду слава, которой Гораций пользу-
ется у себя на родине – в Апулии.

И последнее – падеж причастия volens. Что это? Предикативный 
номинатив к cinge или вокатив, определяющий имя собственное Mel-
pomene? Никольский, Порфиров и Брюсов понимают volens как пре-
дикативный номинатив и переводят его наречием “благосклонно”, Го-
лосовкер и Вулих – существительным с предлогом: “с благоволением” 
и “с лаской” соответственно. В переводе Семенова-Тян-Шанского 
volens становится вокативом: “благосклонная Мельпомена”. У Шатер-
никова (“Гордость заслуженно, Мельпомена, яви, – мне ж, благосклон-
ная, кудри лавром обвей”) и Шервинского (“Славой заслуженной, 
Мельпомена, гордись и, благосклонная, ныне лаврами Дельф мне увен-
чай главу”), судя по пунктуации, volens – вокатив. У остальных пере-
водчиков volens отсутствует.

Как мы видим, во многих случаях у переводчиков нет единого мне-
ния в толковании труднопонимаемых мест. Иногда тот или иной оборот 
латинского текста подлинника, вызывающий у переводчика затрудне-
ние, в русской версии вообще отсутствует. Иной раз русский перевод 
настолько невразумителен, что сам нуждается в истолковании.

Лучший перевод – тот, который максимально близок оригиналу 
и не вызывает у читателей вопросов. Подробный подстрочный ком-
ментарий (Фет, Фокков) и всякого рода пояснительные заметки (Туч-
ков, Никольский) – не лучшее решение проблемы. По мнению Порфи-
рова, “нет ничего тягостнее бесконечных пояснений”. Действительно, 
перевод предназначается главным образом читателю, не искушенному 
в латыни, то есть читателю самому многочисленному, а ему обстоя-
тельный, ученый комментарий по большей части ни к чему.

17 В его комментарии к латинскому Горацию это выражено предельно ясно: 
“quаesitam meritis приобретенной (твоими) заслугами”. См.: Квинт Гораций 
Флакк. Избранные прозведения (Оды, эподы, сатиры). С комм. проф. Н. И. Ша-
терникова. Общ. ред. акад. М. М. Покровского (М. 1947) 60.



В. С. Дуров116

Перевод может быть полезен и для специалиста. Благодаря пере-
воду он начинает замечать в тексте оригинала то, что прежде от него 
по разным причинам ускользало.

Ода Горация “Exegi monumentum”, впервые появившаяся на рус-
ском языке 260 лет назад, в последний раз переводилась в середине 
XX в. Необходимость в новом переводе давно назрела. Однако каждо-
му, кто возьмется за это нелегкое дело, следует прислушаться к замеча-
нию превосходного знатока античности, поэта и переводчика, в частно-
сти од Горация, И. Ф. Анненского, сделанному им по поводу перевода 
П. Ф. Порфирова:

Древний лирик вообще мало поддается переводам; от добросовест-
но го перевода чаще всего пахнет пылью… Но из римских лириков 
менее всего поддается переводу на русский язык, несомненно, Го ра-
ций, и особенно его оды.18

В. С. Дуров
Санкт-Петербургский государственный университет

The author examines Russian translations of Horace’s Carm. 3, 30 focusing on dif-
ferent interpretations of the Latin text.

18 И. Ф. Анненский. Разбор стихотворного перевода лирических стихотво-
рений Горация П. Ф. Порфирова (Отдельный оттиск из отчета о XV присуждении 
Пушкинских премий) (СПб. 1904) 3.



117Horace’s Epod. 17, 10 

Sofi a Egorova 

HORACE’S EPOD. 17, 10 

The beginning of Horace’s Epode 17 takes the traditional form of 
a palinode, i. e. a poem written to retract accusations expressed in an earlier 
work.1 Pleading with Canidia to temper justice with mercy, Horace makes 
some mythological examples of an anger quitted. Among others there is 
Achilles’ anger against Hector and the Trojans, when he harkens to Priam’s 
supplication and allows Hector’s dead body to be buried. The Epode 
contains verses 10–14 as follows:

unxere matres Iliae additum feris
alitibus atque canibus homicidam Hectorem,
postquam relictis moenibus rex procidit
heu pervicacis ad pedes Achillei.

The Ilion mothers anointed the body of the man-slaying Hector, who had 
been condemned to wild birds and dogs, after the king having left the city 
prostrated himself at the feet of the too obstinate Achilles.

The manuscript tradition attests two variants for the fi rst word of the 
passage: unxere, which means ‘they anointed’, and luxere, which means 
‘they bewailed’.2

As both readings are possible textologically and the common opinion 
considers the two textual traditions of Horace as equivalent, we can rely 
only on the context of the passage to decide whether anointing or bewailing 
was intended in the original text.

Brink3 and Watson4 have systematised the arguments to support each 
reading:

Pro luxere:
– The subject accompanying the disputable predicate is the plural matres 
which implies an action that could be done by many women and that 
usually happened with the ritual lamentation, but not with anointing.

1 Epode 17 can be a palinode for Epode 5 (and perhaps 8 and 12). Canidia is men-
tioned also in Sermones (1, 8; 2, 1, 48; 2, 8, 95).

2 luxere X acc. l': unxere Y acc. Q.
3 C. O. Brink, “Horatian Notes III”, Proceedings of the Cambridge Philological 

Society N. S. 28 (1982) 44–47.
4 L. C. Watson, A Commentary on Horace’s Epodes (Oxford – New York 2003) 

ad loc.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Sofi a Egorova 118

– In the Iliad the Trojan women do not anoint Hector’s body (it was 
done by Achilles’ slaves before giving the corpse away [Il. 24, 587–
588], and earlier by Aphrodite [Il. 23, 185–187]), but bewail him (Il. 24, 
725–775).
– Bewailing was a crucial part of Greek funeral rituals (cf. epic 
expression ¥klaustoj kaˆ ¥tafoj, ‘unwept and unburied’).

Pro ‘unxere’:
– Anointing explicitly requires the corpse, while bewailing is possible 
without it: the Trojans bewail Hector’s death before the ransom of the 
body: Il. 22, 405–11; 430–436; 477–515. Meanwhile in a ritual aspect 
and as a part of funeral cults, bewailing required the dead body in place 
either.

All mentioned arguments are controversial. Expression matres Iliae 
is somewhat strange and might have been intended as an imitation of the 
Homer’s Trîej ¥locoi (‘the Trojan wives).5 Meanwhile even in the case 
of anointing the Epode reader can miss a dissonance between the usual 
ritual practice and the plural in the sentence.

It is also unclear how closely Horace follows Homer’s narration. The 
poet might have used the plot without exact following details of the poem 
(see below a similar case of Horace using Homer).

Besides, the question of whether the reading luxere describes the ritual 
bewailing is extremely relevant.6 If in this passage the verb lugeo has 
a more general meaning (‘to bewail’, i. e. ‘to mourn’, ‘to lament’, etc), then, 
as E. Wickham points out,7 an ambiguity appears, since the phrase “the 
Trojan wives have bewailed Hector” has two possible interpretations: “they 
bewailed his death” and “they bewailed his burial”.

As the arguments of both sides are not conclusive, opinions of the 
editors and commentators have been divided: Lambinus in edition of 1561, 
Bentley, Brink, Campbell and Shackleton-Bailey accept luxere, while 
Lambinus’ edition of 1567,8 Kiessling and Heinze, L. Müller,9 Klingner 
and Borszák prefer unxere.10

5 Ibid.
6 Brink (n. 3) supposes it does, and Watson and Mankin refer to his argument.
7 E. C. Wickham (ed.), The Works of Horace (Oxford 31896) ad loc.
8 Lambinus changed his mind mainly by referring to examples when bewailing had 

been performed with a body absent.
9 Q. Horati Flacci Carmina. Rec. L. Mueller (Lipsiae 31904) ad loc.
10 According to my observation, the latest commentators (Watson [n. 4], D. Mankin 

[ed.], Horace, Epodes [Cambridge 1995] and Brink [see n. 3]) prefer the luxere, per-
haps as it gives more opportunities to discuss Homer’s text and realities related to 
funeral rites, which is not relevant for answering the question.



119Horace’s Epod. 17, 10 

Without claiming to solve this long-discussed question, I would like to 
put forward two new arguments to support the reading unxere. The fi rst is 
lexical and the second derives from the similarities between the discussed 
fragment and the Carm. 1, 10.

The question of whether the verb lugeo can stand for ritual bewailing, 
which implies the presence of the dead body, is the fi rst to be considered. Of 
the two contexts given by the OLD only one11 refers to funeral circumstances. 
Moreover, the emotion-related meaning (grieve) is more typical for this 
verb than action-related (cry, bewail the dead aloud). The latter meaning is 
more usual for Latin verbs fl ere (a general verb with the meaning ‘to cry’) 
and plorare (‘to weep aloud’, ‘to wail’, ‘to deplore’). The verb lugeo could 
be thus perfectly used in a scene of the Trojans’ mourning for their hero, 
without allusions to bewailing as a part of the funeral ritual, which consists 
of certain actions and words rather than emotions. Therefore the ambiguity, 
which should be avoided, remains, as the Trojans could have bewailed 
Hector’s death before the ransom of his body.

The second argument concerns a relationship between Homer’s 
narration and Horace’s poems.

In this regard, verses 13–16 of Ode 1, 10 (hymn to Mercury) are relevant, 
as they contain the same plot, i. e. Priam’s visit to Achilles:

Quin et Atridas duce te superbos
Ilio dives Priamus relicto
Thessalosque ignis et iniqua Troiae
 Castra fefellit.
And the wealthy Priam too under your guidance having departed from 
Ilion deceived the proud sons of Atreus, and the Thessalian watch-lights, 
and the camp unfair to Troy. 

Here, like in the case of the Epode, the text of the Iliad might have 
served as a source; in the meantime, the way of using a model by Horace 
is more explicit in this poem. To make the action more expressive, Horace 
introduces details that have not been mentioned in Homer, i. e. watch-lights 
of the Myrmidons.

Especially because of the same myth mentioned in this poem, these 
verses show that Horace uses events from the Iliad with an addition of his 
own details. Meanwhile, some arguments on behalf of luxere are based upon 
absolute correspondence of Horace’s poem to the Iliad text, even in details: 
the Trojans do not anoint, but bewail Hector’s body, which is annointed by 
Achilles’ slaves. Both details seem to be insignifi cant and could be easily 
missed by ancient and contemporary readers alike, as for example two lines 
only describe the anointing in a camp scene.

11 Stat. Silv. 3, 3, 132.



Sofi a Egorova 120

Thus, the arguments supporting the reading luxere are getting signifi -
cantly fewer in number which makes both readings equal and we have to 
resort to the arguments based upon images created with these two verbs. To 
my mind, as anointing is a material process, it gives a stronger impression 
by conjuring up a picture of a family that has received the dead body. More-
over, this reading does not lead to an ambiguity as anointing undoubtedly 
implies a body present at the funeral. For the fi rst position in a strophe 
a verb with a stronger meaning would be preferable: a poet would not have 
taken a risk of ambiguity at the beginning of a mythic exemplar.

At the same time, this argument is not be conclusive by its nature, and 
thus one should admit that other arguments on behalf of one or the other 
reading balance up remarkably well: palaeographical and codicological 
data do not help solving the problem, the usage of both verbs makes 
sense, and even the correlation with Homer’s narration can be used in both 
cases. Comparing these two readings seems to result in their recognition 
as equal, as the editors of the 19th and the fi rst half of the 20th centuries 
did. Nevertheless, to choose the better option in view of usage, one should 
prefer the reading unxere.*12

Sofi a Egorova
St. Petersburg State University

Bibliotheca classica Petropolitana

Автор рассматривает рукописные варианты unxere и luxere в Эподе Горация 
17, 10 (unxere / luxere matres Iliae <...> Hectorem... ). Часть аргументов в поль-
зу чтения luxere (‘оплакали’) основана на понимании его как обозначения 
 ритуального оплакивания, а также на сопоставлении стихотворения Горация 
с текстом Илиады. В статье приводится критика обоих положений, тогда как 
второй вариант – unxere (‘умастили’) – как обладающий более сильным зна-
чением признается предпочтительным.

* I would like to thank Olga Lysenko and Natalie Tchernetska for improving the 
English of this article.



121In Virgine mulieres, fugitivi et compediti (Petr. Sat. 39. 9)

Denis Keyer

IN VIRGINE MULIERES, FUGITIVI ET COMPEDITI 
(PETR. SAT. 39. 9)*

Many readers and scholars of Petronius must have been puzzled by the 
astrological passages of Cena Trimalchionis, which, along with exhilarating 
jokes, represent a hermeneutical challenge. Associations between certain 
signs of Zodiac on the one hand and groups of people attributed to them 
by Trimalchio (39. 5–12) or kinds of food placed on appropriate segments 
of the Zodiac dish (35. 1–4) on the other are not always obvious; in many 
respects the text is obscure and sometimes corrupt.

Much has been done by scholars for interpreting single forecasts made 
by Trimalchio, but the whole scene still needs elucidation. It is important 
to distinguish between actual astrological beliefs of the time, Trimalchio’s 
particular adaptation of popular superstitions, his distorted notion of cosmo-
logy, and – last but not least – his humour, which is to be separated from that 
of Petronius. I intend to give a detailed analysis of these astrological passages 
in a larger article, but in anticipation of my further argumentation I would 
like to point out that most comments seem to underrate Trimalchio’s prone-
ness to witticisms and strongly overestimate his astrological knowledge.1

I shall concentrate on one of the signs:

39. 9 in Virgine (scil. nascuntur) mulieres, fugitivi et compediti._______________
mulierosi Gronovius

* Astrological chapters of the Cena were the subject of my fi rst undergraduate 
dissertation written in 1999/2000 under the supervision of héros de la fête. A part of it 
(greatly expanded) is now handed over to him again, like aper pilleatus that tamquam 
libertus in convivium revertitur (40. 3; 41. 4). For improving the English of this article 
I am grateful to Natalie Tchernetska. 

1 It was Jacques de Vreese who fi rst looked at Trimalchio’s Zodiac chatter through 
the telescope lenses of astrological writings (Petron 39 und die Astrologie [Amsterdam 
1927]). Famous is Housman’s opinion of him transmitted in the postcard to Stephen 
Gaselee on 9 Nov. 1927: “Thanks; I have plodded through De Vreese. He has mugged 
up a lot of astrology; but what a goose, trying to make Trimalchio an expert and Petro-
nius a fool.” (A. Burnett [ed.], The Letters of A. E. Housman II [Oxford 2007] 42). 
Many propositions of de Vreese have been accepted in commentaries on Petronius, 
his only severe critic being Sven Eriksson, Wochentagsgötter, Mond und Tierkreis: 
Laien astrologie in der römischen Kaiserzeit, Studia Graeca et Latina Gothoburgensia 3 
[Stockholm 1956] 38–88 (Kap. II: “Die Astrologie bei Petron”).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Denis Keyer122

It can be debated – as Burmann has done2 – whether mulieres imply 
all women (which would be too naïve in view of other, apparently more 
specifi c and less trivial forecasts), ‘real women’ (cf. 42. 7 mulier quae 
mulier) or ‘effeminate’ men. The third option seems preferable to me, as 
it corresponds to Trimalchio’s (often unnoticed) tendency to depreciate the 
prestige of all signs of Zodiac except his own, Cancer; hence Gronovius’ 
emendation seems superfl uous.3 As often is the case with Trimalchio’s 
astrological forecasts, the association with the sign of Zodiac is clear, but 
the exact meaning of the word, which denotes groups of people attributed to 
this sign, is either obscure or cannot be interpreted with certainty.4

It is more diffi cult to explain fugitivi, which by most scholars is taken 
in a single entity with compediti. W. B. Sedgwick suggested that “ ‘Virgo’ 
must have been a sort of stocks (cf. ‘Scotch Maiden’)”;5 there seems to be 
little ground for this assumption. 

H. Blümner suspected a play on words “virgo – virga”, “weil Ausreißer 
und Gefangene mit Ruten gestrichen werden”.6 This seems unlikely. First, 
the “virgo – virga” pun, typical for the Middle Ages, to my knowledge is 
not attested in Classical antiquity. More important, it seems to contradict 
associative principles of Trimalchio’s forecasts (no matter whether they are 
taken seriously as real beliefs or interpreted as intentional puns).

In the case of other signs of Zodiac, the groups of people attributed to them 
by ‘mathematicus’ (39. 5) are mostly associated with the sign itself; if some 

2 P. Burmann (ed.), T. Petronii Arbitri Satyricon quae supersunt… I (Amsterdam 
21743) 237.

3 De Vreese (n. 1) 44–46 also argues for ‘molles viri’, quoting Cat. Cod. Astr. Gr. 
II 96 (= Vett. Val. 10. 10): Parqšnoj: o�koj `Ermoà, qhlukÒn, trufÁrej. Two other 
parallels (Firm. Mat. 8. 11. 1 and 24. 6) are of little value, since each refers not to the 
whole of Virgo, but to a particular day. Still, even if the connection between Virgo and 
effeminacy were fi rmly attested in astrological tradition, it would not necessarily imply 
that Trimalchio possessed astrological knowledge: the analogy is banal and could have 
easily occurred to any simple-minded occultist or a skilled wisecracker. Eriksson (n. 1) 
61 believes that the naïve astrologer reserved this sign for women on the whole and, 
possibly, made an ironic reverence to the ladies present at the party.

4 Cf. arietilli (? arieti illi H) (Aries), qui se ipsi pascunt (Taurus), bigae et boves 
et colei (Gemini), aerumnosi, quibus prae mala sua cornua nascuntur (Capricornus), 
cucurbitae (Aquarius).

5 CPh 39 (1925) 117. “Maiden” was the offi cial designation of the guillotine in 
Edinburgh since its creation in 1564; the origin of this name remains uncertain. The 
so called “Iron Maiden” (“eiserne Jungfrau”) – a casket, often decorated with a female 
head, the inside of which was fi lled with nails or knives for piercing the victim – is gen-
erally considered to date back to the 17th–18th centuries, while legends about its wide 
use in the Middle Ages are based on misinterpretation of medieval “cloaks of shame”.

6 “Kritisch-exegetische Bemerkungen zu Petrons Cena Trimalchionis”, Philologus 
30 (1920) 335.



123In Virgine mulieres, fugitivi et compediti (Petr. Sat. 39. 9)

wordplays are employed, they still refer to the word designating the sign, and 
not to something else. E. g., in Geminis … boves et colei (oxen yoked in pairs 
and gemini = ‘testiculi’); in Aquario … cucurbitae (pumpkins are watery, 
regardless of the interpretation of ‘cucurbitae’); in piscibus obsonatores 
(‘pisces’ = Ôyon, cf. the same ‘astrological’ pun in AP 11. 318). The same is 
true for the ‘zodiacal’ food in 35. 2–5. On the contrary, the “Virgo – virga” pun 
would imply a three-stage association: Virgo > virga > ‘the ones prosecuted 
with virgae’, which seems too complicated. Finally, the connection between 
fugitivi et compediti and birches is also far from obvious (something 
like ulmitribae or, if anything, verberati would be more prompting).

A curious explanation was suggested by P. Thomas,7 who cites Plin. 
NH 28. 13 Vestales nostras hodie credimus nondum egressa urbe mancipia 
fugitiva retinere in loco precatione. This deserves attention, since the 
association between Virgo and (Virgo) Vestalis must have been fi rm, and if 
the superstition described in Pliny was widespread enough, the pun could 
be understood by the audience. Still, the reference to the purely Roman 
custom seems to be too specifi c for the local milieu. Besides, this would 
also disagree with the general principle mentioned above: either Virgo must 
in some sense be ‘fugitiva’ or fugitivi must themselves be like ‘virgines’.

The most popular explanation, repeated in most commentaries, is that 
of de Vreese, according to whom the clue is provided by the astrological 
tradition: Virgo was identifi ed as Erigone or Astraea, who fled from earth to 
heaven (he quotes inter alia Manil. 4. 542 f. Erigone … labentia [scil. saecula] 
fugit  and Ov. Fast. 1. 249 Nondum Iustitiam facinus mortale fugarat).8 

The association between Virgo and fugitivi through the story of her 
escaping from earth might indeed seem natural to those familiar with 
the myth. However, one must take into account the context of Cena 
Trimalchionis. Trimalchio’s erudition in mythology – as well as in history 
and astronomy – is grotesque. Cf., e. g., his excursus in 59. 4: 

Diomedes et Ganymedes duo fratres fuerunt. horum soror erat Helena. 
Agamemnon illam rapuit et Dianae cervam subiecit… 

and what follows. Could such an erudite remember the myth of Astraea 
or Erigone and refer to it while addressing his guests? Even if we assume 

7 Pétrone, Le diner chez Trimalchion, trad. nouv. avec une introd. et des notes 
(Bru xelles 1923); non vidi, quoted by de Vreese (n. 1) 41. 

8 De Vreese (n. 1) 49–54; he attributes great importance to Manilius’ distichon 
(4. 542 f.), which is quoted in full three times on p. 52 f. On p. 46–49 he draws atten tion 
to the curious fact that runaway slaves and captives were often mentioned in astro-
logical treatises. In laying stress on Manilius’ fugit de Vreese is justly objected to by 
W. Hübner, Die Eigenschaften des Tierkreises in Antike: Ihre Darstellung und Ver-
wendung unter besonderer Berücksichtigung des Manilius (Wiesbaden 1982) 563.



Denis Keyer124

that the combination of Virgo and runaway slaves, inspired by the myth of 
Erigone, was common in popular astrology and Trimalchio mentioned it 
without knowing the myth, his words would still give the impression that 
he knew the story; but that would spoil the consistency of his character and 
should have been avoided by Petronius.

Other interpretations of fugitivi harmonize it with Virgo through erotic 
connotations of the verb ‘fugere’. P. Fossataro, taking ‘fugitivi et compediti’ 
together, explains “perchè le virgines fuggon cogli amanti”.9 Although 
‘fugere’ often implies running away from home and could be applied to 
young women (cf. Sen. Med. 115 si qua peregrino nubit fugitiva marito), 
in antiquity the idea of a young girl escaping with her lover would hardly 
be the fi rst thing to come to mind in connection with Virgo and fugitivi: it 
became a cliché much later.

Eriksson, on the contrary, takes fugere in the sense ‘aversari’, referring 
to few examples collected in ThLL VI. 1 col. 1487. 4 ff. s. v. fugio;10 fugitivi 
would then imply that young maidens tend to repel the attention of men 
(like in Hor. Carm. 1. 24 Vitas hinnuleo me similis, Chloe… quoted by 
Eriksson exempli gratia). In fact, the number of examples in support of 
this interpretation can easily be increased, as in a similar context fugere is 
often meant literally: cf., e. g., Verg. Ecl. 3. 65 et fugit ad salices et se cupit 
ante videri or Hor. Carm. 3. 18. 1 Faune, nympharum fugientum amator. 
Besides, apart from fugere, the idea is often expressed by fuga, fugax11 
and also fugitivus. The closest parallels would be Mart. 11. 43. 7 torquebat 
Phoebum Daphne fugitiva  and Maxim. 1. 67 f. et modo subridens latebras 
fugitiva petebat, / non tamen effugiens12 tota latere volens… (often quoted 
in comments on Hor. Carm. 1. 9. 21 f.). 

One might object that examples for fugere in this sense are not numerous 
and mostly occur in poetry, the connection between virgines and fugere 

9 Petronii Cena Trimalchionis, con studii illustrativi e note (Napoli 1912) 89; 
‘compediti’ is explained in a far more questionable way: virgines were “custodite seve-
ramente in casa”.

10 Eriksson (n. 1) 61. In his opinion, sterilicula (a womb of a saw that has not far-
rowed) placed on the sign of Virgo in 35. 3 suggests that fugitivi imply not all women, 
but exactly virgins. It is possible, but, in view of the preceding mulieres, not obligatory: 
the association could also be based on the general idea of a young woman. Whether 
the food in 39. 1–5 is connected with forecasts in 39. 5–12, remains disputable: strong 
similarity in the case of Gemini and Capricorn (possibly, also Aries and Sagittarius) is 
balanced with the lack of connection in the case of Lion and Aquarius.

11 See, e. g., passages quoted by F. Bömer, P. Ovidius Naso: Metamorphosen. 
Kommentar I (Heidelberg 1969) 165 (ad 1. 530 fuga, ‘fuga als erotischer Motiv’); 168 
(ad 1. 541 fugacem, ‘de puellis captationem viri effugientibus’).

12 R. Ellis, “On the Elegies of Maximianus. II”, AJPh 5 (1884) 137 is right that the 
accumulation of present participles (subridens, effugiens, volens) is somewhat  inelegant, 
but his emendation e facie, as well as Baehrens’ effugiis, seems unnecessary.



125In Virgine mulieres, fugitivi et compediti (Petr. Sat. 39. 9)

being far from idiomatic. However, the topos of young girls running (or pre-
tending to run) away from their suitors was certainly common enough to be 
remembered even by illiterate persons, incapable of recalling the myth of 
Daphne. The fact that, apart from fugere and its derivatives, such words as 
abscondere, latere, etc. could be used for this idea, is not relevant: it suffi ces 
that fugitivi, when mentioned in combination with Virgo and reinterpreted as 
adjective, could in all probability suggest the analogy with elusive girls.13

Thus, it is not the idiom, but the motif, that in combination with a play 
on words provides the basis for the joke. It is not unparalleled in the Cena: 
in 56. 9, along with other intricate puns accompanying the distribution of 
apophoreta, “canale” (or “canalis”)14 turns out to be a hare (‘related to a 
dog’).15 In spite of the weaknesses indicated above, the explanation offered 
by Eriksson remains in my opinion the most preferable.

Fewer explanations have been offered for compediti. As is the case of 
fugitivi, most commentaries follow the interpretation of de Vreese,16 which 
deserves closer attention. The starting point of his argumentation is a vexed 
passage in Manilius (4. 189 f.):

 At quibus Erigone dixit nascentibus aevum

190 †ora† magisterio †nudosque† coercita Virgo
 ad studium ducit mores et pectora doctis
 artibus instituet…_______________
ora GLV, opta M, ore C, apta Bentley, ore magis tenero Jacob 
nudosque codd., nodoque Scal., rugisque Köstlin, motusque Bechert, 
nodisque Housman toto versu post v. 201 transposito, vestesque Flores

De Vreese is not discouraged that an agreement on the meaning 
of v. 190 has not been (and is unlikely to be) reached: leaving aside the 
interpretation of ora, he concentrates on the second hemistich, for which 

13 Another possibility would be to take fugere in a slightly different meaning: 
‘(amantem) deserere’ (cf. ThLL VI. 1. col. 1481. 1 ff. and esp. Iuv. 9. 74); then Tri-
malchio would hint that women often abandon their husbands or lovers. Fugitivus 
as adjective, sometimes applied to runaway animals, could hint in this direction, cf. 
Ov. Her. 5. 91 Tyndaris infestis fugi t iva reposcitur armis. It is particularly interesting 
that fugitivus in its primary meaning (‘runaway slave’) was sometimes played upon 
in erotic context (Lucil. 854 Marx, cf. Petr. 105. 10). However, abandoning the beloved 
is associated also with men (Ov. Ars am. 3. 31 saepe viri fallunt, tenerae non saepe 
puellae) and elusive girls have more of a topos than runaway wives.

14 canalem et pedalem H, canale et pedale Buecheler. It is not quite certain what 
the direct meaning of canale(m) et pedale(m) was; for possible explanations see W. He-
raeus, Kleine Schriften (Heidelberg 1937) 75.

15 Cf. Petr. fr. 43. 15 et canis in somnis leporis vestigia latrat; Ov. Met. 1. 533 etc. 
16 De Vreese (n. 1) 54–69.



Denis Keyer126

he adopts Scaliger’s emendation nodoque. However, Scaliger’s emendation 
itself has been interpreted in different ways:17 (1) as a knot or bun of hair; 
(2) a knot of a girdle or a breast band;18 (3) the noose with which Erigone 
hanged herself; (4) a metaphorical ‘knot’, magisterio nodoque (nodisque) 
taken as hendiadys;19 (5) autumnal equinoctial point, i.e. intersection of 
celestial equator and ecliptic. The last interpretation was put forward by 
Bentley20 and strongly favoured by de Vreese, mainly on the ground that it 
is related to astronomy. 

Both the text and interpretation of Man. 4. 190 can hardly be relied 
upon with certainty; more important is that even if Scaliger was right in 
conjecturing nodoque and Bentley in interpreting nodus as autumnal point, 
it would still be far from Trimalchio’s compediti. De Vreese tries to sub-
stantiate the connection in the following way. He stresses that due to the 
precession of equinox the autumnal point, originally linked with Libra, in 
Petronius’ times was already in the constellation of Virgo (the readers of 
Petronius, as he believes, must have been aware of that). 

Further de Vreese refers to different types of astrological depictions of 
Virgo. Often she is represented horizontally, her head being in the last part 
of Leo and her feet in the fi rst part of Libra, on which the author remarks: 
“Diese gezwungene Haltung einer gefl ügelten Figur gibt schon einiger-
maßen den Eindruck einer Person, die auffl iegen will, aber zurückgehalten 
ist” (p. 66). When Virgo touches the beam of Libra with her foot and 
even, in some cases, when she is situated vertically and holds one of 
Libra’s chains (obviously, thought of as Iustitia), her position, according 
to de Vreese, also suggests “den Gedanken an ein Gebundensein oder ein 
Festgehalten werden” (p. 67). Finally, he summarizes the depictions of 
Virgo as “mit den Füßen an den Herbstpunkt Libra festgebunden” (p. 69).

17 For different interpretations see ibid. 56–58; D. Luizzi (ed.), M. Manilio, Astro-
nomica, libro IV (Galatino 1994) 101.

18 Thus Scaliger’s fi rst edition (see n. 19). W. Gundel, “Parthenos 1”, in RE 18. 2 
(1949) 1937 refers nodo to Virgo’s girdle (zènh, per…zwma) mentioned by Ptolemaeus 
and rejects the view of de Vreese (see below). W. Huebner, Manilius, Astronomica, 
Buch V. Bd. II: Kommentar (Berlin – New York 2010) 142; 335 inclines to support 
Gundel.

19 This was offered by Scaliger in his postmortem edition of Manilius (Strasbourg 
31655) 286 and supported by Housman, who transposed v. 190 after v. 201 to replace the 
phrase munera frenat in 201 with ora frenat (201–190). Originally Scaliger’s nodoque 
implied strophium (Heidelberg 11579) 215; in the 2nd edition (Leiden 21600) 317 he 
tried to preserve the transmitted nudosque taking it with mores in v. 191 and leaving 
coercita without an apposition. De Vreese (n. 1) 58 was confused with Housman’s re-
ference to Scaliger, because he only used Scaliger’s fi rst edition.

20 M. Manilii Astronomicon, ex recensione et cum notis R. Bentleii (London 1796) 
195 f.; for nodus as astronomic terminus technicus he quotes Lucr. 5. 687 f. and Man. 
3. 622, for coercere Man. 3. 647. 



127In Virgine mulieres, fugitivi et compediti (Petr. Sat. 39. 9)

These constructs are controversial in many ways. First of all, it is only 
in his ‘impressions’ and ‘thoughts’ that Virgo is bound to the autumnal point 
in depictions. If any Zodiacal depictions were of relevance for Trimalchio’s 
forecasts, these would be purely ornamental rather than those matched 
with celestial map, like planisphaeria and celestial globes referred to by 
de Vreese; in any way, contrary to many commentaries, which summarize 
him inaccurately,21 I do not know any pictures of Virgo that would have 
explicit signs of bonds or fetters.22 The analogy between Manilius’ nodoque 
coercita Virgo (if the text and interpretation are correct) and compediti is 
also vague. Finally, Eriksson is surely right that such niceties as the re-
cession of equinox could hardly be familiar to most Petronius’ readers, to 
say nothing of Trimalchio.23

Alternative interpretations of compediti suggest its strong connection 
with fugitivi; those of Blümner and Fossataro have been mentioned above 
(n. 6 and 9). Eriksson goes as far as to deny any connection between com-
pediti and Virgo: in his opinion, compediti is a “secondary forecast”, which 
has no connection with the sign itself, being just linked to the “primary” 
one, in this case fugitivi: runaway slaves were put in the stocks. Another 
“secondary forecasts”, according to Eriksson, are (bubulci et) qui se ipsi 
pascunt for Taurus, (colei et) qui utrosque parietes linunt for Gemini and 
scholastici for Aries.24 Still, neither of the three other examples seems 
satisfactory to me. 

Qui se ipsi pascunt, whatever be the interpretation of the idiom, does 
not need bubulci to explain its analogy with Taurus: it is normal that an ox 
or a bull “pascitur”, no matter that the same word could be applied to other 
species of cattle. Equally wrong is the denial of any connection between 
Gemini and qui utrosque parietes linunt (be it interpreted with or without 
obscene connotations): the word utrique and the idea of duplicity are 
enough to provide the analogy. It is easy to imagine twins painting two 
opposite walls; how this image can be deduced from colei, remains unclear 
to me.

21 P. Perrochat, Pétrone, Le festin de Trimalchion: comm. exég. et crit. (Paris 31962) 
69: “la Virgo se trouvait au voisinage d’un de ces ‘nœuds’, l’équinox d’automne, et, 
sur le représentations fi gurées du zodiaque, les  pieds de la  Virgo paraissent 
l iés  à  ce  nœud”; literally the same M. S. Smith (ed.), Petronius, Cena Trimalchionis 
(Oxford 1975) 90 and C. Pellegrino (ed.), Petronii Arbitri Satyricon (Rome 1975) 277; 
E. T. Sage (ed.), Petronius, The Satiricon (New York 1969) 162: “In some representa-
tions of the zodiac the Virgin’s  foot  is  fe t tered”.

22 See Gundel (n. 18) 1942–1945 and idem, Zodiakos: Tierkreisbilder im Altertum. 
Kosmische Bezüge und Jenseitsvorstellungen im antiken Alltagsleben, Kulturgeschich-
te der antiken Welt 54 (Mainz 1992) with further literature.

23 Eriksson (n. 1) 81.
24 Eriksson (n. 1) 74; 56; 57; 58.



Denis Keyer128

It is more complicated with scholastici. The association between them 
and Aries is indeed explained in the preceding words: habet … caput prae-
terea durum, frontem expudoratam, cornum acutum. I think that at fi rst 
these words are taken literally, but the mention of scholastici suggests their 
metaphorical reinterpretation: rhetoricians, like rams, have a “thick head” 
(stupidity or pushiness), a “sharp horn” (for “butting” in rhetoric duels) and 
a “shameless forehead” (“brazen face”). In any way, it seems indisputable 
that some comparison between rams and rhetoricians is implied. 

Thus, compediti would remain the only example of Eriksson’s “se-
condary forecasts”, which calls the whole category into question. “Einmal 
ist keinmal”: we still need to look for some connection between compediti 
and Virgo.

I suggest that this association was provided by the double meaning of 
the word compes, which along with fetters could denote anklets. Ankle 
bracelets and ornamental chains for feet were widespread in Greece as well 
as in Rome.25 The general terms for anklets in Greek were pšdai (properly 
‘fetters’) and periskel…dej. The most common Latin term appears to be 
periscelis, but compes is used in this sense in Plin. NH 33. 152:

argentum succedit aliquando et auro luxu feminarum plebis compedes 
sibi facientium, quas induere aureas mos tritior vetet.26

Reproaches for wearing excessive ornaments addressed to women and 
appeals not to put ‘chains’ on must have been commonplace. Mockeries 
based on the similarity between ornaments and fetters, and in particular 
between stocks and ankle bracelets, are easy to fi nd.27 The very words 

25 See P. Paris, “Periscelis”, DAGR 4. 1 (1907) 396 f.; E. Saglio, “Compes”, 
DAGR 1. 2 (1887) 1428 with n. 16 f.; J. Andrée-Hanslik, “Periskelis”, RE 19. 1 (1937) 
858. On Ori ental ankle bracelets joined by a chain cf. E. Fr. Car. Rosenmüller, Jesajae 
vaticinia (Leip zig 1829) 115–118; 124 (ad Jes. 3. 16; 20). There were many kinds of 
feet ornaments: anklets, chains, laces and bandages worn around the ankles, calves and 
even thighs. It is diffi cult to specify the difference between them, and Greek names 
for them are numerous: pšdai, periskel…dej, perisfÚria, peripšzia, a‡glh, etc.; 
in Latin the idea was sometimes expressed by vinculum (aureum): Ov. Ars am. 3. 271; 
Manil. 5. 519; Petr. 126. 17.

26 OLD interprets compedes here not as a proper term for anklets, but as their 
metaphorical designation: “iron. or contempt. of bracelets.” Irony is not impossible 
(cf. 33. 39–40: idem enim tu, Brute, mulierum pedibus aurum gestatum tacuisti <…> 
etiamne pedibus induetur [scil. aurum]..?), but I believe that the fi rst option suits the 
context better; cf. n. 28.

27 E. g., Hdt. 3. 22 kaˆ nom…saj e�na… sfea (scil. collar and bracelets) pšdaj e�pe 
æj par' ˜wuto‹s… e„si ·wmaleèterai toutšwn pšdai. Luc. (Pseudo-) Amor. 41 kaˆ 
¥cri tîn podîn ™sc£twn katabšbhken Ð ¥qlioj crusÕj ¤pan, e‡ ti toà sfuroà 
gumnoàtai, perisf…ggwn. ¥xion d' Ãn sid»rJ t¦ per…sfura skšlh pepedÁsqai.



129In Virgine mulieres, fugitivi et compediti (Petr. Sat. 39. 9)

pšdai and compedes, each denoting both ‘vinculum’ and ‘ornamentum’, 
invited to witticisms of that kind. Later on, this cliché was readily taken up 
by Christian moralists:

Cypr. Hab. virg. 21 non inferantur auribus vulnera, nec bracchia includat 
aut colla de armillis et monilibus catena pretiosa: s int  a  compedibus 
aureis  pedes l iberi , crines nullo colore fucati.28

Ambros. de virg. 1. 6. 55 illinc collum catena constringit, inde pedem 
compes includit . Nihil refert auro oneretur an ferro.29

In fact, we do not need to go far to fi nd examples. A similar quip of 
Trimalchio is to be found in 67. 7:

(Fortunata) ultimo etiam periscel ides resolvit et reticulum aureum, 
quem ex obrussa esse dicebat. notavit haec Trimalchio iussitque afferri 
omnia et ‘videt is’ inquit ‘mulieris  compedes: sic nos barcalae 
despoliamur…’.

Since female ornaments, especially anklets, were often likened to 
fetters, and compedes in particular could be used as a proper or at least 
ironic term for anklets (see Pliny above), it is probable that this ambiguity 
lies behind Trimalchio’s compediti. It was easy for the guests to understand 
the joke: as in the case of fugitivi, all they had to do was to reinterpret the 
word as adjective and apply it to Virgo.30

28 K. Wulff (ThLL 3. 6–9 [1988] 2060. 81) interprets Cyprian’s compedibus aureis 
as ‘ornamentum muliebre’; Danuta Schanzer, A Philosophical and Literary Commen-
tary on Martianus Capella’s “De nuptiis Philologiae et Mercurii”. Book I (Berkeley – 
Los Angeles 1986) 77 f. (ad 1. 7 auri compedibus) objects to it: “in Cyprian the word 
is used as a purely satirical metaphor, not as a real term for ankle bracelets. Jewelry is 
described in terms of bondage”. Catena (de armillis et monilibus) is surely taken meta-
phorically; as for compedes aurei, I cannot say with certainty whether it is only a meta-
phor or (in view of compedes used of anklets in Pliny) a double entendre (cf. n. 26).

29 Cf. Basil. Caes. Homil. in div. 4; Clem. Alex. Paedag. 2. 12. 122–123.
30 De Vreese came close to this solution. In defense of his concept of Virgo 

‘bound’ to the autumnal point (point Libra) on p. 67 he refers to Hugo Grotius’ Notae 
ad ima gines in his Syntagma Arateorum (Leiden 1600) 39: “peripod…a orbiculus est 
pedibus alligatus, quo gentes quaedam usae. Ptolemaeus autem parapÒdion sÚrma 
vocat nisi tunicam talarem intelligas”. That is, Grotius, commenting upon Ptolemaeus’ 
™n tù peripod…J sÚrmati (Alm. 7. 5 p. 104, 7 Heiberg), interprets the word as ‘anklet’ 
(which seems improbable), but takes into account the meaning preferred now in LSJ 
s. v. “going around the feet, sÚrma” (cf. Grotius’ further remark on ™n tù peripod…J 
applied to Auriga on p. 44; NB! References in LSJ s. v. are to be corrected: read 
“Alm. 7. 5” for adjective and “Alm. 8. 2” for substantive). De Vreese only picks up the 
mention of ‘anklet’ attributed to Virgo by Grotius and citing Plin. NH 33. 152 on com-
pedes quoted above suggests that originally the Virgin’s anklet was meant to bind her 
foot to Libra and only later it came to be regarded as a mere ornament.



Denis Keyer130

If the interpretation suggested here is correct, Trimalchio’s characteristic 
of Virgo (which, like in the case of many other signs, happens to be far 
from complimentary) is based on puns; in addition, it is an oblique criticism 
of women. Other cases of the astrologer’s oblique satirical attacks are 
innkeepers attributed to Aquarius for watering the wine and, as M. Korenjak 
has brilliantly shown,31 rhetores attributed to Pisces for their presumed 
disability to speak outside the school.

The interpretations for fugitivi and compediti elaborated by de Vreese 
show that Housman’s sarcastic remark on his zeal in applying of astrological 
doctrines to Petronius (n. 1) was not baseless; nevertheless, his work exerts 
infl uence on all substantial commentaries to Petronius, while Eriksson’s 
sound critique of de Vreese remains ignored. One of the few, who maintains 
a healthy scepticism about Trimalchio’s astrological skills, appears to be 
M. Korenjak: “…Trimalchio does not seem to be concerned with scientifi c 
astrology at all.”32

Denis Keyer
St. Petersburg Institute for History, RAS

Bibliotheca classica Petropolitana

Обсуждая характеристику зодиакального созвездия Девы, данного Трималь-
хионом (Petr. 39. 9), автор оспаривает объяснение Жака де Врезе, который 
усматривал в fugitivi (‘беглые рабы’) намек на миф об Астрее / Эригоне, “убе-
жавшей” с земли на небо, а compediti (‘колодочники’) объяснял с помощью 
астрономического термина nodus (точка осеннего равноденствия, букв. “узел” 
года). Применительно к fugitivi в статье защищается толкование, предложен-
ное Свеном Эрикссоном: здесь обыгрывается мотив “дева убегает от преследу-
ющего ее поклонника”. Для compediti предлагается новое объяснение: нередко 
женские украшения из золота – ожерелья, браслеты и ножные браслеты – 
иронически уподоблялись оковам, а слово compedes (‘ножные кандалы’) мог-
ло употребляться для обозначения ножных браслетов (Plin. NH XXXIII, 152; 
cf. Petr. 67. 7); эту игру слов и подразумевает compediti, содержащее, таким 
образом, косвенный сатирический выпад против женщин: под Девой рожда-
ются “те, кто не расстаются с цепями”.

31 “In piscibus obsonatores et rhetores: Petr. 39. 13”, PCPhS 52 (2006) 134–137; 
to the parallels quoted by him I can add Sex. Emp. Adv. Math. 2. 18: ...„cqÚwn d� 
¢fwnÒteroi ™pˆ tÁj gÁj Øpa…qrou qewroàntai. The metaphor of rhetoric teachers 
‘fi shing for’ pupils in Petr. 3. 4, usually referred to in commentaries, could hardly be 
alluded to by Trimalchio: Agamemnon’s extensive simile was intended to be origi-
nal rather than based on proverbial or widespread analogies, and specifi c problems of 
rhetoric teachers are unlikely to be familiar to Trimalchio and his audience.

32 Korenjak (n. 31) 134.



131‘Versus aurei’ and the Date of the De raptu Proserpinae III

Olga Budaragina

‘VERSUS AUREI’ AND THE DATE 
OF THE DE RAPTU PROSERPINAE III

As C. Gruzelier argues, “over the dating of the De Raptu Proserpinae 
much ink has been spilt”.1 Unlike most of Claudian’s political works, 
which are closely tied to particular people and events, this mythological 
epic gives its readers almost no references of the kind. The only real name 
appears in the preface to Book II: after describing the labours of Hercules 
the poet addresses his inspirer and refers to him as “another Tirynthian” 
(49–50): 

<…> Sed tu Tirynthius alter,
Florentine, mihi, tu mea plectra moves <…>

Florentinus (also mentioned in a number of Symmachus’ letters)2 was 
the city prefect in 395–397.3 According to Th. Birt’s opinion, accepted 
by many,4 the whole of the poem (i. e. all three books) is dedicated to the 
term of offi ce of this praefectus urbis, and presumably, the DRP was left 
unfi nished by dismissal of Florentinus.5 This viewpoint was energetically 
opposed by J. B. Hall and A. Cameron. Hall believed that “the two prefaces 
and the epic as a whole can no longer be regarded as necessarily linked to 
the period 395–397 when Florentinus was a city prefect”,6 and that only 
Book I was written in the fi rst instance, while two others were encouraged 
by Florentinus “at a later date, still to be determined”.7 Cameron supported 
this assumption and proposed In Rufi num II as terminus post quem for the 

1 C. Gruzelier (ed.), Claudian. De Raptu Proserpinae (Oxford 1993) XVII.
2 Symm. 4. 50–57.
3 Th. Birt (ed.), Claudii Claudiani carmina, Monumenta Germaniae Historica. 

Auctorum anti quis si morum 10 (Berolini 1892) XVI.
4 See, for example, M. Platnauer (ed.), Claudian 1 (London 1922) XIV and P. Far-

gues, Claudien: Études sur la poésie et son temps (Paris 1933) 16.
5 Birt (n. 3) XIV ss.
6 J. B. Hall (ed.), Claudian. De raptu Proserpinae, Cambridge Classical Texts and 

Commentaries 11 (Cambridge 1969) 99. 
7 Hall (n. 6) 103. “The extreme limits could be as early as c. 394, if book I was 

written about 390 <…>, and as late as the period after 404, if Claudian was still alive 
then” (104).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Olga Budaragina132

fi rst book of the DRP 8 (while the second and the third book were dated by 
him from the later period, namely 400–402).9

The latest editors of the poem – J. L. Charlet10 (1991) and C. Gru ze-
lier11 (1993) – also adhered to the opinion that there was a lapse of some 
duration between the fi rst and two other books, but (with Hall) they prefer 
to see the DRP “as a more experimental work of his [=Claudian’s] earlier 
Roman years”.12 Others did not attempt to date certain books of the epic, 
but considered the whole of the poem to be either a product of Claudian’s 
younger years13 or, on the contrary, one of his last works.14

As one can see, although some attempts were made to regard the fi rst 
book as being prior to the rest, two others were implicitly considered to 
have been written simultaneously. The only explicit hypothesis comes from 
Cameron, who argues that “Book III presumably appeared at the same time 
as II, since it does not have a new preface of its own”.15 Such an assumption 
is, probably, true, for the De consulatu Stilichonis: Books I and II were 
written in early January 400,16 and Book II does not have a preface.17 If we 
follow Cameron, who dated Book III from February,18 the time gap could 

8 A. Cameron, Claudian: Poetry and Propaganda at the Court of Honorius (Oxford 
1970) 453 and XV. There is some inconsistency in his dating of the In Rufi num: in the 
table “Chronologia Claudianea” (XV–XVI) Cameron gives 397 and on p. 78 he speaks 
of 396. Contra A. Fo, “Osservazioni su alcune questioni relative al De raptu Proserpi-
nae di Claudiano”, Quaderni Catanesi di studi classici e medievali 2 (1979) 389 n. 7.

9 Cameron (n. 8) XV and 463–464. This view was adopted by E. Potz, Claudian: 
Kommentar zu de Raptu Proserpinae. Buch I, Dissertationen der K.-Fr.-Universität 
Graz 65 (Graz 1985) 31.

10 J.-L. Charlet (ed.), Claudien. Oeuvres 1 (Paris 1991) XXXII. See also his later 
article, in which he carries over the date of Books II and III to 396–397 (“Comment lire 
le De raptu Proser pi nae de Claudien”, RÉL 78 [2000] 191).

11 Gruzelier (n. 1) XVII–XIX.
12 Hall (n. 6) 105. Cf. V. Cremona who gives the earliest date for fi rst book – 

390 and claims the DRP is less mature than Claudian’s other works (“La composizione 
del  De Raptu Proserpinae di Claudiano”, Aevum [1948] 248 n. 1).

13 D. Romano’s argument was that Claudian’s mythological and Greek poetry be-
long to the fi rst phase of his activity, i. e. before 395 (Claudiano, Biblioteca di cultura 
moderna 49 [Palermo 1958] 25). 

14 P. Fabbri, “Del vero Claudiano”, Athenaeum 17 (1939) 39 (with no particu-
lar dates) argues that Claudian wrote the DRP after he had abandoned contemporary 
poetry (39). A rather extravagant idea belongs to a German translator of the poem 
G. F. v. Wedekind, who proposed to regard ‘Florentinus’ as a cognomen awarded 
to Stilico after the victory of Radagaisus at Fiesole in 406 (Dichtungen des Claudius 
Claudianus [Darmstadt 1868] 299).

15 Cameron (n. 8) 464.
16 Birt (n. 3) 189; Cameron (n. 8) XVI.
17 As a matter of fact the fi rst one does not have it either.
18 Cameron (n. 8) XVI; contra Birt: “editus cum prioribus” ([n. 3] 220).



133‘Versus aurei’ and the Date of the De raptu Proserpinae III

explain appearance of an individual preface. Nevertheless, praefationes do 
not seem to be a solid basis for dating in Claudian’s case. Firstly, they do 
not necessarily precede all parts of his longer poems,19 secondly, a preface 
could be written after a relevant book.20 This seems to imply that the absence 
of a preface before Book III of the DRP can neither bind it to Book II nor 
separate it from it.

We have seen that there are no irrefutable arguments for the dating of 
the DRP – either as a whole or its parts. Though the pros and cons will arise 
anyway, my argument for the dating of the DRP III will focus on stylistic 
analysis, and in particular, on the usage by Claudian of the ‘versus aurei’ 
(‘golden lines’), of which he seemed to be fond21 and sometimes practises 
“to the verge of monotony”,22 so that “l’artifi ce perde son effet”.23

The term ‘golden line’ originated in England at least in the 17th century: 
the oldest and the generally accepted defi nition belongs to E. Burles in 
his English Grammar: “If the Verse does consist of two Adjectives, two 
Subjectives and a Verb only, the fi rst Adjective agreeing with the fi rst 
Substantive, the second with the second, and the Verb placed in the midst, 
it is called a Golden Verse: as, 

Lurida terribiles miscent aconita novercae”.24

One runs across a similar interpretation, which appeared in 1685 soon 
after that of Burles and was applied to Claudian’s verse. J. Dryden in his 
preface to Silvae commented on his poetical manner with no particular 
enthusiasm: “All the versifi cation and little variety of Claudian is included 
within the compass of four or fi ve lines, and then he begins again in the same 
tenour; perpetually closing his sense at the end of a verse, and that verse 

19 Cf. In Rufi num I and In Eutripium I.
20 This is the case of the In Rufi num and the In Eutripium (Birt [n. 3] 33 and 93; 

Cameron [n. 8] XV–XVI).
21 For statistics see the most recent and thorough treatment of the subject see in: 

K. Mayer, “The golden line: ancient and medieval lists of special hexameters and mod-
ern scholarship”, in: C. D. Lanham (ed.), Latin Grammar and Rhetoric: From Classical 
Theory to Medieval Practice (London – New York 2002) 139–179. Also J. M. Baños 
Baños, “El versus aureus de Ennio a Estacio”, Latomus 51 (1992) 762–774. He treats 
the ‘golden line’ in a wider sense though and includes such models where nouns pre-
cede a verb or alternate with adjectives.

22 S. E. Wintbolt, Latin Hexameter (London 1903) 220.
23 J. Marouzeau, Traité de stylistique appliqué au latin (Paris 1935) 302.
24 E. Burles, Grammatica Burlesa, or, A new English grammar: made plain and 

easier for teacher & scholar, and profi table to gentlemen for the recovery of what they 
have lost by discontinuance from their studies (London 1652) 357 [= R. C. Alston (ed.), 
English Linguistics 1500–1800: A Collection of Facsimile Reprints (Menston 1971) 
307]. His example comes from Ovid. Met. 1. 147.



Olga Budaragina134

commonly which they call golden, or two substantives and two adjectives 
with a verb betwixt them to keep the peace”.25

Did antiquity have a defi nition of this poetical model? The evidence 
is, unfortunately, sparse, and the only testimonium comes from Diomedes 
Grammaticus, who in the Ars Grammatica discusses various types of Latin 
hexameters and mentions ‘teretes versus’: “Teretes sunt qui volubilem et 
cohaerentem continuant dictionem, ut 

Torva Mimalloneis infl atur tibia bombis”.26

It is not easy to determine what he really meant by “volubilis et cohae-
rens dic tio”, but his example cited fi ts very well into modern defi nitions of 
the ‘golden line’.

Wilkinson tried to restrict the usage of the term to abCAB scheme and 
proposed to call the chiastic form such as in Verg. Georg. 540: “Impositos 
duris crepitare incudibus ensis” the ‘silver line’;27 yet most prefer to treat it 
as an equivalent of the ‘golden line’.28

The verb that separates the adjectives from their nouns can be either 
in personal or impersonal (infi nitive/participle29) form. It had been already 
noticed that the ‘golden line’ was favoured by Neoteric poets,30 in whose 
work it often has a central verb in a form of a present participle.31 

What is to be understood as ‘versus aureus’ in this paper? I include 
‘golden’ as well as ‘silver’ lines; the verb can be taken in either form 
mentioned above.32 I agree with R. F. Thomas that “smaller, uninfl ected 

25 H. T. Swedenberg, Jr., Earl Miner, V. A. Dearing (eds.), The Works of John 
Dryden III (Berkeley 1969) 6.

26 H. Keil (ed.), Grammatici Latini I (Lipsiae 1855) 499.
27 L. P. Wilkinson, Golden Latin Artistry (Cambridge 1963) 216.
28 J. Hellegouarc’h, “Les yeux de la marquise… Quelques observations sur les 

commutations verbales dans l’hexametre latin”, RÉL 65 (1987) 277; R. F. Thomas 
(ed.), Virgil, Georgics I, Cambridge Greek and Latin Classics (Cambridge 1988) 86; 
Baños Baños (n. 21) 762.

29 In Claudian, for example, “Et raucum bibulis inserpere murmur harenis” (DRP 
I, 258); “Crastina venturae spectantes gaudia praedae” (DRP I, 288); “Caeruleus tali 
prostratus Apolline Python” (De IV Consulatu Honorii 537) etc.

30 See, for example, N. Hopkinson (ed.), Callimachus, Hymn to Demeter, Cam-
bridge Classical Texts and Commentaries 27 (Cambridge 1984) 87–89; Gruzelier (n. 1) 
XXVIII; W. S. Anderson (ed.), Ovid’s Metamorphoses Books 6–10 (Norman 1972) 28; 
A. S. Hollis (ed.), Ovid. Metamorphoses: Book VIII (Oxford 1970) 41. 

31 E. g. “Mollia nudatae tollentem tegmina surae” (Cat. 64. 129) and “Irrita uento-
sae linquens promissa procellae” (Cat. 64. 59).

32 There are exceptions, such as DRP 3. 116 (“Pignoris et cunctis obiecti fraudibus 
anni”) and Pan. Olybr. et Prob. 2 (“Volvis inexhausto redeuntia saecula motu”) where 
the participle agrees with one of the following nouns.



135‘Versus aurei’ and the Date of the De raptu Proserpinae III

words <…> hardly disturb the pattern”.33 Therefore it is taken for granted 
here that a ‘golden line’ might contain fi ve or more words: sometimes the 
author uses additional adverbs, particles (negative, copulative), pronouns 
(relative, personal, refl exive, interrogative), and conjunctions. I do not take 
examples where ‘versus aureus’ is spread over two lines34 or where at least 
one adjective does not agree with following noun (DRP 1. 14):

Erecti roseas tendunt ad carmina cristas.

I also exclude ‘pseudo-golden lines’, in which one fi nds similar en dings, 
but the re is no real grammatical agreement (Pan. Olybr. et Prob. 83):

Ipsa, triumphatis quae possidet aethera regnis.

The following table illustrates the usage of the ‘golden line’ by Clau-
dian in the DRP and his longer poems, which are listed in chro no lo gi cal 
order:35

De raptu Proserpinae I 7,64 %
 II (praefatio) 15,38 %
 II 5,38 %
 III 1,34 %

Pan. Olybr. et Prob. (395 A. D.) 5,02 %
De III cos. Honor. (early 396) 4,7 %
In Rufi num (396–397) 2,4 %
De IV cos. Honor. (January 398) 2,4 %
Epith. Hon. (398)  2,35 %
De bello Gildonico (autumn 398) 1,9 % 
In Eutropium (399) 2,25 %
De cos. Stilich. (400) 2,98 %
De Bello Getico (402) 0,93 %
De VI cos. Honor. (404) 1,06 %

One can see that there is a difference in the frequency of occurrence 
of the ‘versus aurei’ in Books I–II (and its preface) and Book III of the 
DRP. Another observation to be made is that there is a gradual tendency to 

33 Thomas (n. 28) 86.
34 E. g. DRP 1. 9–10; 163–164; 2. 354–355; 370–371; 3. 68–69. For the fi rst time 

such an arrangement was noticed by Gruzelier (n. 1) XXVIII.
35 I follow “Chronologia Claudianea” in Cameron (n. 8) XV–XVI.



Olga Budaragina136

decrease the usage of the ‘golden lines’ (best contrasted between early Pan. 
Olybr. et Prob. and the two latest of Claudian’s works, De Bello Ge ti co and 
De VI cos. Honor.). 

What else makes Book III different from the others? Five instances 
of six ‘versus aurei’ in it incorporate extra words (128 (vel), 225 (nec), 
263 (sic), 343 (et), and 344 (-que, non)) and all of them are found in the 
central part of the book.36 As compared with the DRP III, Books I and II 
contain chiefl y “pure” examples and they are spread evenly through the text. 
Another important argument belongs to W. Barr who noticed that “there are 
proportionally more elisions in DRP III than in either of the other books or 
any of his other poems”.37

To sum up, it seems to me that the combination of peculiar stylistic 
features in the DRP III cannot be a coincidence. Presumably it was written 
considerably later than Book II and should be dated from the last years of 
Claudian’s poetical activity. At this point I would agree with Cameron, who 
explained the incompleteness of the poem by the fact that “Claudian did not 
live to fi nish it”.38

Olga Budaragina
St. Petersburg State University

Bibliotheca classica Petropolitana

Датировка поэмы Клавдиана “Похищение Прозерпины” вызывает серьезные 
трудности из-за почти полного отсутствия в ней хронологических привязок. 
Единственное упоминание имени Флорентина, префекта Рима в 395–397 гг., 
также не дает оснований для единодушных выводов исследователей. В статье 
предлагается использовать стилистический критерий, а именно частотность 
использования поэтом определенной разновидности гексаметра – так назы-
ваемых “золотых стихов”. Приведенная таблица иллюстрирует заметное 
уменьшение такого рода строк в 3-й книге поэмы. Это совпадает с общей тен-
денцией сокращения числа “золотых стихов” в поздних сочинениях Клав-
диана. Учитывая этот факт и то, что в последней книге поэмы количество эли-
зий является наибольшим по сравнению с другими произведениями поэта, 
высказывается предположение о временном разрыве между написанием 2-й 
и 3-й книг “Похищения Прозерпины”.

36 The fi rst occurs in 128 and the last in 344 (the book contains 448 lines).
37 W. Barr, The Panegyrics of Claudian on the Third and Fourth Consulates of 

Honorius (Unpublished diss. London 1954) 95. Cameron also speaks of the increasing 
tendency to use elisions in the later poems by Claudian (Cameron [n. 8] 466).

38 Cameron (n. 8) 465. At the same time, I do not support his later dating of Book II 
(Cameron, op. cit. 464).



137Zu den lateinischen Übersetzungen griechischer Zitate bei Lactanz  

Eberhard Heck 

ZU DEN LATEINISCHEN ÜBERSETZUNGEN 
GRIECHISCHER ZITATE BEI LACTANZ  

Die Diuinae institutiones des Lactanz,1 das Hauptwerk des letzten der 
sechs christlichen Apologeten lateinischer Sprache bis zur Zeit Con-
stantins,  enthalten 69 griechische Vers- oder Prosazitate – meist aus den 
Oracula Sibyllina oder dem Corpus Hermeticum –; dazu kommen an 43 
Stellen Einzelwörter, meist philosophisch-theologische Begriffe oder 
Begriffspaare, oder Wörtergruppen wie Werktitel und etymologische 
Ableitungen. In der bisher maßgebenden Edition Samuel Brandts im Wiener 
Kirchenvätercorpus2 und in der von Antonie Wlosok und mir, die seit 2005 
in der Bibliotheca Teubneriana erscheint und vor dem Abschluß steht,3 sind 
diese Graeca kritisch ediert und ihre Quellen nachgewiesen.

Zu den 69 Zitaten und zu mehreren Einzelwörtern sind lateinische 
Übersetzungen überliefert, die nicht von Lactanz stammen,4 aber weithin 
wahrscheinlich, zum Teil sogar sicher – weil in einem spätantiken Codex5 
erhalten – spätantik sind. Sie verdienen daher nicht nur das Interesse von 

1 Zu Lactanz (voller Name: L. Caelius Firmianus qui et Lactantius, geb. ca. 250, 
gest. wohl 325) A. Wlosok, “Lactantius”, in: Handbuch der lateinischen Literatur der 
Antike 5 (München 1989) 375–404 (weniger ergiebig V. Fàbrega, “Lactantius”, in: 
RAC 22 [2008] 795–825), zu den Diuinae institutiones 385–391; vgl. E. Heck, “Defen-
dere – instituere. Zum Selbstverständnis des Apologeten Lactanz”, in: F. Paschoud – 
A. Wlosok (Hg.), L’apologétique chrétienne gréco-latine à l’époque prénicénienne, 
Fondation Hardt, Entretiens 51 (2004) (Genève – Vandoeuvres 2005) 205–248, zur 
Vita hier 208–215.

2 L. Caeli Firmiani Lactanti Opera omnia I: Diuinae institutiones et Epitome 
 Diuinarum institutionum ed. S. Brandt, CSEL 19 (Prag – Wien – Leipzig 1890; Ndr. 
New York 1965).

3 L. Caelius Firmianus Lactantius, Diuinarum institutionum libri septem, edd. 
E. Heck et A. Wlosok, fasc. 1: libri I et II (München – Leipzig 2005); fasc. 2: libri III 
et IV (Berlin – New York 2007); fasc. 3: Libri V et VI (Berlin – New York 2009); vor-
aussichtlich 2011 fasc. 4: liber VII, Appendix (s. unten Anm. 9), Indices. Im folgenden 
wird die Edition zitiert als Heck – Wlosok, fasc. 1 / 2 / 3 (die Paginierung von Praefatio 
und Supplementa praefationis läuft römisch, die des Textes arabisch durch).

4 Lactanz übersetzt in der Epitome nur ein griechisches Zitat, Inst. 4, 6, 4 aus dem 
hermetischen ‘Asclepius’, Epit. 37, 5 gekürzt ins Lateinische; diese Übersetzung hat 
auf die nachlactanzischen Übersetzungen der Stelle nicht eingewirkt.

5 In B = Bologna, bibl.univ. 701, 5. Jhs., wo die Übersetzungen von einer oder zwei 
Händen spätestens 6. Jh. eingetragen sind; s. unten S. 140 mit Anm. 26.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Eberhard Heck 138

Mediävisten,6 die sie in Handschriften und in Nebenüberlieferung des 9. Jh. 
fi nden, sondern auch klassischer Philologen, für die die Antike bis Isidor 
von Sevilla reicht und die für Lexikalisches etwas übrig haben. Bisher ver-
fügen sie jedoch nicht über eine Edition dieser Übersetzungen, weil Brandt7 
zwar deren Existenz zur Kenntnis genommen, sie aber als ziemlich einheit-
lich und aus dem 9. Jh. stammend beiseite geschoben hat. Doch haben wir 
festgestellt, daß diese Interpretamente nicht nur in einer, sondern an fast 
allen Stellen in mehreren, zum Teil stark divergierenden Fassungen vor-
liegen, deren Verteilung auf die Handschriften oder Handschriftengruppen 
ungefähr der von uns8 ermittelten Recensio des Textes der Institutionen ent-
spricht. Daher fügen wir unserer Edition einen Anhang9 bei, in dem wir die 
“Interpretamenta Graecorum Diuinis institutionibus insertorum” in Reihen-
folge des Lactanztextes in ihren je verschiedenen Versionen mit Adnotatio 
der Divergenzen innerhalb einer Version vorlegen.

Dabei müssen wir uns auf die Edition der Übersetzungen beschränken 
und können in dem für fasc. 4 vorgesehenen “Praefationis supplementum” 
nur Grundlagen und Anlage dieser Appendix skizzieren. Genaue Untersu-
chung, besonders sprachgeschichtliche Auswertung dieser Interpretamente 
im Verhältnis zu den zugrundeliegenden griechischen Texten müssen wir 
Anderen überlassen. Doch sei es mir als ehemaligem Mitarbeiter und heuti-
gem Fahnenleser des Thesaurus linguae Latinae erlaubt, einige lexikalische 
Beobachtungen zu präsentieren und dies mit allen guten Wünschen für den 
verehrten Jubilar und die von ihm vertretene wieder so erfreulich lebendige 
St. Petersburger Klassische Philologie zu verbinden.

Zuvor nenne ich die selbständigen Textzeugen10 der Institutionen: B = Bo-
logna, bibl.univ. 701, 5. Jh., mit von anderer Vorlage abhängiger ‘3. Hand’11 
5. / 6. Jhs.; D = Cambrai, bibl.mun. 1219, 9. Jh. (der äußere Teil der äußeren 
der zwei Columnen jeder Seite fehlt durch Brand- und Wasserschaden); 
G = St. Gallen 213, 5. Jh., Palimpsest (77 Blätter aus Büchern I–VI erhal-
ten); H = Vatikan, Palat. lat. 161, 9. Jh.; K = Montecassino 595, 11. Jh. 
(mutiliert); M = Montpellier, bibl. fac. méd. 241, 9. Jh.; P = Paris, BN lat. 
1662, 9. Jh.; R = Paris, BN lat. 1663, 9. Jh. (mutiliert, Lücke im 2. / 3. Buch 
im 12. Jh. ergänzt); S = Paris, BN lat. 1664, 12. Jh. (mutiliert, Ergänzungen 
14. Jhs. unergiebig); V = Valenciennes, bibl.mun. 147, 9. Jh. (ohne 7. Buch).

6 S. unten S. 141.
7 S. unten Anm. 22.
8 S. Heck – Wlosok (wie Anm. 3), fasc. 1, XXXIV–XLII.
9 Appendix fasc. 4, 737–762; s. Heck – Wlosok, fasc. 1, XLIX.
10 Zu den Handschriften Heck – Wlosok, fasc. 1, XIV–XXIV; fasc. 2, LVII–LX; 

fasc. 3, LXXI–LXXV, zur Recensio fasc. 1, XXIX–XLII. D und K benutzen wir erst-
mals; s. auch Anm.13 zu A und 14 zu W.

11 Zu der Sammelbezeichnung B3 s. unten S. 139 Anm.15.



139Zu den lateinischen Übersetzungen griechischer Zitate bei Lactanz  

Von den zwei Fassungen der Inst.12 wird die kürzere vertreten durch 
B und, soweit erhalten, G, von geringen Kontaminationsspuren abgesehen 
auch durch P13 und die Gruppe DV, die längere Fassung mit den ‘duali-
stischen Zusätzen’ und ‘Kaiseranreden’ rein durch R, aus Kontamination 
beider Fassungen durch die Gruppe KS. Die Gruppe HM14 bietet grund-
sätzlich die Kurzfassung, ist aber aus mit KS verwandter Tradition konta-
miniert.

Die meisten Handschriften enthalten Übersetzungen der Graeca: B hat 
sie marginal von der allgemein als ‘3. Hand’ bezeichneten, als B3 notierten 
teils unzialen bis halbunzialen, teils kursiven Korrekturschicht,15 D16 und 
V haben sie marginal von gleichzeitiger 2. Hand, P und, soweit vorhanden, 
KS haben sie von 1. Hand im Text integriert, teils vor den Graeca im 
laufenden Text, teils steht jeweils in einer Columne der griechische Text, 
in einer anderen die Übersetzung.17 R hat gelegentlich von der aus dem 
12. Jh. stammenden 2. Hand interlinear oder marginal Übersetzungen. 
HM und W, die ohnehin meist schon die Graeca in entstellter lateinischer 
Umschrift geben, bieten anfangs marginale aus KS-Tradition abgeleitete 
Interpretamente. G hat an den wenigen einschlägigen erhaltenen Stellen 
weder Graeca noch Interpretamente. Die Verteilung der divergierenden 
Versionen auf die Handschriften und Handschriftengruppen schwankt, 
doch zeigt sich meist, daß B und andere, DV und andere sowie PKS jeweils 
verschiedene Versionen bieten; diese Verteilung wird in unserer Edition zu 
jeder Stelle sichtbar.

12 Dazu jetzt Heck – Wlosok, fasc. 1, XXIX–XXXIV; vgl. Heck (Anm. 1) 211, 
213–215; dens. Historia 58 (2009) 128–130.

13 Mit P gehören stemmatisch zusammen die von uns erstmals benutzten und mit 
Sigle A bezeichneten Fragmente eines in Fulda entstandenen Codex 9. Jhs., Reste von 
4 Blättern in Averbode, Archief IV, 44 und 4 ganze Blätter in Florenz, Bibl. Medic., 
Ashburnham 1899, wozu Heck – Wlosok, fasc. 3, LXXII–LXXV. Die aus dem Schluß 
des 4. und dem 5. Buch stammenden Fragmente enthalten keine Graeca.

14 Soweit H fehlt und M nur in später Ergänzung vorliegt, werden sie vertreten 
durch W = Wien, ÖNB lat. 719, 13. Jh., den wir erstmals bis 1, 9, 11 nachweisen.

15 Vgl. die differenzierende Beschreibung der in B wahrnehmbaren Hände bei 
E. A. Lowe, Codices latini antiquiores, 11 Bde. (Oxford 1934 ff.) hier III 280, wonach 
die auch von mir – s. unten S. 140 Anm. 26 –, zuletzt Heck – Wlosok, fasc. 1, XIV n. 41, 
benutzte Bezeichnung von B3 als eine einzige Hand nicht zutrifft und, wie fasc. 2, LVII 
n. 162 nach Lowe angedeutet, zu präzisieren ist. Weist man darauf hin, so darf m. E. 
die Sammelbezeichnung B3 für die textkritisch gleichrangigen unzialen und kursiven 
Korrekturen und Lückenergänzungen sowie sonstige Marginalien, auch die Interpreta-
mente der Graeca – diese im 1., 2. und 4 Buch kursiv, im 7. unzial – in Editionen aus 
praktischen Gründen weiterhin verwendet werden.

16 In D fehlen sie zum Teil infolge der Randbeschädigung.
17 KS haben im 1. Buch anfangs noch von späterer Hand marginale, aus B abge-

leitete Übersetzungen.



Eberhard Heck 140

Dazu kommt als Nebenüberlieferung die Sammlung lactanzischer 
 Graeca mit Übersetzungen durch Sedulius Scottus Mitte 9. Jhs.,18 erhalten 
in dessen Autograph Paris, Bibl. de l’Arsénal 8407,19 Dem griechischen 
Text20 in der linken Columne steht jeweils in der rechten der lateinische 
gegenüber. Soweit wir sehen,21 ist Sedulius kein eigenständiger Über-
lieferung sträger, sondern hängt weitgehend von derselben Vorlage ab wie 
DV; manchmal zeigt er Verwandtschaft mit P. Seine Exzerpte enden mit 
Inst. 7, 19, 9.

Die Interpretamente fi nden sich auch in Recentiores und manchen 
Ausgaben, so zuletzt in der von J. B. Le Brun und N. Lenglet-Dufresnoy, 
Paris 1748, die J. P. Migne in die Patrologia Latina übernommen hat, aber 
nur als Übersetzungshilfe für die Graeca, ohne kritische Dokumentation. 
Diese bietet auch Brandt nicht, sondern gibt nur jeweils an, daß S und 
P Interpretamente bieten; nur in wenigen Einzelfällen wertet er sie text-
kritisch aus. In den Prolegomena22 sieht er sie als von Sedulius kaum 
verschieden an und hält, da der bereits 1708 von Bernard de Montfaucon23 
zuverlässig ediert war, eine Neuedition für unnötig. Daß die Interpreta-
mente schon antik sein könnten, kam für Brandt deshalb nicht in Frage, 
weil er die 3. Hand von B für spätmittelalterlich hält.24

Erst die Datierung dieser Hand ins 5. / 6. Jh. durch Elias A. Lowe25 
und Bernhard Bischoff 26 erweist Lesarten von B, auch der 3. Hand als 

18 Über ihn mit Literatur R. Düchting, Lexikon des Mittelalters 7 (München 1995) 
1067 f.

19 Foll. 64v – 66v, ediert von B. de Montfaucon, Palaeographia Graeca (Paris 
1708) 243–247; s. auch unten Anm. 21. Zum Codex demnächst im 3. Band von B. Bi-
schoff, Katalog der festländischen Handschriften des neunten Jahrhunderts – bisher 
erschienen I (Aachen–Lambach, Wiesbaden 1998), II (Laon–Paderborn, ebd. 2004) –; 
freundlicherweise ließ mich die Herausgeberin Dr. Birgit Ebersperger, München, Bi-
schoffs Entwurf einsehen.

20 Abweichungen bei Sedulius vom rezipierten griechischen Text, den wir in der 
Appendix jeweils den Übersetzungen voranstellen, notieren wir in einem eigenen 
 Apparat; vereinzelt sind sie in der Edition verwertet.

21 S. Heck – Wlosok, fasc. 1, XVIII n. 50, 51.
22 Brandt (Anm. 2) I, CIV–CVI.
23 S. oben Anm. 19.
24 Brandt ebd. XXV f. faßt diese 3. Hand B3 als eine einzige auf – s. dagegen oben 

Anm.15 –, die bald Unziale, bald Kursive imitiert habe, datiert sie ins 13. Jh. und hält 
sie für von ‘interpolierten’ späten Hss. abhängig, die in Wahrheit Nachkommen von 
B sind; s. unten mit Anm. 25, 26.

25 E. A. Lowe, Codices Latini antiquiores III 280; s. oben Anm. 15 und folgende Anm.
26 B. Bischoff, Die lateinischen Übersetzungen und Bearbeitungen aus den Ora-

cula Sibyllina (zuerst 1951), in: idem, Mittelalterliche Studien (Stuttgart 1966) 151–
171, hier 151 mit Anm. 3 nach Lowe, dann bei E. Heck, Die dualistischen Zusätze 
und die Kaiseranreden bei Lactantius, AHAW 1972, 2 (Heidelberg 1972) 12 Anm. 7. 
Daß ich Lowe und Bischoff unterschiedliche Datierung von B3 ins 7. und 5. / 6. Jh. 



141Zu den lateinischen Übersetzungen griechischer Zitate bei Lactanz  

 antik, und so kam Bischoff 1951 in einer ersten Untersuchung mittelalter-
licher Bear beitungen der Oracula Sibyllina zu dem plausiblen Ergebnis, 
daß wir in der – von ihm nach Brandt referierten – Überlieferung in den 
Lactanzhandschriften und in weiteren von ihm untersuchten lateinischen 
Sibyllinensammlungen teils mehr, teils weniger gelungene Übersetzungen 
haben, die auf zwischen Lactanz und Augustin entstandene Vorlagen zu-
rückgehen.

Augustin faßt nämlich die zu Jesu Passion benutzten Sibyllina, die 
Lactanz Inst. 4, 18, 15–19, 10 in seine Darstellung einstreut, in De civi-
tate dei27 in einer fortlaufenden Übersetzung zusammen. Dies steht bei 
ihm im Rahmen einer Würdigung der Sibyllenorakel über Christus, 
besonders des bekannten Akrostichs IhsoÝj CreistÕj qeoà uƒÕj swt»r, 
das Augustin zunächst in einer sprachlich und metrisch mangelhaften 
Übersetzung las, dann auf Hinweis eines Freundes Flaccianus griechisch 
und in einer sprachlich und metrisch guten Übersetzung eines quidam 
kennenlernte, die er übernimmt. Hiernach kommt er auf das aus Lactanz 
Entnommene zu sprechen, allerdings ohne den von ihm lateinisch gebo-
tenen Zitatenblock als Übersetzung bei Lactanz vorgefundener Graeca zu 
kennzeichnen.

Daher ist unklar, ob er die Übersetzung selber angefertigt oder einer 
Vorlage entnommen hat. Seine Übersetzungen stimmen mit denen in PKS 
überein, aber ob sie dort aus Augustin übernommen sind28 oder schon aus 
einer antiken Vorlage stammen, auf die auch Augustin zurückgriff, muß 
offenbleiben. Ebenso ist nicht sicher, ob Sedulius Scottus seine Überset-
zungen selber verfaßte29 und DV davon abhängen oder ob er schon wie 
in seinem griechischen Text von einer Vorlage abhängt, auf die auch der 
gleichzeitige D und der etwas jüngere V zurückgreifen. Daher ist es verlok-
kend, die Interpretamente der lactanzischen Graeca wie die von Bischoff 

 zuschrieb (ebenso Heck – Wlosok, fasc. 1, XIV n. 41), beruht darauf, daß ich Bischoff 
bei dem Gespräch, in dem er mir 1966 die Datierungen der Lactanzhandschriften bestä-
tigte oder korrigierte, mißverstanden habe, weil ich wie Brandt – oben Anm. 24 – B3 als 
eine Hand auffaßte, während Bischoff, wie ich mich jetzt entsinne, von ‘der Kursive’ 
sprach und damit nur den von Lowe ins 6. / 7. Jh. datierten Teil der kursiven Zusätze 
meinte, während schon Lowe, wie ich bei erneuter Einsichtnahme sehe, alle anderen 
unzialen und kursiven Einträge ins 5. Jh. oder wenig später datierte.

27 Aug. Civ. 18, 23 p. 287, 20 – 288, 1 (zum Text unten S. 147). In der Appendix 
verbinden wir diese Übersetzungen mit denen in PKS.

28 So Bischoff (Anm. 26) 151. P aus dem 9. Jh. hat die von 1. Hand in den Text 
integrierten Übersetzungen der Graeca, die auch KS so bieten, aus einer Vorlage, die 
schon antik sein kann – nach Bischoff I (Anm. 26) 58 Anm. 29 hängt der in Corbie 
 geschriebene Codex von einem Exemplar aus der Hofbibliothek Karls d. Gr. ab.

29 Nach Bischoff (Anm. 26) 151 möglich; seine pauschale Bewertung der von Se-
dulius – und DV – gebotenen Version als ‘durchgreifende Revision’ trifft zu, was ich 
hier nicht näher ausführen kann.



Eberhard Heck 142

untersuchten Übersetzungen30 schon vor Augustin zu datieren, aber das 
bleibt unsicher. Wir sollten uns damit begnügen, die in B, die aus dem 5., 
allenfalls beginnenden 6. Jh. stammen, als sicher, die in den anderen Hand-
schriften als vermutlich antik anzusehen.

Auf eine genaue sprachliche Analyse der Übersetzungen im Verhältnis 
zu den griechischen Vorlagen – wie sie Bischoff zu den von ihm untersuch-
ten lateinischen Sibyllina vorlegt – muß ich verzichten und daran Interes-
sierte auf unsere Edition verweisen. Ich beschränke mich auf lexikalische 
Besonderheiten, die diese Übersetzungen aufweisen, womit sich in Ein-
zelfällen der gedruckte Thesaurus oder das noch zu bearbeitende Material 
ergänzen läßt.

Die Übersetzer benutzen zwar weithin bei Lactanz vorgegebenes Wort-
material, bieten aber auch 56 nicht bei ihm vorkommende Wörter.31 Die 
meisten sind lange vor Lactanz geläufi g, so qualus 4, 15, 1832 statt cophinus 
für ‘Korb’, coluber 2, 12, 20 statt serpens für ‘Schlange’ oder die Tier- und 
Pfl anzenbezeichnungen in den Tierfriedenorakeln 7, 24, 12–13, und einiges 
ist bei Christen vor Lactanz und in der Bibel belegt, so hereditare 2, 12, 19, 
colaphizare 4, 18, 17 und die Gottesprädikate infectus ’ungeschaffen’ 1, 7, 
1 und innatus ‘ungeboren’ 1, 6, 15. Auffällig sind aber – hier alphabetisch 
geordnet – folgende Wörter:33

30 Die von ihm 164–168 edierte mit mundus origo mea est beginnende erscheint in 
der 2. Aufl age des Index zum Thesaurus linguae Latinae (Leipzig 1990) 45 als Carm. 
Sibyll. saec. IV/V (?).

31 Grundlage lexikalischer Angaben zu Lactanz ist eine 1975 in Brüssel aus der 
Wiener Ausgabe (oben Anm. 2) erstellte, von uns 1977/78 abkorrigierte Datei (vgl. 
Heck – Wlosok, fasc. 1, XII n. 29); für Inst. und Epit. sind die Befunde anhand unserer 
Editionen, für die anderen kleinen Schriften anhand neuerer Editionen französischer 
Mitforscher kontrolliert. Anderen lexikalischen Angaben liegt außer dem bisher ge-
druckten Thesaurus linguae Latinae das Material im Münchner Zettelarchiv (auch die 
Addenda zu den gedruckten Artikeln) zugrunde, das ich im Juli 2010 eingesehen habe; 
für weitere Hilfe danke ich Dr. Manfred Flieger, wissenschaftlichem Sekretär des The-
saurus. Lexikalisches zu Graeca stammt aus Liddell – Scott – Jones, A Greek-English 
Lexicon (Oxford 91940, Ndr. 1968 u. ö.) und Lampe, A Patristic Greek Lexicon (Oxford 
1961, Ndr.1987).

32 Da wir die Interpretamente in unserer Appendix nach Buch-, Kapitel- und Pa-
ragraphennummern der Institutionen geordnet mit vorangestelltem griechischen Text 
edieren, gebe ich hier nur diese Nummern, anhand deren die griechischen Texte in 
unserer Edition der Institutionen zu fi nden sind.

33 Von diesen erscheint keines unter den von Bischoff 1966 (Anm. 26) 162 f. und 
170 anhand des Thesaurus-Materials registrierten lexikalischen Besonderheiten in den 
von ihm untersuchten Texten; umgekehrt fi ndet sich keine von diesen in den Interpreta-
menten lactanzischer Graeca. – Von uns vorerst, da wir nicht emendieren wollen, in den 
Text genommene, aber offenbar fehlerhafte Wörter geben wir am Schluß; s. auch unten 
zu carniuorax / -uorus.



143Zu den lateinischen Übersetzungen griechischer Zitate bei Lactanz  

Carniuorax / carniuorus: Im Tierfriedenorakel 7, 24, 12 frißt aus der 
Krippe der Löwe, der sonst sarkobÒroj ist. Dies übersetzen B und D wie 
folgt: B (P, der hier mit B zusammengeht, läßt das Wort aus) carniuorax. 
Einziger weiterer Beleg ist Ps. Fulg. Rusp. Serm. 22 (PL 65, 889 B) uermium 
carniuorax agmen am toten Lazarus.34 Wenn die Stelle wie Fulgentius 
von Ruspe erst ins 6. Jh. gehört, ist sie eventuell jünger als carniuorax in 
B 3. Hd. D wählt carniborus – das wir vorerst im Text lassen –,35 sonst 
überhaupt nicht belegt, auf den ersten Blick teilweise Transscription von 
sarkobÒroj. Doch führt die Annahme einer – gängigen – Verschreibung 
von u zu b auf seltenes carniuorus (Thes. III 480, 24–27): von fl eischfres-
sen den Tieren Plin. Nat. 9, 78; 10, 199. Tert. Resurr. 32, 2; substantivisch 
(in den Addenda) Pass. Isaac 7 l. 235 sitiebat identidem classis illa 
carniuororum uiolentiam plumbatarum.36

Consiliatrix: 1, 6, 7 deutet Lactanz quasi-etymologisch Sibyllam ... 
quasi qeoboÚlhn. Nur R übersetzt das, mit consiliatricem dei. Consilia-
trix ist (Thes. IV 439, 75–78; Addenda) selten, Apul. Met. 5, 24, 5 (Amor 
zu  Psyche über deren Schwestern), dann christlich von Personen und Per-
sonifi kationen ab Hieronymus, z. B. Hier. Tract. in psalm. II p. 22, 6 Morin 
(= CC 78, 375 l.380) in prouerbiis (8, 12–22) consiliatricem se deo dicit 
fuisse sapientia. Hier nach schon vorchristlich belegtem (Thes. IV 439, 
53–74), von Lact. Inst. 2, 8, 7. 4, 11, 7. Epit. 37, 2 als Wiedergabe von 
sÚmbouloj für Gottessohn als Berater Gottes verwendetem consiliator 
gewählt.

Disturbatio: Im Hermeszitat 7, 18, 4 übersetzen die Wendung tÕ ¢ga-
qÕn ¢ntere…saj tÍ ¢tax…v B und P bono opposito temeritati, D und 
 Sedulius bonitatem opponens disturbationi. Disturbatio ist sehr selten 
(Thes. V 1, 1552, 52–57; Addenda): Cic. Off. 3, 46 von der Zerstörung 
 Korinths, ebenso von einer Mauer Ps. Rufi n. Ios. bell. Iud. 5, 34837 p. 791 
(4. / 5. Jh.?), übertragen Serv. Aen. 9, 238 von Iris: numquam ad concilia-
tionem mittitur, sed ad disturbationem; danach Schol. Stat. Ach. 1, 220 und 
andere. Dieser Kommentarliteratur entstammt wohl disturbationi in D und 
bei Sedulius.

34 Thes. III 480, 21–23 noch zitiert als ‘Fulg. Rusp. serm. 22’ (so auch Souter, 
Glossary, aber ‘Ps. Fulg.’ Blaise, Dictionnaire), gehört jedoch zu den schon im Index 
1904 als ‘Ps. Fulg. Rusp.’ notierten, bei Migne im Anhang zu Fulgentius edierten 80 
Predigten; zu deren Zuweisungen B. Fischer – H. J. Frede – R. Gryson, Verzeichnis der 
Sigel für Kirchenschriftsteller (Freiburg 52007) 499–501, wo serm. 22 nicht genannt.

35 S. oben Anm. 33.
36 So brauchbar ediert von J. L. Maier, Le dossier du donatisme 1, TU 134 (Berlin 

1987) 259–275, zu den Textgrundlagen 259; sinnlos der Text bei Migne, PL 8, 770 A).
37 Wird im Thes. heute nach Buch und Paragraph des griech. Textes zitiert (freund-

liche Auskunft Manfred Fliegers, oben Anm. 32).
38 Im Thes. zu ergänzen; davon Abhängiges bei Thilo – Hagen z. St.



Eberhard Heck 144

Errabilis: Das Sibyllinum 2, 16, 1 nennt alles Wirken der Dämonen 
pl£na, was B und R2 mit falsa, V und Sedulius mit errores, aber P und H39 
mit errabilia übersetzen. Das ist (Thes. V 2, 804, 31–34) nur noch  einmal 
belegt Isid. Nat. 12, 5 (Suet.40 frg. 127 p. 204, 4 Reifferscheid) sphaera ... 
motum inerrabilem habeat, si quidem sex alii motus errabiles sunt. Die 
Übersetzung in P ist mit dem bei Isidor nicht eben früh belegten astronomi-
schen Gebrauch nur zusammenzubringen durch Rückgriff auf griechisches 
pl£na, was sowohl ‘in die Irre führend’ wie hier als auch ‘umherirrend’ 
(auch von Planeten) heißen kann; in unserem Interpretament kann das un-
abhängig von Isidor (Sueton?) geschehen sein.

Indocibilis: Im Orakel 1, 7, 1 nennt sich Apollo auch ¢d…daktoj. Das 
übersetzt B mit indocibilis, was selten ist (seit Cyprian, dann bei Ambrosius 
u. a., Thes. VII 1, 1216, 29–40) und ‘un(be)lehrbar’ bedeutet. Diese Wieder-
gabe des Gottesprädikats ¢d…daktoj ist verfehlt (ebenso VP und Sedulius 
indoctus; zutreffend HWKS a nullo doctus), gewählt in Annahme der für 
¢d…daktoj z. B. bei Philostrat, Vita Apollonii 5, 36 belegten Bedeutung 
‘nicht lehrbar’.

Infessus: Das nur in Glossen (Thes. VII 1, 1403, 73–75) vorkommende 
Wort verwenden DVP und Sedulius 1, 7, 10, nur D 7, 13, 6; 1, 7, 10 von 
Dämonen infessi domantur sub verbere dei gibt ¢kam£tou d£mnontai 
Øpaˆ m£stigi qeo‹o41 wieder; auch eine der zwei Glossen lautet infessa 
¢k£matoj.42 7, 13, 6 bleibt die Seele für immer ¢teir»j, was BP und der 
sonst oft mit D zusammengehende Sedulius mit sine poena übersetzen, 
D mit infessa. Da D an dieser Stelle viele Verschreibungen zeigt,43 so vorher 
super statt semper, kann man erwägen, statt infessa das seit Vergil geläufi ge 
indefessa herzustellen.

Inualitudo: In Orakeln zu Jesu Wundern 4, 15, 9. 25 übersetzen nÒson 
PKS beidemal mit infi rmitatem, DV und Sedulius § 9 mit aegritudinem, 
§ 25 mit languorem, B an beiden Stellen mit inualitudinem. Inualetudo ist 
(Thes. VII 2, 117, 79 – 118, 8; Addenda) sehr selten: Tert. Adv. Val. 21, 1; 
Chromat. Serm. 14, 1 (Heilung des Gelähmten); Epist. pontif. 706 (Gela-
sius, 492–496) Thiel p. 488; Vitae patr. 7, 19, 3 PL 73, 1041 B; Greg. M. 
In evang. 33, PL 76, 1240 C.

39 In H zu terribilia verschrieben; errabilia auch S, hier in der wertlosen Ergän-
zung 14. Jhs.

40 So heute zu zitieren; s. Thes.-Index2 207 unter Suet. frg.
41 Zum Text s. unsere Ausgabe z. St.; danach ist infessi mit dei zu verbinden; 

akamatoi ist Verschreibung in DV, Sedulius hat den Genitiv. B übersetzt das Wort 
 garnicht, HWKS bieten intolerabilibus domantur sub fl agellis dei, woraus Brandt 
schloß, Vorlage sei ¢kam£tJ, bezogen auf m£stigi.

42 Gloss. II 82, 26 = Gloss.L II Philox. IN 205; infessa hat nur eine Hs., die anderen 
infensa (so auch im Text bei Goetz und Lindsay, aber im ‘Thesaurus glossarum’ unter 
infessus neben II 232, 17 eingeordnet).

43 S. unten S. 147 zu priminitia.



145Zu den lateinischen Übersetzungen griechischer Zitate bei Lactanz  

Mellifer: Im Tierfriedenorakel 7, 24, 14 geben BP n©ma melistagšhj 
¢pÕ pštrhj wörtlich wieder aquam de petra mellifera, während D fl uentum 
mellis de petra44 herstellt. Mellifer ist sehr selten (Thes. VIII 621, 41–44) 
von Bienen Ov. Met. 15, 383; Claud. Rapt. Pros. 2, 127, von einer Land-
schaft Sidon. Carm. 24, 57.

Mirifi co: Das Hermeszitat 7, 13, 3 endet †na ... p£nta qaum£zV. D und 
Sedulius übersetzen ut ... omnia miretur, BP ut ... omnia mirifi cet. Mirifi -
care = ‘wunderbar machen’ gibt es in der Bibel und bei Augustin / Hierony-
mus öfter (Thes. VIII 1060, 14–50), aber nur ganz selten = ‘bewundern’ 
(Thes. l. 36–41): Vet. Lat. II Thess. 1, 10 (Ambrosiast.) mirifi cari (grie-
chisch qaumasqÁnai, Vulg. admirabilis fi eri); Avell. p. 255, 645 mirifi cari. 
Das aktivische mirifi cet für qaum£zV in BP ist also singulär, aber anschei-
nend gewollt.

Perio(n) 4, 15, 25 (PS) ist ein ‘lexicis addendum’ völlig unsicherer Her-
kunft: Bisher war einziger, dubioser Beleg für perio laut Thes. X 1, 1485, 
14–15: Not. Tir. 99, 41 perio nach solia sandalia soccus, weshalb wohl pero 
(Kopp, zitiert nach Thes. l. c.) = ‘Bauernschuh’ (Thes. l. c. 1601, 15–42) 
herzustellen ist. Dieses pero hat (ebd. l. 43–44) Hieronymus auch in der Be-
deutung ‘Beutel’: Quaest. Hebr. in Gen. p. 62, 8 de Lagarde (= CC 72, 49, 1; 
zu gen. 44, 1) pro sacculo peronem vel follem in hebraeo habet. So sind wir 
beim Sibyllinum 4, 15, 25 ™k ... p»rhj, das B mit de ... pera (vgl. Lact. Inst. 
4, 15, 16) übersetzt – V und Sedulius bieten ex ... fonte entsprechend der 
falschen Lesart phghc –, bloßen Genitiv perionis haben jedoch P (aus su-
perionis, su expungiert) und S (K fällt hier aus). Gemeint sein kann nur das 
griechische Deminutiv phr…on ‘Beutelchen’, und das ist erst byzantinisch 
einmal sicher, einmal unsicher 46 belegt. Wie das anstelle von pera in die 
Übersetzung kommt, zumal in dieser Form – aus phr…on müßte lateinisch 
perium, perii geworden sein47 –, bleibt trotz frühem Analogon48 rätselhaft.

44 Fluentum seit Lucrez und Vergil geläufi g (Thes. VI 1, 949, 26 – 952, 5, hier 951, 
11–29 von anderem Fließendem als Wasser, wo aber Honig nicht belegt). – Petra seit 
Plautus geläufi g (Thes. X 1, 1977, 35 – 1980, 74), in Prosa seit Seneca, auch in der 
Bibel; in Verbindung mit entströmenden Flüssigkeiten (Thes. 1979, 17–30) z. B. Sen. 
Nat. 6, 8, 4 Wasser.

45 Ed. O. Guenther, CSEL 35, 1, 1895. Griechisch entspricht teqaumasqîsqai 
(sic); daher und vom lateinischen Kontext ist die Einordnung im Thes. trotz Verweis 
auf psalm. 8, 2 nicht sicher.

46 Nach Lampe (oben Anm. 32) nur bei Ioh. Moschus, Pratum spiritu ale 31 (MPG 
87 III, 2880) und – textkritisch unsicher – in der Vita Danielis p. 258, 4 (ed. L. Clugnet, 
ROC 5 [1900] 254–320).

47 M. Leumann, Lateinische Laut- und Formenlehre (München 21977) 453, 455, 
296 zu Deminutiva wie sacciperium (unten Anm. 48).

48 Neben Plaut. Rud. 548 marsuppium, quod ... fuit in sacciperio gibt es eine pe-
rionis analoge Form des griechisch nicht belegten Deminutivs Non. p. 531, 12 (Referat 



Eberhard Heck 146

Phaethon: Unter den Gottesprädikaten im Orphicum 1, 5, 5 erscheint 
prwtÒgonoj fašqwn. Das übersetzt B mit primogenitus sol, WKS primoge-
nitus ante luciferum, VP 49 und Sedulius principio genitus phaethon (faethon 
VP, feton Sedulius). Im Lateinischen ist – anders als im Griechischen50 – 
phaethon nicht als Appellativum belegt, PV und Sedulius haben anschei-
nend den aus Ovid, Met. 1, 751 ff. gängigen Eigennamen übernommen.

Prophete: 4, 15, 29 bezeichnet sich die Sibylle als Gottes profÁtin. 
Das geben nur DV mit prophetam, wieder, BPKS und Sedulius mit prophe-
ten. Dieses Femininum ist sehr selten (Thes. X 2, 1991, 19. 33, entspricht 
profÁtij).

Prospeculator 1, 13, 11 (HKS) war vor kurzem noch ‘lexicis addendum’. 
Der einzige andere, erst neuerdings aus der Adnotatio von Editionen 
geholte, in den Thesaurus mit Fragezeichen aufgenommene Beleg steht 
im Carmen de Sodoma51 24 tempore ... certo deus omnia prospeculator 
iudicat iniustos. Hugo Beikircher, Thes. X 2, 2207, 53–61, hält diese 
Lesart (mit Recht, da lectio diffi cilior) gegen das von Hartel und Peiper, 
die danach interpungieren, bevorzugte prospeculatur und versteht omnia 
prospeculator analog omnia potens vom ‘allmächtigen Gott’. Faßt man die 
Wendung im Sinne von ‘Gott, der alles von oben sieht’, entspricht dem 
genau die von HKS 1, 13, 11 für eÙrÚopa ZeÚj gewählte Übersetzung 
om nia prospeculator (H prospeculatur!) iovis52 (DVP und Sedulius geben 
latus uisibus iuppiter, R nur iupiter; B fehlt hier).

Saturatio: 4, 15, 25 führt die Speisung der 5000 zu kÒroj. BDV und 
Sedulius übersetzen satietas,53 PKS saturatio. Dies ist selten (Thes.-Mate-
rial): vereinzelt in der Bibel und bei Christen, von der Speisung der 5000 
Augustin, In evang. Ioh. 24, 1 maius enim miraculum est gubernatio totius 
mundi quam saturatio quinque milium hominum de quinque panibus.

aus Varro) quem (ein As) in sacciperione condidissent (vgl. Leumann [o. Anm. 47] 
363). Mit sacciperium vielleicht verwandt saxiperium, bisher nur bei O. Gradenwitz, 
Laterculi vocum Latinarum (Leipzig 1904) publik, im Thes. Material (freundliche 
 Auskunft Manfred Fliegers, oben Anm. 31) Ps. Fulg. Rusp. Serm. 74 (PL 65, 945 B) 
von David gegen Goliath saxiperium parabat, ‘Steinebeutelchen’?; vgl. Vulg. I Reg. 
17, 40 misit eos (lapides) in peram pastoralem.

49 DVP gehen im 1. und 6. Buch zusammen; hier fehlt D, weil der Rand verloren ist.
50 S. Liddell – Scott – Jones (Anm. 31); fašqwn seit Homer Epitheton der Sonne, 

seit der Kaiserzeit diese selbst; dem entspricht die Übersetzung in B.
51 Vielleicht 5. Jh.; Editionen: W. Hartel, CSEL 3, 3, 289–297; R. Peiper, CSEL 

23, 212–220.
52 Zum Nominativ Iouis statt Iuppiter vgl. Comm. Instr. 1, 5, 8 und Heck, VChr 30 

(1976) 72–76.
53 Dies bei Lactanz viermal, dreimal wie (Thes.-Material) seit Plautus und Cicero 

‘Überdruß’, doch 5, 11, 4 von der Aggressivität wilder Tiere usque ad uentris satie-
tatem (Gegensatz Christenverfolger). Vom Sattsein sonst Plin. Paneg. 29, 5 hic satietas 
nec fames; Hil. in Matth. 14, 19: Speisung der 5000.



147Zu den lateinischen Übersetzungen griechischer Zitate bei Lactanz  

In folgenden zwei Fällen54 liegen offensichtliche Verschreibungen vor, 
die wir aber, weil wir keine Emendatio vornehmen wollen, mit Adnotat im 
Text lassen:

Fanda: 7, 18, 8 wird Gott seine Anhänger erlösen und aufheben qes-
moÝj ¢qšouj. D und Sedulius übersetzen leges impias (B hat kein Inter-
pretament), P nur fanda. Das ist zwar seit Lucilius belegt (Thes. VI 1, 1032, 
7–19, Bedeutung ‘was man sagen darf’), aber hier in P sicher falsch und 
zu lesen nefanda, womit vermutlich in einem Vorfahren qesmoÝj ¢qšouj 
kurz wiedergegeben war.

Priminitia: Im Apollo-Orakel 7, 13, 6 ist die alles ordnende Vorsehung 
prwtÒgonoj. Das übersetzen BP und Sedulius mit primogenita, während 
D primi (dann Zeilenwechsel) nitia schreibt. Das ist sonst nicht belegt, 
aber kein ‘thesauro addendum’ (es sei denn wie andere ‘ghost-words’ in 
eckigen Klammern), sondern Schreibfehler statt per initia oder primige-
nita. D hat hier weitere Schreibfehler: für mšcrij oá nicht quamdiu wie 
BP und Sedulius, sondern donum, wohl statt donec oder dum; für qnhta‹j 
nicht mortalibus, sondern mortalis (das s wohl aus b;) für e„j p£mpan 
nicht wie BP und Sedulius in aeternum, sondern super, wohl aus semper 
verschrieben.55

Kurz noch zur Textgestaltung von Augustins Zusammenfassung der 
lactanzischen Sibyllina zu Jesu Passion Civ. 18, 23:56 L. 20 (Inst. 4, 18, 15) 
beginnt Augustin mit in manus; da es sich bei PKS um Nebenüberlieferung 
handelt, sollte notiert werden, daß diese davor et setzen; in den Augustin-
text nehmen muß man das nicht. Hinter manus haben PKS impias als 
Wiedergabe von ¢nÒmouj,57 Augustin nicht. Die Augustin-Editoren, Dom-
bart–Kalb mit Verweis auf das Sibyllinum, ergänzen iniquas, was auch 
V und Sedulius haben,58 aber näher liegt, impias aus PKS zu übernehmen. – 
L. 29 (4, 18, 20) setzen manche Augustin-Editoren, auch Dombart–Kalb, 
zwischen sed und spinis mit einem einzigen Recentior ein et; mit Hinweis 
auf PKS und den griechischen Text sollte das wegbleiben.

54 S. auch zu carniborus oben S. 143 und zu infessus oben S. 144.
55 S. auch oben S. 144 zu infessus.
56 Aug. Civ. 18, 23 p. 287, 20 – 288, 1; s. oben S. 141 mit Anm. 27; im Folgenden 

gebe ich nur die Zeilennummern nach Dombert–Kalb.
57 Dies bei Lactanz mit geringfügigen Varianten überliefert: KS schreiben statt u 

wie oft i, P hat – was in unserem Adnotat nachzutragen ist – vor Korrektur anomou 
am Zeilenende, am Beginn der neuen Zeile vor das linke obere Ende des c von ce‹raj 
noch ein schmales c gehängt, das Brandt übersehen hat. Die Hss. der Oracula Sibyllina 
haben ¢nÒmwn, was Lenglet-Dufresnoy (= Migne) mit konfuser Begründung auch Lac-
tanz vindiziert.

58 B3 hat iniquorum, was dem in den Sibyllinenhss. (s. vor. Anm.) überlieferten 
Genitiv entspricht, folgt also nicht immer dem griehischen Text von B, der hier den 
Akkusativ hat.



Eberhard Heck 148

Die in diesem Beitrag vorgelegten Beobachtungen sind, wie abschlie-
ßend bemerkt sei, nicht erschöpfend; sie beschränken sich auf meines 
Erachtens lexikalisch besonders Auffälliges, und es ist damit zu rechnen, 
daß andere Leser der demnächst in unserer Lactanz-Edition erscheinenden 
“Interpretamenta Graecorum Diuinis institutionibus insertorum” Weiteres 
fi nden werden.59

Eberhard Heck
Tübingen

В статье одного из издателей текста Divinae institutiones Лактанция обсужда-
ются лексические особенности перевода некоторых греческих цитат в этом 
сочинении; эти переводы, прежде игнорировавшиеся издателями как отно-
сящиеся к IX в., теперь критически изданы в виде приложения к вып. 4 из-
дания E. Heck – A. Wlosok, Lactantius, Divinarum Institutionum libri septem 
(в печати). По мнению автора, их значительная часть относится в действи-
тельности к поздней античности и представляет интерес не только для медие-
вистики, но и для классической филологии.

59 Für wertvolle Hilfe bei der Edition der Appendix, besonders beim nochmaligen 
Kollationieren (generell dazu Heck – Wlosok fasc. 1, XIV n. 40) der zum Teil schwer 
lesbaren Marginalien, und bei diesem Beitrag, zumal durch bibliographische Recher-
chen und Unterstützung bei elektronischen Arbeiten, danke ich stud. phil. Marco Blum-
hofer, Tübingen.



149Vulgo и sermo vulgaris

А. Б. Черняк

VULGO И SERMO VULGARIS
После Romanus самый важный романский глоттоним – это (sermo) 
vulgaris, нар. vulgo (дословно ‘народная речь’, ‘по-народному’), дав-
ший ит. volgare и ученый термин “вульгарная латынь” (фр. latin 
vulgaire, нем. Vulgärlatein)1 или в переводе “народная латынь” (фр. latin 
populaire, нем. Volkslatein / Volkssprache).

I. Республика и Империя
Этой теме посвящена немалая литература, в том числе целая глава, 
почти в 50 страниц, диссертации Р. Мюллера,2 но основной материал 
легко найти у Рейхенкрона и Тальявини и вообще чуть ли не в любом 
введении в романистику.3

Окончательно закрепил этот оборот Цицерон (Cic. Acad. I, 2, 5): 

non posse nos Amafi nii aut Rabirii4 similes esse, qui nulla arte adhibita de 
rebus ante oculos positis vulgari sermone disputant, nihil defi niunt, nihil 
partiuntur etc.5

1 Впервые у Николя Бонами (1756) см. ниже V.
2 R. Müller. Sprachbewußtsein und Sprachvariation im lateinischen Schrifttum der 

Antike (Zetemata 111, München 2001) 117–165, но он рассматривает свой материал 
(до 600 г. н. э.) с несколько других позиций, см. мою рецензию: А. Б. Черняк. Язы-
ковая ситуация в древнем Риме (по поводу диссертации Р. Мюллера “Языковое 
самосознание и языковая вариативность в латинской письменности древности”. 
Мюнхен 2001 // ВДИ 2007: 1, 259–262.

3 См. G. Reichenkron. Historische latein-altromanische Grammatik I. Teil: Ein-
leitung. Das sogenannte Vulgärlatein und das Wesen der Romanisierung (Wiesbaden 
1965) 5–17; C. Tagliavini. Le origini delle lingue neolatine (Bologna 61972) 211 n. 3, 
см. также Э. Бурсье. Основы романского языкознания. Пер. Т. Е. и Е. В. Вентцель 
(М. 1952) 33–34; Н. Г. Корлэтяну. Исследование народной латыни и ее отноше-
ний с романскими языками (М. 1974) 80; в работе: Т. В. Алисова, Т. А. Репина, 
М. А. Таривердиева. Введение в романское языкознание (М. 1982) § 27 слл. не 
приводится ни одного пассажа.

4 C. Amafi nius, как и его менее известный коллега Рабирий, был философом 
эпикурейской школы; также упоминается в Cic. Tusc. IV, 7; Fam. XV, 19, 2; см.: 
Der kleine Pauly I (München 1979) 286 s. v. К ним примыкал еще Catius (Cic. Fam. 
XV, 1–3). Цицерон упрекал их за плохой стиль: он хотел, чтобы о философии 
 писали достойным ее языком, см. Cic. Tusc. IV, 6–7; ср. De fi n. I, 22.

5 Впервые упоминается, по-видимому, уже после Дюканжа; критически Rei-
chenkron (прим. 3) 8, который еще не видел здесь уже общепринятого значения 

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



А. Б. Черняк150

и Cic. Fam. IX, 21, 1:

Quid tibi ego videor in epistulis? nonne plebeio sermone agere tecum? … 
Causas agimus subtilius, ornatius; epistulas vero cotidianis verbis texere 
solemus.
А каков я, по-твоему, в письмах? … Не правда ли, я говорю с тобою 
народным языком? В судебных речах мы говорим тоньше, изысканнее; 
ну а в письмах мы обычно употребляем повседневные выражения.6

Оба оборота употреблялись и до Цицерона: sermo plebeius встре-
чается у Плавта,7 sermo vulgaris – в Риторике к Гереннию,8 но его роль 
в их дальнейшей судьбе, как всегда, решающая.

Не меньшее значение имел и очень часто цитируемый пассаж 
Квинтилиана (Quint. XII, 10, 40–43):

Quidam nullam esse naturalem putant eloquentiam, nisi quae sit cotidiano 
sermoni simillima, quo cum amicis, coniugibus, liberis, servis loquamur, 
contento promere animi voluntatem nihilque et arcessiti et elaborati requi-
rente… Mihi aliam quandam videtur habere naturam sermo vulgaris, aliam 
viri eloquentis oratio.
Некоторые считают естественным только то красноречие, которое 
в точ ности походит на повседневный язык, каким мы говорим с дру-
зьями, женами, детьми и слугами и который достаточен для передачи 
желаемого смысла, не нуждаясь ни в какой надуманности и отделке… 
По-моему, у языка обыкновенного какая-то одна сущ ность, а у речи 
совершенного оратора – другая.9

Vulgaris ‘обыденный, обыкновенный’ (о речи) встречается у Квин-
тилиана и с другими существительными: Quint. II, 13, 11: (fi gurae) a con-
suetudine vulgari recesserunt; VI, 3, 4: (dicta) quo sunt magis vulgaria, eo 

“Umgangssprache” (со ссылкой на H.-G. Koll. Die französischen Wörter “langue” 
und “langage” im Mittelalter [Kölner romanistische Arbeiten, N. F. 10, Paris 1958] 23: 
“gewöhnliche Unterhaltung“), но ср. V. Väänänen. Introduction au latin vulgaire 
( Paris 31981) 5 n. 5: vulgari sermone = “en de termes de la langue courante”.

6 Перевод по: Бурсье (прим. 3) 33. См. также Reichenkron (прим. 3) 13; Müller 
(прим. 2) 85–88. Уже у Дюканжа, см.: Ch. Ducange. Glossarium mediae et infi mae 
Latinitatis (Niort 1883) XXIV b.

7 Точнее proletarius sermo, см. Plaut. Mil. 752.
8 См. Rhet. ad Her. IV, 69 (191, 4–5 Marx): …ut oratorie plane loquaris, ne nuda 

atque inornata inventio vulgari sermone efferatur, с отчетливым противопоставлением 
ораторской и обыденной речи.

9 Перевод по Бурсье (прим. 3) 33. См. также Reichenkron (прим. 3) 13, а также 
Корлэтяну (прим. 3) 80.



151Vulgo и sermo vulgaris

sit credibilius, illa non ab oratore fi cta; X, 1, 53: contra in Antimacho vis et 
gravitas et minime vulgare eloquendi genus; IX, 3, 3: (ratio, quae) cotidiani 
… sermonis fastidium levet et nos a vulgari dicendi genere defendat; IX, 
1, 11: in sensu vel sermone aliqua a vulgari et simplici specie cum ratione 
mutatio; IX, 3, 5: (fi gurae) extra vulgarem usum positae … copia satiant; 
VIII, 3, 86: est in vulgaribus quoque verbis emphasis: “virum esse oportet”, 
et “homo est ille”, et “vivendum est”; I, 1, 34: vocabulis vulgaribus et forte 
occurrentibus etc.10 

Тем не менее, уже в I в. н. э. и у последующих писателей термин 
(sermo) vulgaris становится редким. Он еще встречается у Сенеки 
Старшего,11 но у его сына, как и у обоих Плиниев,12 он практически 
отсутствует. Петроний вообще избегает слов на vulg- в “языковых” 
контекстах.13 Это же характерно и для Тацита.14 Наконец, у филоло-
га Авла Геллия, постоянно погруженного в языковые проблемы, ясно 
просматривается тенденция к варьированию: Aul. Gell. II, 6, 6: vulgo 
dici solet; VI, 11 pr.: in volgi sermonibus; VI, 11, 2: quos volgo nunc viles 
… dicimus; IX, 1, 8: usum esse eum verbo … non ex vulgari consuetudine, 
sed admodum proprio et Latino; X, 11 pr.: quod eo verbo volgus hominum 
improprie utatur; X, 21, 2: dici … coeptum vulgo; XIII, 25 (24), 4: 
interpretationem vulgariam; XVII, 10, 18: pervulgate et improprie; XVIII, 
4, 10: ut vulgus diceret.15

10 M. Fabius Quintilianus. De institutione oratoria libri XII: VI Lexicon et indices, 
cur. E. Bonnellus (Lipsiae 1834) 975 s. v. vulgaris.

11 См. Sen. Contr. III pr. 7 (p. 132 Håkanson): Omnia enim habebat [sc. Cassius 
Severus. – А. Ч.]…: phrasin non vulgarem nec sordidam sed electam; X pr. 2 (p. 284 
Håkanson) genus dicendi antiquum, verborum quoque non vulgarium gravitas…

12 Sen. Dial. XII, 1, 3: quod novis verbis nec ex volgari et cotidiana sumptis 
 adlocutione opus erat; ср. Sen. Epist. 81, 21: illi enim vulgaris et cotidiana res contigit; 
Nat. I, 22, 14.

13 Ср. Petr. Sat. 3, 1: sermonem habes non publici saporis; 46, 1: non es nostrae 
fasciae et ideo pauperorum verba derides; 96, 5: is ut rabiosa barbaraque voce in ebrios 
fugitivosque diu peroravit; 118, 4: refugiendum est ab omni verborum, ut ita dicam, 
vilitate et sumendae voces a plebe remotae (слова поэта перед рецитацией), см.: 
I. Segebade, E. Lommatzsch. Lexicon Petronianum (Lipsiae 1898) s. vv. sermo, ver-
bum, vox, vulgaris.

14 A. Gerber, A. Greef. Lexicon Taciteum (Leipzig 1887) s. v. vulgaris, но ср. Tac. 
Dial. 21, 4: sordes autem … verborum … redolent antiquitatem; и C. Cornelius Taci-
tus. Dialogus de oratoribus. Komm. von A. Gudeman (Leipzig – Berlin 1914) 345–
346 ad loc., а также Tac. Dial. 32, 3: ...<hu>ius quoque cotidiani sermonis foeda ac 
pu denda vitia, см. А. Б. Черняк. Языковая ситуация в древнем Риме: сообщения 
древних авторов // Индоевропейское языкознание и классическая филология VIII 
(СПб. 2004) 309.

15 Я воспользовался монографией Мюллера, посвятившего Геллию целый 
раздел, см. Müller (прим. 2) 152–155. 



А. Б. Черняк152

Взамен, как мы видим у Геллия, очень часты пометы типа vulgo 
или vulgus с вариантами ut (a) vulgo dicitur, ut vulgus dicit и т. д. Осо-
бенно любопытны настоящие глоссы типа Sen. Epist. 39, 1: ratio ... quae 
nunc vulgo breviarium dicitur, olim, cum Latine loqueremur, summarium 
vocabatur.16 Другой знаменитый пример из комментария к Псалтыри 
бл. Августина: Enarr. in Psalm. 138, 20: Quod vulgo dicitur ossum, Latine 
os dicitur (т. е. os, ossis ‘кость’, а не ōs, ōris ‘рот’, ‘лицо’) и т. д. Им по-
священа огромная литература.17

Ситуацию, по-видимому, надо понимать в том смысле, что уже с 
I в. н. э. sermo vulgaris/vulgare (vulgariter) стало в Италии стандартным 
наименованием народной речи и соответственно превратилось в табу.

Очень любопытен, на мой взгляд, малоизвестный пассаж из Hist. 
Aug. XV (Iul. Cap. Opilius Macrinus) 14, 3:18

Et isti versi ex Gr<a>eco [ex] translati sunt in Latinum, nam Gr<a>ec[a]e 
sunt disertissimi, videntur autem mihi ab aliquo poeta vulgari translati esse 
(I, 212, 24–26 Hohl).
Эти стихи переведены с греческого на латинский: по-гречески они 
очень звучные, а переведены они, мне кажется, каким-то площадным 
поэтом.19

Перевод Кондратьева, пожалуй, предпочтительнее, чем современ-
ный французский (“un poète médiocre”).20 ThLL21 не регистрирует 
наше место, и оборот poeta vulgaris, судя по всему, гапакс. В пас-
саже Капитолина он выглядит двусмысленным: в латыни есть artes 
vulgares22 = фр. métiers bas, но poeta vulgaris – это почти оксиморон 
и очень напоминает дантевских поэтов на volgare.

16 См. Черняк (прим. 14) 310 прим. 12.
17 См. J. Sofer. Lateinisches und Romanisches aus den Etymologiae des Isidorus 

von Sevilla: Untersuchungen zur lateinischen und romanischen Wortkunde (Göttingen 
1930); idem. Vulgo. Ein Beitrag zur Kennzeichnung der lateinischen Umgangs- und 
Volkssprache // Glotta 25 (1936) 222–229; Бурсье. (прим. 3) 34 § 42 и т. д.

18 Opilius (Opellius) Macrinus, император 217–218; Iulius Capitolinus, автор 
биографий, вошедших в Historia Augusta, жил при Диоклетиане.

19 Властелины Рима. Биографии римских императоров от Августа до Дио-
клетиана. Пер. С. Н. Кондратьева (М. 2002) 128.

20 Histoire Auguste. Les empereurs romains des IIe et IIIe siècles. Ed. etc. par 
A.Chastagnol (P. 1994) 467. “Посредственный” это mediocris; точнее здесь было 
бы фр. humble.

21 ThLL X, fasc. 16 (2007) 2516 s. v. poeta.
22 OLD 2121 s. v. vulgaris.



153Vulgo и sermo vulgaris

II. Средние века

1. Италия

Мы приведем здесь все свидетельства о народном языке Италии вплоть 
до конца X в.

1) Gesta Berengarii (915 a.) IV, 114; 121 sq.:23

…Namque prius patrio canit ore senatus [gl. patrio: id est Romano; ore: 
eloquio etc.]…;
Cetera turba pium nativa voce tyrannum / prosequitur totaque docet tellure 
magistrum [gl. tyrannum: regem];

Ибо сначала сенат поет на отеческой речи…;
Прочая толпа на родном языке провожает благочестивого владыку.

Противопоставление “отеческой” (римской, т. е. латинской, как 
следует из глоссы) и “родной” речи интересно не только как первое 
итальянское свидетельство существования последней, но и ставит во-
прос о каком-то бытовании латыни в среде римской аристократии. 
Во Франции того времени подобный билингвизм уже отошел в дале-
кое прошлое вместе со старой провинциальной знатью, смешавшей-
ся с германскими завоевателями. Взамен мы располагаем любопыт-
ной аналогией: красочным описанием вступления короля Гунтхрамна 
в Орлеан в 585 (?) г. (Greg. Tur. Hist. Franc. VIII, 1, 1):

Sed cum ad Urbem Aurelianensem venisset … Processitque in obviam 
eius immensa populi turba cum signis adque vixillis canentes laudes. 

23 Панегирик Беренгарию (таково авторское название произведения) – это 
поэма в четырех песнях, написанная каким-то школьным учителем из Лом-
бардии по поводу коронации короля Беренгария в Риме в качестве императора 
в 915 г. Единственная рукопись с явно авторскими глоссами находится в Вене-
ции: Marc. II (Poetae) 45, XI s. Помимо издания Дюммлера (E. Dümmler (ed.). 
Gesta Berengarii imperatoris [Halle 1871]) см. Monumenta Germaniae Historica: 
Poetarum Latinorum medii aevi IV, 1 (Berolini 1899) 354–403. О поэме см. M. Ma-
nitius. Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters I (München 1974 [1911]) 
632–635. Наш пассаж упомянут в работах: B. Migliorini. Storia della lingua 
 italiana (Fi renze 1960) 61; D. Norberg. Manuel pratique du latin médiéval (Paris 
1968) 34; G. Devoto. Il linguaggio d’Italia (Milano 21974) 221 § 144; R. Wright. 
Periodization and Language Names. Italo-Romance in 1000 A. D. // idem (ed.). A So-
ciophilological Study of Late Latin (Utrecht Studies in Medieval Literacy 10, Turnhout 
2003) 205.



А. Б. Черняк154

Et hinc lingua Syrorum, hinc Latinorum, hinc etiam ipsorum Iudaeorum, 
in diversis laudibus varie concrepabat dicens: “Vivat rex”.24

2) Gunzo, Epistola ad Augienses 4, p. 27, 17–20 Manitius (965 a.):25

Falso putavit Sancti Galli monachus me remotum a scientia grammaticae 
artis, licet aliquando retarder usu nostrae vulgaris linguae, quae latinitati 
vicina est.26

Ошибочно счел меня монах Св. Галла далеким от знания грамма-
тической науки, хоть иногда мне и мешает наш народный язык, 
который близок латыни.

3)  Видукинд об Оттоне Великом (“Res gestae saxonicae”, а. 973–976): 
Romana lingua Sclavonicaque loqui scit, sed rarum est, quod earum uti 
dignetur (Widuk. II, 36, p. 96 Hirsch).27 
Он умеет говорить по-романски и по-славянcки, но редко бывает, 
чтобы он счел достойным ими воспользоваться. 

“По-романски” здесь явно означает не латынь или старофранцуз-
ский, как полагал издатель Видукинда Хирш, а итальянский, тем бо-
лее что часть Италии, входившая в Священную Римскую империю, 
называлась Романией (совр. Романья).28

24 Цит. по: H. P. Muller. On the use of the expression Lingua Romana from the fi rst 
to the ninth century // ZRPh 43 (1923) 18. Здесь обращает на себя внимание присут-
ствие сирийцев и особенно отсутствие франков в Орлеане (см. R. Buchner (Hg.). 
Gregor von Tours: Zehn Bücher Geschichte I-II [Berlin 1967] ad loc.).

25 K. Manitius (Hg.). Gunzo, Epistula ad Augienses und Anselm von Besate, Rhe-
torimachia (Monumenta Germaniae Historica: Quellen zur Geistesgeschichte des 
 Mittelalters 2, Weimar 1958). О нем см. Lexikon des Mittelalters IV (München 2003) 
1795 s. v. с библиографией. Гунцон (обычно его называют Gonzo, Gonzone, что 
ошибочно), дьякон (не монах, как ошибочно: J. Kramer. Die Sprachbezeichnun-
gen Latinus und Romanus im Lateinischen und Romanischen [Berlin 1998] 66) из 
Нова ры (около Милана), в 964/965 гг. был послан Оттоном I преподавать в Герма-
нии; в Сен-Галлене с ним обошлись нелюбезно (см. подробно в издании письма 
К. Маниция, с. 5–7), посмеявшись над грамматической ошибкой замерзшего в 
пути престарелого итальянца (он спутал acc. с abl.), по поводу чего он написал 
ученое письмо монахам соседнего Рейхенау. Гунцон был современником Лиут-
пранда, епископа Кремоны и корреспондентом Аттона, епископа Верчелли.

26 Приводится у Ренуара (F. Raynouard. Choix des poésies originales des Trou-
badours I [Paris 1816] XIV), Дица (Fr. Diez. Grammatik der romanischen Sprachen I2 
[Bonn 1858] 78) и т. д. Кратко упоминается: В. Ф. Шишмарев. Избранные статьи. 
История итальянской литературы и итальянского языка (Л. 1972) 44.

27 Koll (прим. 5) 49 Anm. 106. Ср. Migliorini (прим. 23) 61 и Devoto (прим. 23) 
211 § 144.

28 Koll (прим. 5) 49 Anm. 106.



155Vulgo и sermo vulgaris

4)  Эпитафия папе Григорию V (†999):29

Usus Francisca, vulgari et voce latina
instituit populos eloquio triplici.

Используя немецкий [не французский! – А. Ч.], народный язык и ла-
тынь, он наставлял народы тройной речью.

Папа был немцем, сыном герцога Каринтии Оттона, двоюродного 
брата императора Оттона III. Италия была тогда частью Священной 
Римской империи.

5)  Пенитенциарий из Монте Кассино:
…fi at confessio peccatorum rusticis verbis.30 
…пусть исповедь грешников будет крестьянскими словами.

6)  Willibald, Vita Bonifatii:
Sanctus iste vir venerabilem sedis apostolicae papam beatae memoriae 
Gregorium … affatus est, – qui et vulgarica Romanorum lingua dicitur 
Iunior, – omnemque sibi per ordinem itineris sui occasionem … mani-
festavit.31 
Святой муж, обратившись к папе, почтенному (блюстителю) апос-
тольского престола, блаженной памяти Григорию,32 которого и на 

29 Текст по: Monumenta Germaniae historica: Poetarum Latinorum medii aevi 
V, 1: Die Ottonenzeit. Hrsg. von K. Strecker (Leipzig 1937) 337; H.-G. Koll. Lingua 
Latina, Lingua Roman(ic)a und die Bezeichnungen für die romanischen Vulgärspra-
chen // Estudis Románics VI (1957–1958) 109 (очень подробно); Migliorini (прим. 23); 
Devoto (прим. 23) 221 § 144; H. Thomas. Der Ursprung des Wortes theodiscus // HZ 
247 (1988) 320–321 Anm. 69; И. И. Челышева. Формирование романских литера-
турных языков. Итальянский язык (М. 1990) 21–22.

30 Cod. Cass. 451, цит. по: Migliorini (прим. 23).
31 W. Levison (rec.). Vitae Sancti Bonifatii Archiepiscopi Moguntini (Hannoverae 

et Lipsiae 1905) 21 (ср. Migne. PL 89 col. 613; Monumenta Moguntina III); см. Mul-
ler (прим. 24) 13; J. Kramer. Lingua Latina, Lingua Romana, Romanice, Romanisce 
(Studien zur Bezeichnung des Lateinischen und Romanischen) // Balkan-Archiv N. F. 8 
(1983) 86; M. Richter. Lingua Latina – sacra seu vulgaris? // W. Lourdaux, D. Verhelst 
(edd.). The Bible and Mediaeval Culture (Louvain 1979) 26–32; M. Van Uytfanghe. 
The consciousness of a linguistic dichotomy (Latin – Romance) in the Carolingian Gaul: 
the contradiction of the sources and of their interpretation // R. Wright (ed.). Latin and 
the Romance Languages in the Early Middle Ages (London – New York 1991) 118.

32 Григорий II (715–731), см. Lexikon des Mittelalters s. v., был верным по-
следователем политики Григория Великого, чье имя он взял. Папа активно под-
держал миссионерские планы Винфрида (Бонифацием он стал пять лет спустя, 
получив от папы это имя вместе с титулом архиепископа Германии).



А. Б. Черняк156

народном языке римлян зовут Младшим, открыл ему всю причину 
своего путешествия.

Виллибальд был учеником апостола Германии Бонифация (680–
754)33 и англосаксом,34 как и его учитель. Речь идет о первой поезд-
ке последнего в Рим в 718 г. К сожалению, глоссируемое романское 
слово исчезло или сам автор его не упомянул (ит. il giovane?). По этим 
причинам данный текст не включают в число ранних свидетельств 
volgare, но его все же нельзя игнорировать.

Из этого списка следует, что 1) общее число упоминаний народ-
ного языка в раннесредневековой Италии очень невелико; 2) название 
lingua vulgaris было не очень популярно в Х в. (3 случая из 6) и 3) сам 
язык не был престижным: сенат предпочитал латынь, а Оттон I знал, 
но не пользовался.

С ит. volgare все более или менее ясно. Впервые это слово встре-
ча ется у поэта из Кремоны Джирарда Патеч (Girard Pateg, первая по-
ловина XIII в.): “Girard Pateg l’esplana e ’n volgar lo vol metre” (начало 
его перевода Proverbia Salomonis).35 Примерно тогда же появляется 
и глагол volgarizzare “переводить с латыни на итальянский” и суще-
ствительное volgarizzamento.

Для понимания volgare очень важен трактат Данте De vulgari elo-
quentia (1305). Какое значение придавал нашему термину автор, видно 
уже из заглавия. Еще больше поднял его статус так называемый “во-
прос о языке” (questione della lingua), спор итальянских гуманистов 
о роли народного языка, продолжавшийся в течение двух столетий.36 
И несмотря на это Данте именует итальянцев Latini,37 ср.:

33 О нем см.: В. Розанов. Бонифаций, апостол Германии // П. Виноградов 
(ред.). Книга для чтения по истории средних веков I (М. 1896) 278–322; Lexikon 
des Mittelalters s. v.

34 Кстати, vulgaricus очень напоминает romanicus, всплывающее в Англии 
в VII–VIII вв., см. J. Kramer (прим. 25) 82–85, о чем см. в другой работе.

35 Koll (прим. 29) 143 Anm. 200.
36 См. А. Б. Черняк. Франсуа Ренуар, Фридрих Диц и проблема возникно-

вения романских языков к середине XIX в. // А. В. Десницкая (ред.) Понимание 
историзма и развития в языкознании первой половины XIX в. (Л. 1984) 278–279; 
Л. Г. Степанова. Итальянская лингвистическая мысль XIV–XVI веков (от Данте 
до позднего Возрождения) (СПб. 2000) 419–422.

37 Но ср. ст.-ломб. laín<latinus “итальянец” (вторая половина XIII в.), см.: 
G. Holtus. Zur Sprach- und Wortgeschichte von “latino” und “volgare” in Italien // 
W. Dahmen, G. Holtus, J. Kramer, M. Metzeltin. Latein und Romanisch (Romanisti-
sches Kolloquium I, Tübingen 1987) 342; Kramer (прим. 25) 100 ff.



157Vulgo и sermo vulgaris

Totum autem quod in Europa restat ab istis, tertium tenuit ydioma, licet 
nunc tripharium videatur; nam alii oc, alii oil, alii si affi rmando locuntur, 
ut puta Yspani, Franci et Latini (De vulgari eloquentia I, 8).38

Здесь уже в XIV в. латынь опять выходит на первый план (как по-
том в Кватроченто), и отсюда легко понять, какую огромную роль она 
играла в десятом.

2. Франция
Материалы по vulgo для Галлии/Франции собраны и обработаны спе-
циалистом по меровингской латыни М. ван Юитфанге.39 Они свиде-
тельствуют о сохраняющейся позднеантичной традиции (см. выше), 
но представляют только лексический интерес. С lingua vulgaris все го-
раздо сложнее.

1)  Vita S. Sadalbergae (abbesse de Laon †664?): 40

Vas quod lingua vulgari tunnam vocant. 

Сосуд, который на народном языке называют tunnam (фр. tonne, 
tonneau “бочка”).

Это типичный пример раннесредневековой глоссы.

2)  Vita secunda S. Mummoleni 18 (епископ г. Noyon-Tournai, на юге 
Бельгии, †686?):

Ecclesia siquidem Noviomensis Romana vulgariter lingua, Tornacensis 
vero Theutonica, maiori ex parte, utitur, utraque autem eruditiori latinorum 

38 Цит. по: M. Danesi. Latin vs. Romance in the Middle Ages: Dante’s De Vulgari 
Eloquentia Revisited // Wright (прим. 31) 248–249; Holtus (прим. 37) 346. Италия 
политически не существовала во времена Данте, но он мог прибегнуть к пери-
фразе: “народы Италии” и т. д. Впрочем, “итальянский (язык)” появляется уже 
у Брюнетто Латини (1260–1266).

39 См. M. Van Uytfanghe. Les expressions du type “quod vulgo vocant” dans les 
textes latins antérieurs au Concile de Tours et aux Serments de Strasbourg: témoignages 
lexicologiques et sociologiques de la “langue rustique romaine”? // ZRPh 105 (1989) 
28–49. Примеры представляют только лексикографический интерес, но автор рас-
сматривает и прологи к исследованным им житиям.

40 Monumenta Germaniae historica. Scriptores rerum Merovingicarum V: Pas-
siones vitaeque sanctorum aevi Merovingici III (Hannoverae et Lipsiae 1910) 61, 11; 
см. M. Coens. Utriusque linguae peritus // AnalBoll 76 (1958) 139; Van Uytfanghe 
(прим. 31) 119.



А. Б. Черняк158

eloquio, sicut gratia haec concessa fuerit, ad plenum respondere di-
noscitur.41 
Новиомская (= Нуайонская) церковь по большей части пользуется 
народным римским языком, а Торнакская тевтонским. Обе однако по 
милости Божией вполне соответствуют ученой латинской речи.

Этот пассаж из жития сохранил нам любопытное свидетельство о 
языковой ситуации на северной границе современной Франции (к вос-
току от Лилля). Конфликт между валлонами и фламандцами в Бельгии 
и сейчас не перестает быть острым, несмотря на смешение: под гер-
манскими фамилиями часто скрываются валлоны и наоборот.

3)  Paschasius Ratbert,42 Vita Adalhardi 43 77:
Quem si vulgo audisses, dulcifl uus emanabat, si vero idem barbara, quam 
Teutiscam dicunt, lingua loqueretur, praeeminebat claritatis eloquio. Quod 
si Latine, iam ulterius prae aviditate dulcoris non erat spiritus44 (Raynouard 
[прим. 26] XV: qui si vulgari, i. e. Romana lingua loqueretur).
Послушать его [проповедь. – А. Ч.] на народной речи, он источался 
сладостным потоком; когда же говорил на так называемом тевтонском, 
речь его выделялась ясностью; что же до латыни, захватывало дух от 
жажды сладости.

4)  Вторая версия:
Qui si vulgari, i. e. Romana lingua loquebatur, omnium aliarum putaretur 
inscius; si vero theutonice, enitebat perfectius; si Latina, nulla omnino 
absolutius.45 

41 Bibliotheca Hagiographica Latina 6026; Acta Sanctorum Belgii selecta (Bru-
xelles 1783–1784) IV, 403–404; Muller (прим. 24) 12–13; D’A. S. Avalle. Bassa Lati-
nità: Vocalismo (Torino 1970) 5–7; Kramer (прим. 31); Van Uytfanghe (прим. 31) 116.

42 Примерно 790–860, монах, затем аббат Корби, один из самых выдающихся 
писателей своего времени (один из его трактатов долго считали произведением 
бл. Иеронима): Dictionnaire des lettres françaises. Le moyen âge (Paris 1992) 1098–
1100 s. v.

43 Adalhardus/Adelardus, аббат монастыря Corbie, dép. Somme, основатель 
одноименного немецкого монастыря Korvey в Саксонии, 751/3–826. Он был 
родственником Карла Великого, политическим деятелем и писателем, другом 
Алкуина и Петра Дьякона; от его произведений сохранились лишь цитаты и упо-
минания: Dictionnaire des lettres françaises (прим. 42) 8–9.

44 Acta Sanctorum Jan. 2 p. 109, 77; Migne. PL 120 col. 1546; Raynouard 
(прим. 26) XV; Fr. Diez. Grammatik der romanischen Sprachen (Bonn 21858) 99; 
idem. Grammatik der romanischen Sprachen (Bonn 31870) 119; Muller (прим. 24) 14; 
Van Uytfanghe (прим. 31) 119.

45 Acta Sanctorum Belgii selecta (n. 41) IV, 335; Koll (прим. 29) 108.



159Vulgo и sermo vulgaris

Если он говорил на народном, т. е. на романском языке, казалось, 
никаких других он не знает; если по-тевтонски, то блистал ещё боль-
шим совершенством; если на латыни, лучше вообще и не бывало.

5)  Acta Concilii Aix-la-Chapelle (a. 789?):
Non oportet ab idiotis psalmos compositos et vulgares dici in ecclesiis 
(E. Baluze [ed.]. Conciliorum nova collectio XII p. 16).46 
Не подобает, чтобы в церкви пели гимны, сложенные мирянами и на 
народном языке.

Здесь приведено далеко не все, что может скрываться в много-
численных меровингских и каролингских житиях, хрониках и доку-
ментах (специальных исследований нет). Кроме того надо учитывать 
и конкуренцию lingua romana и особенно античного sermo rusticus, 
rusticitas и т. д.

III. Sermo vulgaris = lingua theodisca

Уникальное theodiscus впервые засвидетельствовано в 786 г. в письме 
папского легата в Англии папе Адриану (772–795), в котором сообща-
лось между прочим, что решения местного собора были зачитаны “tam 
latine quam theodisce”.47 В этом факте много необычного и неожидан-
ного. Речь ведь не идет о банальной латинизации какого-то местного 
английского слова: соответствующие германские формы появляются 
только два века спустя и на континенте, это др.-в.-нем. diutisk, др.-сакс. 
thiudisc, давшие совр. deutsch. Кто такие были англосаксы, в Риме зна-
ли с самого начала (уже папа Григорий Великий [590–604] отправил 
в Англию в 596 г. специальную миссию с целью их евангелизации),48 
но и само слово theodiscus явно было хорошо известно в римской ку-
рии: оно не сопровождается пояснениями. Его создателем явно не был 
папский легат Георгий, епископ Остии и Амьена.49

46 Muller (прим. 24) 17.
47 I. Reiffenstein. Bezeichnung der deutschen Gesamtsprache // Sprachgeschichte. 

Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung III (Berlin 
2003) 2191, 2. 1.

48 О папе Григории I (Великом) см.: Б. Панченко. Италия и папство в VI в. // 
П. Виноградов (прим. 33) 247–277; Dictionnaire des lettres françaises (прим. 42) 
575–578 (его Moralia и письма усердно читали). Во главе миссии был поставлен 
Августин, монах из монастыря Св. Андрея, организовавший три епископства: 
в Лондоне, Рочестере (к юго-востоку от Лондона) и Йорке. В англосаксонских 
монастырях был принят устав св. Бенедикта.

49 Письмо было обнаружено только в 1894 г. Подробный анализ ранних сви-
детельств см.: Thomas (см. прим. 29) 326 ff.



А. Б. Черняк160

Следующие по времени примеры принадлежат каролингской кан-
целярии: в приговоре баварскому герцогу Тассилону (788 г.);50 затем 
знаменитое постановление Tурского собора (813 г.) и т. д.

Есть два варианта объяснения:
1. Заимствование (= латинизация) гипотетического германского 

*theudisk/Þeudisk, скажем, из франкского по аналогии с allodium, feu-
dum, treuga.51

2. Новообразование из заимствованных элементов theod-isk по 
типу лат. vulg-aris или gent-ilis.

В пользу первого (выдвинутого уже Я. Гриммом в 1840 г.) говорят 
варианты написаний в соответствии с диалектной фонетикой: d-/t(h)-, 
-eo-/-eu-/-iu- и т. д. Но на мой взгляд, нельзя исключать влияния немец-
ких рефлексов корневого слова, ср. др.-в.-нем. deot(a)/diota, ср.-в.-нем. 
diet/thiot и т. д. 

Против второго объяснения обычно выдвигается diota = лат. gens, 
natio, plebs, в то время как vulgus соответствует нем. Volk. Поэтому не-
которые предпочитают как прототип gentilis,52 хотя это связано с се-
мантическими трудностями. Кроме того считается, что для ранних 
германо-латинских языковых контактов кальки нехарактерны.53 Все 
эти возражения лично мне не кажутся существенными: а) нем. diota не 
так уж крепко связано с gens54 и б) калька все же есть: это lesen ‘соби-
рать’ и ‘читать’, ср. лат. lego.

Родиной theodiscus теперь cчитают не Францию, а Италию.55 На 
это указывает не только первое свидетельство 786 г., но и быстрая ак-
культурация этого ученого слова в итальянской среде: lingua todesca 
в Chronicon Salernitanum (978) с прямыми соответствиями в северо-
итальянских диалектах.56 От папской курии этот термин перешел 

50 За дезертирство в войне с аварами: quod theodisca lingua harisliz (= нем. Heer-
schliß) dicitur, см.: Thomas (прим. 29) 327. На процессе присутствовали не только 
франки, но и баварцы, саксы, лангобарды vel ex omnibus provinciis, qui … congre-
gati fuerint.

51 treuga ‘перемирие’ (ср. ит. исп. tregua, фр. trève: W. Meyer-Lübke. Romani-
sches etymologisches Wörterbuch [Heidelberg 51972] 8927).

52 Thomas (прим. 29) 324.
53 Reiffenstein (прим. 47) 2193–2194, 2.2.
54 Þeudo ‘Stamm, Volk, Gruppe, Menge’ < idg. *teuta (osk. touto etc.) < idg. 

*tēu- ‘schwellen’ (раз-, набухать), ср. лат. totus, нем.Tausend, как Volk и рус. полк, 
полный. Cр. еще M. Lexer. Mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch (Leipzig 341974) 
31 s. v. diet ‘…Volk, Leute (später oft verächtlich)’.

55 Reiffenstein (прим. 47) 2194, 2.3, но в рамках первого варианта, т. е. заим-
ствование из лангобардского: “Die Existenz des vorausliegenden volksprachlichen 
Wortes ist im Langobardischen sogut möglich wie nördlich der Alpen”, ср. 2200, 6.2.

56 Сì. Reiffenstein (прим. 47) 2200, 6.2 и совр. ит. tedesco.



161Vulgo и sermo vulgaris

к  каролингской канцелярии, а не наоборот. В поддержку этой гипо-
тезы можно вспомнить, что раннесредневековая церковь признавала 
священными только три языка: еврейский, греческий и латынь. Все 
прочие – языки разных народов, “народные” языки. А поскольку об-
щего названия для языков каролингской Германии явно не существо-
вало, логично было воспользоваться уже имевшимся (sermo) vulgaris, 
по аналогии с которым и был сооружен theodiscus. Германский/не-
мецкий, таким образом, сразу оказался на одной ступени с будущим 
итальянским, что несомненно способствовало успеху нового названия 
в Германии. В этом важнейшем предприятии, на мой взгляд, не мог не 
участвовать апостол Германии Бонифаций.

IV. Lingua vulgaris – dhmotik»

О семантической идентичности терминов lingua (sermo) vulgaris 
и “ димотика” особо рассуждать не приходится: и то и другое означает 
“народный язык”.57 Дальше этого очевидного сближения дело, к сожа-
лению, не пошло.58

Более пристальный взгляд на историю греческого глоттонима об-
наруживает любопытные факты. Прил. dhmotikÒj впервые появляется 
уже у Геродота;59 глоттонимические контексты засвидетельствованы 
значительно позже, во II–IV вв.60 Это

1) Лукиан (из Самосаты, 120 – после 180), Hist. Conscr. 22:
e�ta metaxÝ oÛtwj eÙtelÁ ÑnÒmata kaˆ dhmotik¦ kaˆ ptwcik¦ 
poll¦ parenebšbusto.

…И среди этого вдруг вводит такие дешевые и простонародные, даже 
нищенские слова… (пер. С. В. Толстой [СПб 2001]);

57 До своего современного названия новогреческий именовали “народным 
греческим”, ср. S. Portius. Grammatica linguae graecae vulgaris (1638); P. Thoma. 
Nuovo Metodo per imparare Principi della Lingua greca volgare (1709); P. Merca-
do. Institutiones linguae graecae vulgaris (1732); J. Callenberg. Grammatica linguae 
graecae vulgaris (1747) etc., см. A. Mirambel. Les “états de langue” dans la Grèce 
actuelle // Conférences de l’Institut de Linguistique de l’Université de Paris V (Paris 
1937) 22 n. 1.

58 Ср. В. Дитрих (ученик Э. Косериу): “Der Problematik des Begriffes 
“Vulgär”griechisch sind wir uns dabei durchaus bewußt, hat doch dem “Vulgär”latein 
zugrundeliegende Volgare hier eher eine Entsprechung in dem Parellelbegriff der 
dhmotik»” (W. Dietrich. Griechisch und Romanisch [Münsterische Beiträge zur roma-
nischen Philologie 11, Münster 1995] 27).

59 См. LSJ s. v.
60 Мой материал заимствован из электронного тезауруса. Искренне благодарю 

М. М. Позднева за техническую помощь.



А. Б. Черняк162

2) философ и ритор Максим Тирский (125–185), Dialex. 38, 4:

™n dhmotikÍ lšxei te kaˆ diano…v e„qismšna.
…(Вещи) обычные в народной речи и сознании;

3) знаменитый антиохийский писатель и ритор Либаний, 
Declam. 36, 52:

glîttan t¾n ™moˆ dusmenÁ, t¾n dhmotik»n,
язык мне неприятный, народный.

Лукиан, несмотря на свою сатиру Nigrinus, симпатизировал Риму.61 
Максим Тирский бывал и выступал в Риме;62 напротив, Либаний (друг 
императора Юлиана) не испытывал к римлянам никаких симпатий.63 
Важно другое: все наши свидетели родом из Сирии, самого культурно-
го и самого важного форпоста римлян на Востоке (уже Август основал 
в Бейруте римскую колонию для своих ветеранов; вскоре там возникла 
знаменитая юридическая школа; грамматик Валерий Проб был родом 
из Бейрута и т. д.).64 Так что “димотика” = sermo vulgaris не нововведе-
ние того или иного писателя, а нормальная языковая калька, в нужное 
время и в нужном месте.

Проблема здесь лишь в том, что ранние латинские заимствова-
ния в греческом – это почти исключительно технические термины, из 
военной или юридической сферы.65 Тем не менее, можно указать на 
¹ ¥nw Mus…a = Moesia superior у Приска (Exc. de legat. 145, 33 de 
Boor), 'Afrik» вместо LibÚh у Олимпиодора и Qrvk…a вместо Qr®kh 
у  Иоанна Лида и в словаре Гезихия.66 Притом речь идет о случаях, за-
свидетельствованных в литературных текстах: в народном языке их 
было, конечно, намного больше.67

61 См. М. Dubuisson. Problèmes du bilinguisme romain // LEC 47 (1979) 102, 
n. 89; 106, n. 109.

62 См. Kl. Pauly III 1115, 55.
63 Kl. Pauly III 612–615 (H. Gärtner), особенно 614, 553–55: “Zur römischen 

Sprache und Literatur hatte Libanios kein Verhältnis”.
64 О римской Сирии см. Th. Mommsen. Römische Geschichte V. Die Provinzen 

von Caesar bis Diocletian (Berlin 61909) 446 ff. (Kap. X); ANRW II, 8 (1977).
65 A. Meillet. Aperçu d’une histoire de la langue grecque (Paris 21920) 235. 

См. также Ю. A. Лопашов. Латинская лексика в современном греческом языке 
// А. В. Десницкая (ред.). Romano-Balcanica. Вопросы адаптации латинского 
языкового элемента в балканском ареале (Л. 1987) 100–126.

66 A. B. Černjak. Qrvk…a (Qrak…a): Eine neue spätgriechische Benennung für 
Thrakien // Orpheus. Journal of Indo-European and Thracian Studies 16 (2006) 5–7.

67 Dietrich (прим. 58) 45, ср. Quint. I, 5, 58: ...et confessis quoque Graecis utimur 
verbis, ubi nostra desunt, sicut illi a nobis nonnumquam mutuantur.



163Vulgo и sermo vulgaris

Предполагаемая нами калька – факт сам по себе весьма значи-
мый. Он свидетельствует по крайней мере о распространенности и 
даже некоторой статусности латинского термина. Что касается гре-
ческого, то обнаруживается слабость позиций koin», которое вскоре 
бесследно исчезает. Возможно, это название народным никогда и не 
было, как им не стала в латинском греческая “микста”.68

V. Vulgaris в современной романистической 
терминологии

Последние два раздела носят гипотетический характер, но в ис тории 
lingua (sermo) vulgaris бесспорного так много, что важность этого на-
звания не могла не впечатлить европейский ученый мир. Так в 1756 г. 
мы получили “вульгарную латынь” как источник (праматерь) роман-
ских языков.

Термин удержался до сих пор и даже распространился, так как от 
романистов его переняли филологи-классики. Возникла некая погра-
ничная зона, где успешно работали как романисты (Шухардт, Рольфс, 
Маурер, Косериу, Херман), так и классики (Лефстедт и шведская 
школа, Х. Михэеску). Недавно скончавшийся Вейко Вяянянен может 
быть причисленным к обеим группам. В последнее время трехгодич-
ные конгрессы “Latin vulgaire – latin tardif” (с 1985 г.) стали знаковым 
событием.

Но что такое “вульгарная латынь”? Ее почти всегда толкуют рас-
ширительно: народный (или язык плебса), разговорный и вообще язык 
среднего класса и т. д. – разбору этих интерпретаций посвящена чуть 
ли не треть капитального труда Рейхенкрона. Непросты отношения 
и с реконструируемым романским: после того как Шлейхер изобрел 
звездочку, ей стали пользоваться и романисты, далеко не всегда к удо-
вольствию классиков.69 Точку в этом споре, на мой взгляд, в какой-
то степени поставил выдающийся немецкий филолог Ману Лейман 
с его формулой: “Вульгарная латынь” это засвидетельствованная, 
а “пра романский” реконструированная латинская база для  романских 
языков.70 В принципе эта формулировка правильна, хотя далеко не 

68 О миксте см.: А. Б. Черняк. Периодизация латыни у Исидора Севильского 
(Isid. Etymol. IX, 1) // ALP 2 (2006) 327–341, см. 336 слл.

69 Vulgärlateinische Substrate romanischer Wörter Густава Гребера (Archiv für 
lateinische Lexikographie und Grammatik I–VII) вызвали протесты именно своим 
названием.

70 “ “Vulgärlatein” das überlieferte, “Urromanisch” das erschlossene “Grundla-
tein” für die romanischen Sprachen”. M. Leumann. “Urromanisch” und “Vulgärlatein” 
// Lingua Posnaniensis 8 (1960) 1, ср.: Reichenkron (прим. 3) 361.



А. Б. Черняк164

все вульгаризмы получили продолжение в романских языках. Кроме 
того, сама “латинская база” подвергается сомнению. В основе роман-
ских языков лежит, по моему мнению, креолиз(ир)ованный латино-
греческий пиджин: слишком сильные изменения претерпела морфо-
синтаксическая структура латыни в отличие, скажем, от греческого, 
имевшего с самого начала артикль и сохранившего синтетический 
пассив. Но об этом в другом месте.

А. Б. Черняк
Институт лингвистических исследований РАН

L’histoire du terme (sermo) vulgaris est présentée en cinq paragraphes. 
I (“République et Empire”) traite des faits bien connus; pourtant il est surprenant 
de voir le recul et une certaine disparition du terme à partir du I s. de n. è. L’infl uence 
de la langue parlée d’Italie (cf. it. volgare) et, par conséquence, l’opposition des 
puristes? Le paragraphe II (“Moyen Age”) rassemble les témoignages médiévales, 
tant en Italie que dans la France (pré)carolingienne, ce qui n’est point facile pour 
cette dernière. III (“Sermo vulgaris = lingua theodisca”) – theodiscus est un calque 
de vulgaris que la curie papale a créé à l’occasion de la mission de Boniface en 
Allemagne. IV (“Lingua vulgaris – dhmotik»”) – le terme grec apparaît en Syrie 
au cours du II s. de n.è. (Lucien, Maxime de Tyr, Libanios), calqué sans aucune 
doute du lat. vulgaris, le mot koin» n’étant jamais populaire. V (“Vulgaris dans 
la terminologie linguistique romane”) – le terme “latin vulgaire” peut s’appliquer 
aux vulgarismes attestés par écrit (mots, tours, textes etc.), selon la solution 
proposée en 1960 par M. Leumann.



167“Oikumenische Geschichte”  

Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 

“OIKUMENISCHE GESCHICHTE”: 
DIE BEGRÜNDUNG VON 

UNIVERSALGESCHICHTSSCHREIBUNG 
BEI DIODOR VON SIZILIEN

§ 1 Gegenstand und Thema

§ 1.1 Diodors Bibliotheca Historica
1. Die einzige antike, wenigstens zur Hälfte etwa erhaltene Universal-

geschichte verdanken wir Diodor von Sizilien. Sie beginnt mit der Kos-
mogonie und Menschwerdung und reicht bis zur Etablierung der Stadt am 
Tiber als caput mundi, des imperium Romanum als eines Weltreichs im ers-
ten vorchristlichen Jahrhundert.1 Diodor ist Provinziale, er versteht Latein,2 
ist wohlhabend, reist in Asien und Ägypten,3 studiert in Alexandria und 
in Rom. Er gehört nicht zur Klientel eines stadtrömischen Patriziers. Sein 
Geschichtswerk ist keinem der Mächtigen dediziert. Diodor ist kein Politi-
ker wie vor ihm Polybios, kein Fachwissenschaftler wie sein Zeitgenosse 
Strabo, der Geograph und Historiker, und kein Philosoph wie Poseidonios, 
der Stoiker und Historiker.

Dreißig Jahre lang, etwa von 60–30 v. Chr., hat er an dem Werk gear-
beitet, längere Zeit in Rom. Hier erlebte er die überwältigende Größe der 
Stadt, deren Macht sich “bis zu den Grenzen der Oikumene ausstreckt”4 
(diate…nousa tÍ dun£mei prÕj t¦ pšrata tÁj o„koumšnhj). Oikumeni-
sche Geschichte wurde hier sichtbar gemacht. Rom versteht und inszeniert 
sich als “Haupt” und “Heimat” des Imperium, als “Epitome der Oikume-
ne”, als “Asyl” und “Tempel der ganzen Welt”.5 Aber Diodor schreibt nicht 

1 Das letzte Buch Diodors endet mit den Ereignissen der 60er Jahre. Das späteste 
von Diodor berichtete Ereignis ist die Einsetzung einer römischen Kolonie in Tauro-
menion/Sizilien, bald nach 36 (Diodor 16, 7, 1). K. Sacks, Diodorus Siculus and the 
First Century (Princeton N. J. 1990) 172, 176, diskutiert mögliche Zeitpunkte für das 
Ende des Werks.

2 Diod. 1, 4, 3–4. – Römisches Bürgerrecht für ganz Sizilien: Diod. 13, 35, 3; 16, 
70, 6.

3 Diod. 1, 44, 1; 1, 83, 8–9; vgl. 17, 52; Autopsie für Historiker: Polybios 3, 59.
4 Diod. 1, 4, 2–4.
5 Belege bei Hubert Cancik, “Caput mundi. Rom im Diskurs ‘Zentralität’ ”, in: 

H. Cancik, A. Schäfer, W. Spickermann (Hgg.), Zentralität und Religion. Zur Formie-
rung urbaner Zentren im Imperium Romanum (Tübingen 2006) 9–20.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 168

ab urbe condita, sondern prima ab origine mundi, nicht romzentriert mit 
Blick von der Urbs auf die Provinzen, sondern in kosmopolitischer Absicht 
und mit etwas sizilischem Patriotismus. 

2. Diodor hat sein Geschichtswerk nicht “Universalgeschichte” ge-
nannt, obschon koinaˆ ƒstor…ai oder kaqolik¾ ƒstor…a damals durchaus 
möglich gewesen wären. Er hat vielmehr einen neuartigen und verblüffen-
den Titel gewählt: Biblioq»kh ƒstorik».6 Plinius bezeugt die lateinische 
Fassung: bibliotheca historica.7 Biblioq»kh ist ein Regal mit Fächern zur 
Aufbewahrung von Buchrollen und der Name für die Bibliothek schlecht-
hin, die alexandrinische.8 Diodor hat ungefähr fünfzig Werke, einige davon 
Werke mit vielen Bänden, in seine Bibliothek aufgenommen. Eine einzi-
ge Bibliothek, aber aus vielen Büchern: das ist ein anschaulicher und zu-
treffender Titel für Diodors Universalgeschichte. Die Biblioq»kh ist eine 
Kompilation, die Originalautoren sind häufi g genannt, ihr Text aber von 
Diodor bearbeitet, Sprache und Stil weitgehend vereinheitlicht. Diodor ver-
fährt also anders als etwa Photios (ca. 810 – ca. 893).9 Der hochgebilde-
te Patriarch von Konstantinopel zitiert in seiner Biblioq»kh mehr als 300 
Werke ausführlich mit Angabe von Autor und Titel und mit einer literarge-
schichtlichen Würdigung; die Texte werden epitomiert, aber ihr Wortlaut 
nicht angetastet. Diodor dagegen stellt aus vielen Vorlagen eine einheitli-
che Fassung her. Die Einheit der Darstellung (m…a sÚntaxij, 1, 1, 3) ent-
spricht, nach Diodors Vorstellung, der Einheit der Universalgeschichte aus 
den Geschichten so vieler Menschen an verschiedenen Orten und zu unter-
schiedlichen Zeiten.

Der Aufbau des Gesamtwerks läßt sich folgendermaßen skizzieren: 
B. 1–6 Von Kosmogonie, Theogonie, Anthropogonie bis zum 

 Troianischen Krieg;
 1–3 Archaeologien der Barbaren;
 4–6 Archaeologien der Hellenen. 
B. 7–17 Vom Troianischen Krieg bis Alexander (324/23).
B. 18–29 Diadochen (Makedonien, Syrien – Indien, Ägypten).
B. 30–40 Rom übernimmt die Diadochenreiche;
 Triumph des Pompeius über die Oikumene, 61 v. Chr.

6 So die Handschriften Diodors. 
7 Plin. HN, praefatio. 
8 Vgl. Diod. 1, 49, 3. – L. Canfora, Die verschwundene Bibliothek (Berlin 1988) 

84 ff.; Sacks (o. Anm. 1) 77.
9 T. Hägg, Photios als Vermittler antiker Literatur. Untersuchungen zur Technik 

des Referierens und Exzerpierens in der Bibliotheke (Uppsala 1975); W. T. Treadgold, 
The Nature of the Bibliotheca of Photius (Washington, DC 1980). – Zu diesem Typ 
Sammelliteratur vgl. Flavius Josephus, Contra Apionem; Clemens Alexandrinus, Stro-
mateis; Eusebius, Kirchengeschichte und Praeparatio evangelica.



169“Oikumenische Geschichte”  

§ 1.2 Antike Universalgeschichtsschreibung
1. Diodors Œuvre ist wissenschaftliche Historiographie mit einer ge-

schichtsphilosophischen Einführung (1, 1 – 1, 2). Der gelehrte und ratio-
nalistische Anspruch wird auch für die ungewisse Urgeschichte und die 
mythische Frühgeschichte erhoben, indem deren Unsicherheit, Wider-
sprüchlichkeit, Unwahrscheinlichkeit immer wieder betont wird. Diodor 
erzählt nicht die lokalen Mythen der hellenischen Stämme, Städte, Flüsse, 
sondern universale Mythen, die alle Menschen betreffen. Die Kosmogo-
nien, Anthropogonien und die Diffusion der elementaren und allgemei-
nen Kulturtechniken (Ackerbau, Weinbau, Schrift u. a. m.) bewirken die 
Einheit der Menschheit und bilden so die mythische Grundlage für seine 
Universalgeschichte. Sein geographisches Weltbild umfaßt die drei Konti-
nente, mißt von Ozean zu Ozean, vom Aufgang bis zum Sonnenuntergang. 
Seit Osiris, Ninos und Semiramis sind Asien, Europa, Libyen (Äthiopien, 
Afrika) der Raum der Geschichte. So wird es evident, wie König Priamos 
von Troia, auf der Schwelle von der mythischen zur historischen Epoche 
der Geschichte, ein ‚Vasall’ des Ninos, des Assyrers, sein und dieser ihm 
einen anderen Vasallen, Memnon, den Aithiopier, zu Hilfe schicken kann. 

Zur Mythographie kommt die ethnographische Paradoxographie.10 
Diodor zeigt die unglaublichen (¥piston) Möglichkeiten menschlicher 
Lebensformen, die erstaunlichen (qaum£sion) Anpassungsleistungen an 
trockene, heiße, feuchte, eisige Umwelt – in der Wüste, an der Küste, auf 
Inseln, im Norden, wo sogar die größten Flüsse zufrieren, und im Süden, 
wo die Erde so heiß wird, daß sie ohne Sandalen nicht betreten werden 
kann.11 Dabei ist die geographische Entfernung zwischen den Extremen 
gering. Diodor kann sogar eine Zahl angeben und so zeigen, daß die Welt 
als ganze ausgemessen ist. Vom eisigen Skythien sind es bis zum heißen 
Athiopien nur vierundzwanzig Tage.12

2. Diodors Anthropogonie ist polygenetisch, geschieht gleichzeitig an 
verschiedenen Orten.13 Die Diffusion der Kulturgüter und -techniken da-
gegen kommt aus einem Zentrum, Ägypten. Diodor ist, im Grundsatz und 
 allgemein, so wenig hellenozentrisch wie romzentrisch. Er schreibt viel-
mehr in mythologischen Farben eine allgemeine Zivilisierungsgeschichte, 
die nicht in ein ptolemäisches oder römisches Weltreich, sondern in Kos-
mopolis mündet. Die Verbreitung der Kultur ist ein Prozeß der Humani-
sierung: Aus wilder Roheit (¢griÒthj) wird ein “zahmes Leben”. Kultur 

10 Besonders in Diod., Buch 3: Ichthyophagen, Trogodyten, die ¢paqe‹j ¥nqrw-
poi; zur Terminologie: 3, 30, 4; 3, 35, 1. Vgl. H. Cancik, H. Cancik-Lindemaier, “ ‘Par-
allels’ – How the Ancients Compared Their Religions”, Hyperboreus 7 (2001) 308–323.

11 Diod. 3, 34, 3.
12 Diod. 3, 34, 7.
13 Diod. 1, 8, 4.



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 170

wird erfunden, gelehrt und gelernt. Die Kulturbringer sind “Wohltäter” 
(eÙergšthj). Dieser Faden einer Kulturgeschichte zieht sich durch das 
 ganze Werk: von Osiris, Dionysos, Herakles und Zeus14 zu Alexander, der 
durch Umsiedlungen und Heiraten Europa und Asien “zu allgemeiner Ein-
tracht und durch Verwandtschaft bedingter Freundschaft” vereinigen will.15 

Ein Beispiel möge die Form, die das Thema Kulturgeschichte in der 
historischen Epoche annimmt, veranschaulichen. Zum Jahre 366 v. Chr. 
berichtet Diodor, nach der Datierung, den Kampf um Oropos (Attika), “zu-
gleich” wird der Aufbau von Kos beschrieben, und “zugleich” kommt eine 
Gesandtschaft des Perserkönigs zu den Griechen. Dann fährt Diodor fort:16

Es gab aber zu diesen Zeiten Männer im Bildungswesen (kat¦ paide…an), 
der Erinnerung wert: Isokrates, der Redner und dessen Schüler und Aristo-
teles, der Philosoph; dazu Anaximenes aus Lampsakos und Platon von 
Athen; dazu die letzten pythagoreischen Philosophen und Xenophon, der 
die Historien verfaßte, in sehr hohem Alter – er erwähnt nämlich das Ende 
des Epameinondas, das kurz zuvor geschehen war –, und Aristipp und 
Antisthenes, zu diesen aber noch Aischines von Sphettos, der Sokratiker.

Darauf folgt unmittelbar die Datierung für das nächste Jahr (365 v. Chr.) 
und ein neues Kapitel. 

3. Diodor gibt sich als den ersten, der “die Überlieferung der Ge-
schichte des gesamten Kosmos” in einem einzigen Werke darstellt, “als 
wäre es die einer einzigen Stadt”.17 Die Geschichtsschreiber vor ihm 
 hätten nur Teilgeschichten geschrieben; sie hätten die Geschichten der Bar-
baren oder die mythische Epoche ausgelassen, hätten die eigene Zeitge-
schichte nicht erreicht.18 Diodor hat sie alle benutzt, erhebliche Textpartien 
seiner Vor gänger in seine Bibliothek eingestellt. Die folgende Liste nennt 
seine wichtigsten Autoren:19 

Agatharchides von Knidos (2. Jh. v. Chr.; nr. 86): Über Asia, 10 B.; Über 
das Rote Meer; EÙrwpik£, 49 B.; Peripatetiker (nr. 86 T1), bei Diod. z. 
B. 3, 11–48. 

14 Diod. 3, 61, 4–6; 5, 71, 7 – 72, 2.
15 Diod. 18, 4, 4; Alexander, der Heraklide: 17, 1.
16 Diod. 15, 76–77.
17 Diod. 1, 3, 6 mit Bezug auf 1, 1, 3: “die Universalgeschichte der Oikumene wie 

die einer einzigen Stadt aufschreiben”. 
18 Diod. 1, 3, 1–8. – Ähnlich argumentiert Eusebius von Caesarea (Hist. eccl. 1, 1): 

er habe “als erster” eine “Kirchengeschichte” geschrieben; vor ihm gebe es nur “ver-
streute Erinnerungen”, die er, Eusebius, in einen organischen Zusammenhang gebracht 
habe (swmatopoiÁsai).

19 Die Bücher in Diodors Bibliothek; Auswahl; die Nummern in Klammern sind 
die Autorennummern bei Felix Jacoby, FGrHist.



171“Oikumenische Geschichte”  

Apollodor von Athen (nr. 244): Cronik£, vom Fall Troias bis ins 2. Jh. 
v. Chr.; Universalchronik inklusive Kulturgeschichte; bei Diodor z. B. 1, 5; 
15, 76.

Ephoros von Kyme (4. Jh. v. Chr.; nr. 70): `Istor…ai, 30 B.; Koinaˆ 
pr£xeij – Universalgeschichte von der Rückkehr der Herakliden bis 
4. Jh.: Quelle für hellenische und sizilische Geschichte bei Diodor (X–XX); 
vgl. Timaios.

Euhemeros von Messene (nr. 63): `Ier¦ ¢nagraf» bei Diodor 6, 1; die 
‘Götter’ waren sterbliche Wohltäter der Menschen.

Hekataios von Abdera (4. Jh. v. Chr.; nr. 264): A„guptiak£; Histo-
riker und Philosoph; bei Diodor I (Ägypten); 2, 47 (Hyperboreer); XL 
( Juden). 

Iambulos (4./1. Jh. v. Chr.?): Die Sonnen-Inseln, bei Diodor 2, 55–60; 
er nennt Pataliputhra und seinen philhellenischen König (2, 60, 2).

(Kastor von Rhodos (1. Jh. v. Chr.; nr. 250): Universalchronik von 
 Ninos bis Pompeius; Benutzung durch Diodor unsicher).

Ktesias von Knidos (4. Jh.; nr. 688): Persik£, 13 B.; B. 1: 'Assuri-
ak£, bei Diodor II.

Megasthenes (um 300; nr. 715): Indien, bei Diodor 2, 35–42.
Polybios von Megalopolis (200 – ca. 118; nr. 173): `Istor…ai, 40 B. 

(Universalgeschichte von 220–144); Einheit der Mittelmeerwelt durch 
Rom (Pol. 1, 3, 3). Ephoros, sein einziger Vorgänger in der Abfassung von 
Weltgeschichte (Pol. 5, 33, 2).

Poseidonios von Apameia/Syrien (ca. 135–51 v. Chr.; nr. 87): `Istor…ai, 
52 B. (Fortsetzung von Polybios); Über den Ozean, bei Diodor 4, 20 (nr. 87 
F 58).

Timaios von Tauromenion (ca. 350 – ca. 260 v. Chr.; nr. 566): `Istor…ai 
(Sikelika…), 38 B.; bei Diodor IV (Sizilische Geschichten); vgl. Diodor 4, 
21, 7. Vgl. allerdings die Warnungen von Ed. Schwartz, “Diodor”, in: RE 
V (1903) 677.

Die Übersicht lehrt, daß Diodors Anspruch berechtigt ist, der erste 
zu sein, der “eine universale Konzeption von Raum und Zeit, in der die 
Menschheit der Akteur ist”, in der Historiographie verwirklicht hat.20 
 Ephoros hatte die Geschichten der griechischen Stämme, Staaten und 
 Kolonien beschrieben und dazu die der Barbaren, wenn und soweit sie an 
diesen Geschichten beteiligt waren. Diodor übernimmt das Konzept der 
“Universalgeschichte” (koinaˆ pr£xeij), lobt die Einteilung des Stoffes 
(o„konom…a) bei Ephoros, die Einheit der Bücher, die Strukturierung durch 

20 J. M. Alonso-Núñez, “The Emergence of Universal Historiography from the 
4th to the 2nd centuries”, in: H. Verdin et al. (Hg.), Purposes of History. Studies in 
Greek Historiography from the 4. to the 2. Centuries BC: Proceedings of the Interna-
tional Colloquium, Leuven, 24 – 26 May 1988 (Leuven 1990) 173–192.



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 172

Prooemien vor jedem Buch. Aber nur 750 Jahre nach der Rückkehr der 
Herakliden habe Ephoros dargestellt, nicht die Urgeschichte und die hero-
ische Epoche.21 

Andererseits versuchten sich gleichzeitig mit und bald nach Diodor 
weitere Autoren an einer Darstellung der Universalgeschichte. Pompeius 
Trogus schreibt seit etwa 30 v. Chr. seine “Historien des ganzen Erdkrei-
ses”, “die Geschichten aller Epochen, Könige, Nationen und Völker”.22 Ni-
kolaos von Damaskus, Diplomat, Historiker und Peripatetiker, füllt gar 144 
Bücher mit Weltgeschichte von den Anfängen bis zum Tode Herodes’ des 
Großen (4 v. Chr.).23 P. Ovidius Naso (43 v. Chr. – 17 n. Chr.), um abschlie-
ßend auch einen lateinischen Autor zu nennen, dichtet seine metamorpho-
tische Weltgeschichte “vom ersten Ursprung des Kosmos” bis auf seine 
eigene Zeit, fünfzehn Bücher, in einem fortlaufenden Lied.24

§ 2 Das Programm im ersten Prolog: 
“gemeinsame Geschichten”

1. Diodor hat eine Universalgeschichte geschrieben und sich, nach 
der Abfassung und vor der Gesamtpublikation,25 in einem umfangreichen 
 Prolog (1, 1–5) Rechenschaft gegeben über das, was er da unternommen 
hatte. Der Aufbau des Prologs läßt sich folgendermaßen skizzieren: 

1. Universalgeschichte
1.1 “Die gemeinsamen Geschichten” (koinaˆ ƒstor…ai) (1, 1):
 Ihr Nutzen für das “gemeinsame Leben” aller Menschen:
 Erfahrung, Verständnis (™mpeir…a, sÚnesij), Belehrung 

(didaskal…a);
 die Einheit der Menschheit und ihrer Geschichte zeigt die Not-

wendigkeit von Universalgeschichtsschreibung.
1.2 Die Aufgaben der Historia (1, 2): 
 Todlosigkeit durch Historia (1, 2, 4) und Verbreitung über die 

ganze Oikumene (1, 2, 8).

21 Ephoros bei Diodor 4, 1, 3; 5, 1, 4; 16, 14, 3; 16, 76, 5. – Das Geschichtsbild des 
Ephoros entsteht vor den Eroberungen Alexanders. 

22 So die Angabe des Themas in der Vorrede des Justinus, des Epitomators der 44 
Bücher Historiae Philippicae des Pompeius Trogus.

23 FGrHist nr. 90.
24 Vgl. die Weltgeschichte des römischen Volkes bei M. Terentius Varro (116–

27 v. Chr.), de gente populi Romani. – Zu der Epochengliederung spatium incertum 
/ fabulosum / historicum vgl. H. Cancik, “Das Ende von Welt, Geschichte, Person 
in der griechischen und römischen Antike”, in: ders., Römische Religion im Kontext. 
Gesammelte Aufsätze I, hg. von Hildegard Cancik-Lindemaier (Tübingen 2008) 263–
308, § 3.

25 Diod. 1, 4, 6. 



173“Oikumenische Geschichte”  

2. Die Bibliothek
2.1 Vorgänger in Universalgeschichtsschreibung (1, 3):
 Ziel: “die der Mneme übergebenen Handlungen des ganzen 

Kosmos insgesamt, wie die einer einzigen Polis, niederschrei-
ben, anfangend von den archaischen Zeiten möglichst bis zur 
eigenen Gegenwart” (1, 3, 6).

2.2 Der Autor (1, 4, 1–4):
 Selbstzeugnis: 30-jährige Arbeit; Reisen; Aufenthalt in Rom: 

“dessen Macht bis zu den Enden der Oikumene hinreicht” 
(1, 4, 3).

2.3 Das Werk (1, 4, 5 – 1, 5, 1):
 Aufbau des Gesamtwerks: (3 + 3) + 11 + 23 = 40 Bücher;
 Von den Anfängen bis zu Caesars Gallischem Krieg (59 v. Chr = 

1. Jahr der 180. Olympiade, als Herodes in Athen Archon war); 
Umfang: Diodor berichtet von 1.138 Jahren ab dem Fall Troias, 
d. h. bis zum Jahr 46 v. Chr., was seiner ersten Angabe wider-
spricht (s. u. S. 179 mit Anm. 59).

Es folgen Kosmogonie und Anthropogonie (1, 6 ff.).

2. Diodor begründet sein Vorhaben höchst anspruchsvoll mit einer neu-
artigen historischen Situation und einem neuen Subjekt der Geschichte: 
nicht weniger als “alle Menschen”, die Menschheit, die Oikumene. Trotz 
räumlicher und zeitlicher Distanzen – immerhin von der Anthropogonie 
bis Caesar – bilden “alle Menschen” eine Einheit; sie sind miteinander 
“verwandt”, haben ein “gemeinschaftliches Leben” und demzufolge “ge-
meinsame Handlungen” (koinaˆ pr£xeij) und “gemeinsame Historien”.

Das Geschichtssubjekt ‘Menschheit’ wird erfaßt mit Kategorien 
von ‘Familie’ (“Verwandtschaft”) und Staat: “wie eine einzige Stadt”. 
Deshalb muß auch die Geschichtsschreibung, ihrem Gegenstand gemäß, 
eine einheitliche Darstellung schaffen: m…a sÚntaxij. Diodor schreibt 
(1, 1, 1–3):

Es wäre gerecht, daß alle Menschen großen Dank denen zuteilen, die 
Universalgeschichten (koin¦j ƒstor…aj) erarbeiteten, weil sie mit privaten 
Mühen dem Leben der Gemeinschaft (koinÕj b…oj) zu nutzen erstrebten. 
[...] Die aus der Geschichte sich ergebende Einsicht in das Versagen und 
die Errungenschaften (katÒrqwma) der anderen bietet Lehre (didaskal…a) 
ohne Erfahrung der Übel.
 Weiterhin erstrebten (diese Geschichtsschreiber), alle Menschen, die 
durch ihre gegenseitige Verwandtschaft (suggšneia) zwar verbunden, 
nach Orten und Zeiten aber getrennt sind, unter ein- und dieselbe Ordnung 
(sc. einer Universalgeschichte) zusammen zu führen.
 Dadurch werden die Geschichtsschreiber gleichsam Helfer der göttli-
chen Vorsehung (qe…a prÒnoia). 



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 174

 Diese nämlich hat die Ordnungen der sichtbaren Gestirne und die 
Naturen der Menschen in eine gemeinsame Beziehung (koin¾ ¢nalog…a) 
gesetzt und dreht (sie) so herum andauernd den ganzen Aeon und teilt 
dabei aus dem Schicksal (peprwmšnh) jedem zu, was ihm zufällt.
 Und die Geschichtsschreiber schreiben die allgemeinen Taten der 
Welt (koinaˆ tÁj o„koumšnhj pr£xeij) auf, wie die einer einzigen Stadt 
und weisen so ihre eigene Geschichtsschreibung aus als eine einzige 
Rechenschaftsablage und ein gemeinsames Verwaltungsamt über das, was 
sich vollendet hat. 

3. Diese Begründung und die Bestimmung der Aufgaben von Histo-
ria als “Tugendwächter”, “Zeuge der Bosheit”, “Prophetin der Wahrheit”, 
“Anklägerin” (1, 2, 8) benutzen philosophische, stoisierende Sprache. Di-
odor rechtfertigt diesen Sprachgebrauch, indem er die Historia zur “Me-
tropolis der ganzen Philosophie” erklärt (1, 2, 2). So leistet der Historiker, 
wozu der Philosoph berufen wird: Er soll das Leben eines Zeugen führen, 
sagt Epiktet (ca. 50 – 125/30 n. Chr.).26 Er soll Bote, Späher, Herold sein, 
auch “Bruder”, denn die Gottheit ist Vater aller Menschen. Im Sinne dieser 
stoischen Theologie ist der Universalhistoriker, der die Einheit der Men-
schen in seiner sÚntaxij darstellt, “sozusagen” (ésper) ein “Helfer” der 
göttlichen Vorsehung, die auf andere Weise diese Einheit herstellt. 

Die Begründung ist so anspruchsvoll, daß Poseidonios von Apamea, 
“zugleich Philosoph und Historiker”,27 als Quelle vermutet wird. Luciano 
Canfora bestimmt, in Anschluß und Fortsetzung von Karl Reinhardt, fol-
gende Argumente Diodors als poseidonisches Gut:28

a) Einheit der Menschheit; b) die Historiker sind Gehilfen der Vor-
sehung; c) die Vorsehung leitet die Gestirne und die Menschen; d) die 
Gestirne haben eine Verbindung (sundesmÒj) mit den Menschen; e) die 
Historie ist die Metropolis der Philosophie (1, 2, 2); f) philosophische 
 Terminologie in 1, 1–2.

Die Verbindung von Philosophie und Geschichte, wie Diodor sie po-
stuliert, ist nicht ungewöhnlich. Konrad Gaiser hat Platons Spekulationen 
über Zeit und Geschichte zusammengestellt.29 Die Verwissenschaftlichung 
der Geschichte in der Schule des Aristoteles ist durchgreifend: Die Peripa-

26 Arrian, Epict. Diss. 1, 29, 47: “wie ein Zeuge”; 3, 22. 
27 FGrHist nr. 87 T 4; vgl. T 15; vgl. Strabo 1, 1: “Die Aufgabe für den Philosophen, 

glauben wir, ist, wenn überhaupt irgendeine, die Geographie, die wir nun betrachten 
wollen.” (Folgt Liste von Vorgängern, u. a. Homer, Anaximander, Polybios, Poseido-
nios; Universalgeographie; Lob des römischen Imperium; Stoiker; 1, 4, 6: Westroute 
von Spanien nach Indien).

28 L. Canfora, “Le but de l’historiographie selon Diodore”, in: H. Verdin et al. (Hg.), 
Purposes of History (o. Anm. 20) 317.

29 K. Gaiser, Platon und die Geschichte (Stuttgart – Bad Cannstatt 1961).



175“Oikumenische Geschichte”  

tetiker erfassen historische Quellen, schreiben Verfassungs- und Kulturge-
schichte, untersuchen die Regeln der Geschichtsschreibung, schaffen aus 
Ethik und Geschichte die Wissenschaft von der Politik.30 Hekataios von 
 Abdera, ein wichtiges Buch in Diodors Bibliothek, ist Schüler des Skep-
tikers Pyrrhon.31 Agatharchides ist Peripatetiker und Historiker.32 Das 
Geschichtswerk des Poseidonios, heißt es, wurzelt “in der stoischen Welt-
auffassung, wie Orosius im Christentum, Thukydides in der Aufklärung und 
Taine im Positivismus”.33 Strabo von Amaseia, Historiker und Geograph, 
bekennt sich ausdrücklich zur Stoa.34 Nikolaos von Damaskus schrieb nicht 
nur 144 Bücher Katholische Geschichte, sondern auch über die Philosophie 
des Aristoteles und heißt deshalb “der Philosoph”.35

In diesen Zusammenhang stellt sich, selbstbewußt, anspruchsvoll Dio-
dor mit seiner Begründung von oikumenischer als Menschheitsgeschichte.

§ 3 Die Durchführung des Programms

§ 3.1 Die Konstruktion der Universalgeschichte
1. Mit diesem anspruchsvollen universalhistorischen Programm in 

 Dio dors erstem Prolog ist die Darstellung des “Geschichtsraumes” (spa-
tium historicum) seit dem Troianischen Krieg beziehungsweise der ersten 
Olympiade nur lose verbunden.36 Die Prologe der folgenden Bücher ver-
knüpfen durch ausführliche Resumés und Ausblicke die Bücher und Buch-
gruppen auf der narrativen und methodologischen Ebene.37 Sie explizieren 
jedoch nicht die universalgeschichtliche Bedeutung der jeweiligen Ereig-

30 H. Patzer, Die Entstehung der wissenschaftlichen Politik bei den Griechen 
(Wiesbaden 1966); vgl. H. Cancik, “Zur Verwissenschaftlichung des historischen Dis-
kurses bei den Griechen”, in: E. Blum, W. Johnstone, Ch. Markschies (Hg.), Das Alte 
Testament – ein Geschichtsbuch? (Münster 2005) 87–100.

31 FGrHist nr. 264, T 3; Josephus, Contra Apionem 1, 22; Plutarch, Lykurgos 20; 
vgl. M. Stern, Greek and Latin Authors on Jews and Judaism I (Jerusalem 1974) 22–24 
und 26–44 (Pseudo-Hekataios).

32 Strabo 14, 2, 15 (FGrHist nr. 86 T 1): Ð ™k tîn Perip£twn, ¢n¾r suggrafeÚj.
33 F. Jacoby, Kommentar zu FGrHist nr. 87 (S. 161), in Zustimmung zu Karl Rein-

hardt. Ebenso Canfora (o. Anm. 28) 317: “Poseidonios est le seul philosophe classique qui 
se soit engagé dans une grande œuvre historiographique.” Doch: “le seul” geht zu weit.

34 Strabo 7, 3, 4; 1, 2, 34; 2, 3, 8; bei Stephanos von Byzanz heißt er “der stoische 
Philosoph”; FGrHist nr. 91.

35 FGrHist nr. 90 (ca. 64 bis nach 4 v. Chr.); sein philosophisches Werk ist in syri-
scher Übersetzung überliefert; Averroes hat es benutzt.

36 Lukian (Quomodo, cap. 23) kritisiert übermäßig lange, im tragischen Stil ver-
faßte Prooemien, die ein kleines kümmerliches Werk einleiten; sie seien wie ein kleiner 
Erosknabe, der sich die riesige Maske des Herakles oder eines Titanen aufsetzt.

37 Methodologie: Prolog zu B. 15: Darstellungsprobleme; zu B. 14: Lob, Tadel, 
Geschichtsschreibung; zu B. 20: die Rede in einem Geschichtswerk. 



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 176

nisse, greifen auch nicht einzelne Themen des ersten Prologs auf, etwa 
“Vorsehung”, “Tyche”, “Verwandtschaft der Menschen”. In ähnlicher Wei-
se bildet der Tod Alexanders zwar in der Gesamtdisposition, die im ersten 
Prolog gegeben wird, einen wichtigen Einschnitt; aber der Bericht selbst 
expliziert nicht, wie wir erwarten würden, die universalgeschichtliche Be-
deutung des Ereignisses.38 

2. Eine homogene Chronologie ermöglicht Synchronismen von Olym-
pioniken, Archonten, Consuln und die Bildung von Jahressummen großer 
Zeitmengen und heterogener Räume. Diese Chronologie und eine Art Uni-
versalgeographie bilden den äußeren Rahmen von Diodors Weltgeschich-
te. Sein Gesamtwerk, so berechnet Diodor, umfasse mehr als 1.100 Jahre 
(13, 1, 2); von der Einnahme Troias bis zur Aufl ösung der athenischen He-
gemonie seien es 779 Jahre (14, 2, 4); von Karanus, dem ersten König von 
Makedonien, bis Alexander 453 Jahre (7, 15, 3). 

Die Ausbreitung der Kultur in alle Weltteile, wie sie in den Archäologien 
der Barbaren und Hellenen beschrieben wird (Buch 1 bis Buch 6), 
konstituiert den Raum der Oikumene.39 Die Ägypter schicken Kolonien 
“über die ganze Oikumene hin”, den Belos nach Mesopotamien, wo 
er eine Stadt und die Religion und Astrologie nach ägyptischem Muster 
einrichtet. Osiris war, so Diodor, ein ehrgeiziger Wohltäter; er durchzog 
“die ganze Oikumene” und “lehrte das Geschlecht der Menschen” den 
Weinbau und den Getreideanbau; er beendete die “Wildheit” und gab ihnen 
die “zivilisierte Lebensform” (d…aita ¼meroj). Diese Wohltat begründete 
ihm göttliche Verehrung.40 Allgemeiner “Nutzen” für “alle” Menschen, die 
Kultur “lernen”, die Kulturbringer als “Wohltäter” ehren, die Städtegründer, 
Gesetzgeber, Wissenschaftler und Erfi nder (tšcnaj ™xeure‹n):41 Dies sind 
Leitmotive der mythischen und historischen Kulturgeschichte bei Diodor. 
Er erklärt auf diese Weise die Verehrung der Kulturbringer “bei allen 
Menschen”, sie ist eine ‘Universalreligion’. Herakles ist “über die ganze 
Oikumene gezogen”, hat dem “Geschlecht der Menschen” Gutes getan, 
“die Oikumene zivilisiert” und so Unsterblichkeit erlangt.42 Die Geschichte 
(ƒstor…a) vom Argonautenzug gibt Diodor noch einmal Gelegenheit, einen 
großen, homogenen Raum zu entwerfen, in dem seine Weltgeschichte 

38 Diod. 1, 4, 6 und 17, 1 (Bezug auf ‘Ruhm’) und 17, 116–118 (Nekrolog, Tode-
sursache).

39 Vgl. hier § 1. 2.
40 Diod. 1, 17, 1 f.; vgl. 1, 15, 8–16 über Hermes, Osiris’ Mitarbeiter.
41 Diod. 1, 1, 1–2; 1, 2, 1.
42 Diod. 4, 53, 7; vgl. 4, 48, 6: die Dioskuren “bei allen Menschen”; 4, 1–5: Diony-

sos begeht “fast die ganze Oikumene”, lehrt und straft die Unfrommen, erfi ndet Agone 
und Theater; 4, 8–38: Herakles “zivilisiert”: 4, 31, 6–7; vgl. 4, 35, 3–4; es folgt (4, 39) 
die Geschichte des Herakles-Kultes.



177“Oikumenische Geschichte”  

spielen soll.43 Die Argonauten fahren von Griechenland in das Schwarze 
Meer, den Tanais aufwärts; dann wird das Schiff über Land geschleppt, 
zu einem anderen Fluß; auf diesem fährt es in den nördlichen Ozean; dort 
seien sie nach Westen gefahren, das Land auf der linken Seite, und so durch 
die Säulen des Herakles zurück in das Mittelmeer.44 

3. Im Anschluß an Herodot von Halikarnass und Ktesias von Knidos 
(4. Jh. v. Chr.) erzählt Diodor die Geschichte der orientalischen Gro-
ßreiche.45 Deren Vorstellungen von ‘Weltherrschaft’ seit dem 22. Jahrhun-
dert v. Chr. in Mesopotamien (“Herrscher der vier Weltenden”) und Iran 
(“ein Herr für alle”) fügen sich in Diodors Universalgeschichte.46 Die 
 Abfolge der vier Reiche – Assyrer/Babylonier, Meder, Perser, Makedo-
nen – war ihm in mancherlei Varianten vorgegeben.47 Diodor über-
nimmt sie, entwickelt sie aber nicht etwa zu einem teleologischen Pro-
zeß, der, von Pronoia und Tyche gesteuert, zur translatio imperii an die 
Römer führt. Ägypten, obschon auch bei Diodor und seinen Quellen, 
Hekataios von  Abdera und Manetho, Ursprung aller Kultur und unter Se-
sostris und Osiris Weltmacht bis Indien und Makedonien, bleibt außerhalb 
der Serie der Weltreiche.48 Das assyrische Reich dagegen ist durch das 
Bündnis mit Priamos, einem “Untertan” des Teutamos, des Königs der 
Assy rer, sogar mit der griechischen Geschichte verbunden.49 Aber weder 
diese Ver bin dung noch die Vereinigung von Europa und Asien durch Ale-
xan der werden von Diodor zu seinem universalgeschichtlichen Symbol 

43 Diod. 4, 40–56; ƒstor…a: 4, 57, 1. Quelle: Timaios (4./3. Jh. v. Chr.) FGrHist 
nr. 566 F 85. Anders Schwartz, “Diodor”, RE 5 (1903) 673: aus einem mythographi-
schen Handbuch, vgl. 677 gegen Benutzung des Timaios an dieser Stelle.

44 Vgl. K. Meuli, Odyssee und Argonautika (Berlin 1921 = Utrecht 1974). – Die 
Routen der Waräger (9. Jh. n. Chr.) führten den Dnjepr aufwärts mit Schleppstelle zwi-
schen Lowat und Dnjepr bei Gnezdowo, oder den Don aufwärts, über die Wolga, Bolgar, 
Rostow, weiter nach Novgorod und Ladoga-See. 

45 Diod. 2, 21, 8: Assyrer – Meder mit Summenbildung der assyrischen Herrschaft 
und Nennung von Ktesias, Buch 2; 2, 32, 1–5: Abfolge ‘Assyrer – Meder – Perser’ mit 
Nennung von Herodot und Ktesias (FGrHist nr. 688); 2, 34, 6: Meder – Perser; 7, 15: 
Assyrer – Makedonen – Alexander; 10, 13: “Nachdem Kyros die Babylonier und Assy-
rer niedergekämpft hatte, umfaßte er mit seinen Erwartungen die ganze Oikumene.”

46 Belege bei S. Franke, Königsinschriften und Königsideologie. Die Könige von 
Akkade zwischen Tradition und Neuerung (Münster u. a. 1995); D. Bänder, Die Sieges-
stele des Naramsîn und ihre Stellung in Kunst- und Kulturgeschichte (Idstein 1995); 
J. Wiesehöfer, “Daniel, Herodot und ‘Dareios der Meder’. Auch ein Beitrag zur Idee 
der Abfolge von den Weltreichen”, in: Von Sumer bis Homer. Festschrift für M. Schret-
ter, AOAT 325 (Münster 2004) 647–654. 

47 J. Wiesehöfer, “Weltreiche”, DNP 12/2, 460–463.
48 Diod. 1, 17–20; 53–55; vgl. A. B. Lloyd, “Nationalist Propaganda in Ptolemaic 

Egypt”, Historia 31 (1982) 33–55.
49 Diod. 2, 22; Diodor, bzw. seine Quelle (Ktesias), beruft sich auf “königliche 

Aufzeichnungen” (scil. der Assyrer).



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 178

 erhöht.50 Weder in der Geschichte Philipps von Makedonien, der den Ra-
chefeldzug gegen Persien plant und beginnt, noch in der Alexanderge-
schichte wird die makedonisch-griechische Weltherrschaft universal ge-
schichtlich refl ektiert.51 Die stoische Interpretation des Aexanderreiches 
als Kosmopolis, als eines Staates der Vernunft, mit einer Verfassung und 
einem einheitlichen Gesetz für die ganze Erde, hat Diodor nicht übernom-
men, deshalb auch keine Verbindung hergestellt zwischen seiner Alexander-
geschichte und dem kosmopolitischen Programm seines ersten Prologs.52

4. Zu den Themen des ersten Prologs – Verwandtschaft aller Menschen, 
ihre “gemeinsame Geschichte”, die Oikumene “wie eine einzige Stadt” – 
gehört die Vorstellung einer “göttlichen Vorsehung”. Sie ordnet die sichtba-
ren Sterne und verbindet sie mit den Menschen (1, 1, 3). Diese im Prolog nur 
angedeutete theologische Astrologie wird in einem umfassenden  Exkurs 
über die Lehren der Chaldäer begründet.53 

Die Chaldäer in Babylon haben die Astrologie von den ägyptischen Ko-
lonisten gelernt, die einst mit Belos nach Mesopotamien gezogen waren.54 
Die Chaldäer lehren die Ewigkeit des Kosmos, “eine Art göttlicher Vorse-
hung”, die alles ordnet und steuert, auch was am Himmel geschieht. Da sie 
die Gestirne viele Jahrtausende lang beobachtet haben, kennen sie ihre Be-
wegungen und Kräfte. Sie beraten die Herrscher, so Alexander, Antigonos 
und Seleukos Nikator. Darüber, so fügt Diodor hinzu, werde er an den ein-
schlägigen Stellen im Detail berichten (2, 31, 2). Dies ist ein weiter Vorver-
weis über viele Bücher hinweg, ein Indiz für weitsichtige Planung und die 
erhebliche Bedeutung der Astrologie für Diodors Universalgeschichte.55

50 Diod. 18, 4, 4.
51 Diod. 16, 89–95; Buch 17 passim; vgl. 17, 1, 4; 93, 4 (“Macht über die ganze 

Erde”); 17, 104; 113: Gesandtschaften zu Alexander “fast von der gesamten Oikumene”, 
mit Liste. – Vgl. W. W. Tarn, “Alexander the Great and the Unity of Mankind”, 
Proceedings of the British Academy 19 (1933) 123–166; dagegen: E. Badian, “Alexander 
the Great and the Unity of Mankind”, Historia 7 (1958) 425–444; J. Kaerst, Die antike 
Idee der Ökumene in ihrer politischen und kulturellen Bedeutung (Leipzig 1903); ders., 
Universalgeschichte. Abhandlungen; mit Gedächtnisrede und Schriftenverzeichnis, 
hg. von J. Vogt (Stuttgart 1930).

52 Plutarch, De Alexandri Fortuna aut virtute I, cap. 6 (p. 329 B) und cap. 8 
(p. 330 D) mit Zitat aus Zeno, de republica, s. SVF I 262. 

53 Diod. 2, 29, 1 – 2, 31, 6. – Vgl. V. Stegemann, Astrologie und Universalge-
schichte: Studien und Interpretationen zu den Dionysiaka des Nonnos von Panopolis, 
Stoicheia 9 (Leipzig – Berlin 1930). 

54 Diod. 1, 28. – Sasychis, der zweite Gesetzgeber Ägyptens, hat Geometrie und 
Sternbeobachtung “erfunden” (1, 94, 3); vgl. 1, 16 (Thot); 1, 50 (Kalender von The-
ben); 1, 81 (ägyptische Astrologie). – Vgl. 2, 57, 4 (Astrologie auf den Sonnen-Inseln); 
3, 56. 60; 4, 27, 4: Atlas lehrt Herakles die Astrologie. 

55 Diod. 17, 112 (Alexanders Tod); 19, 55, 7 (Herrschaft des Seleukos und das 
Ende des Antigonos). 



179“Oikumenische Geschichte”  

§ 3.2 Das letzte Buch (B. 40): “Die Grenzen der Erde”
1. Von dem letzten Buch der Bibliotheke sind nur wenige und isolierte 

Fragmente überliefert. Gesichert sind der Piratenkrieg, das Ende des Seleu-
kidenreichs und die Durchsetzung der römischen Ordnung in Syrien und 
Judäa durch Pompeius, schließlich dessen dritter Triumph in Rom (Sep-
tember 61 v. Chr.).56 Rom ist jetzt, als Erbe der Makedonen und Seleukiden, 
das fünfte Glied in der Serie der Weltreiche. Ein Exkurs über die Judäer von 
der “Gründung” des Volkes an bringt eine weitere universalgeschichtliche 
Perspektive. Aus Ägypten, dem Ursprungsland aller Kultur, fl iehen Kad-
mos und Danaos nach Griechenland, die anderen nach Judäa.57

Infolge des fragmentarischen Zustandes des letzten Buches ist die 
 Beurteilung Caesars, seiner Eroberungen in Britannien und jenseits des 
Rheins58 und damit das Ende des Werkes nicht genau zu bestimmen, zumal 
Diodor selbst verschiedene Angaben macht.59 

2. Immerhin dürfte Diodor in der Schilderung des Triumphes über 
 Asien, den Pompeius zwei Tage lang im September 61 feierte, die Topik 
römischer Weltherrschaft entfaltet haben. Er zitiert eine Siegesinschrift: 
“(Pompeius), der die Grenzen des imperium den Grenzen der Erde näher-
te”. Es heißt “der Erde” (tÁj gÁj), nicht: “den Grenzen der Oikumene”.60 
Andere Quellen berichten, Pompeius habe bei seinem dritten Triumph 
 einen Mantel Alexanders getragen.61 Pompeius hatte nach seinen Trium-
phen über Libyen und über Europa mit dem über Asien die drei Konti nente 
und damit “die Oikumene unterworfen”.62 Im Triumphzug erschien denn 
auch ein “Siegeszeichen über die Oikumene” (trÒpaion tÁj o„koumšnhj).63 
Beim Theater des Pompeius auf dem Marsfeld wurde eine Porticus errichtet 
und mit Figuren der vierzehn Nationen geschmückt, die Pompeius unter-
worfen hatte. Pompeius selbst wurde hier, möglicherweise, mit einem Glo-
bus in der Hand dargestellt.64

56 Vgl. Plutarch, Pompeius 45–46; Cassius Dio 36, 19; 37, 6. 20. 21, 2. 
57 Quelle: Hekataios von Abdera, Aigyptiaka.
58 Diod. 3, 38, 2 f.; 4, 19, 2; 5, 21, 2; 32, 37, 3.
59 Diod. 1, 4, 6 – 1, 5, 1. Die verschiedenen Möglichkeiten bei A. Burton, Diodorus 

Siculus: Book I, a Commentary (Leiden 1972) 39–42.
60 Diod. 40, 4: t¦ Ória tÁj ¹gemon…aj to‹j Óroij tÁj gÁj prosbib£saj.
61 Plut. Pomp. 46. – Vgl. O. Weippert, Alexanderimitatio und römische Politik in 

republikanischer Zeit (Würzburg 1972) 56–104. 
62 Plut. Pomp. 45.
63 Cass. Dio 37, 21, 2.
64 So F. Coarelli, “Il complesso pompeiano del Campo Marzio e la sua decorazione 

sculturea”, Atti della Pont. Accad. di Archeologia, Rendiconti 4 (1972) 99–122, bes. 
119 f. mit Abb. 25–28: sog. Pompeius in Rom, Palazzo Spada. – Vgl. H. Cancik, “Die 
‘Repraesentation’ von ‘Provinzen’ (nationes, gentes) in Rom. Ein Beitrag zur Bestim-
mung von ‘Reichsreligion’ vom 1. Jahrhundert v. Chr. bis zum 2. Jahrhundert n. Chr.”, 



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 180

Ob und wie detailliert Diodor derartige Symbolik in seiner Beschrei-
bung wiedergab, ob und gegebenen Falls wie er römischen Imperialismus, 
stoische Staatsethik und stoischen Kosmopolitismus im letzten Buche sei-
nes Werks vermittelt hat, bleibt unbekannt.

Am Ende des ersten Prologs (1, 4, 3), offenkundig nach Beendigung 
des Gesamtwerks geschrieben, steht ein Lob auf Rom, auf “die Überlegen-
heit dieser Stadt, deren Macht sich bis zu den Grenzen der Oikumene hin-
streckt”. In dieser Stadt, einem “Verschnitt der Oikumene” und “Haupt des 
ganzen Erdkreises”, fand Diodor die Anschauung und die Hilfsmittel für 
die Abfassung seiner “oikumenischen Geschichte”.65

§ 4. Zusammenfassung

1. Die Bibliotheke Diodors ist Universalgeschichtsschreibung, Mensch-
heitsgeschichte. Sie beginnt mit den Anfängen des Kosmos und der Mensch-
heit, bezieht Urgeschichte, Mythos und Utopie ein und führt bis zu Roms 
Triumph über die drei Kontinente und die Oikumene. Die oft und nicht zu 
Unrecht gerügten Mängel des Autors – Naivität und Vielwisserei, Flick-
werk, gedankenlose Abschreiberei, schiere Banalität und Oberfl ächlich-
keit – betreffen die Qualität, nicht die skizzierte Struktur und den Typus 
dieses Werkes.66 Es ruht auf einer menschheitlichen Perspektive, auf Em-
pathie und Moralität, auf einem refl ektierten Verständnis von Geschichte 
und Geschichtsschreibung. “Auf die innere Einheit des Menschengesch-
lechts aber”, schreibt Julius Kaerst, “gründet sich die Idee der Humanität, 
die jetzt (scil. durch die stoische Bewegung) zum geistigen Band der Oiku-
mene wird.”67 

in: ders., Römische Religion im Kontext (o. Anm. 24) 211–226, § 2. Ein ähnliches Bild-
programm wurde später am Hadrianstempel installiert. Im stadtrömischen Hadrianeum 
werden durch die tendenziell ‘vollständige’ Reihe der provinciae/ nationes der Raum 
und die Bevölkerung des Imperium im Bilde von befriedeten nationes dargestellt und 
in der hohen, tonnenüberwölbten Halle oder am Sockel der Außenwände symbolisch 
um den vergöttlichten Herrscher (und seinen Kult) geordnet.

65 Pompeius Trogus bei Justin, Epitoma 43, 1, 2: (Roma) caput totius orbis. – 
Athenaios, Deipnosophistai 1, 20 b: ™pitom¾ tÁj o„koumšnhj. Vgl. H. Cancik, “Caput 
mundi. Rom im Diskurs ‘Zentralität’” (o. Anm. 5); ders., “Ohne Grenzen. Zur Gestalt 
des impe rium Romanum in Vergils Aeneis”, in: R. Albertz, A. Blöbaum, P. Funke (Hg.), 
Räume und Grenzen. Topologische Konzepte in den antiken Kulturen des östlichen 
 Mittelmeerraums (München 2007) 145–160.

66 Mängelkatalog mit Literaturhinweisen bei G. Wirth, Diodor und das Ende des 
Hellenismus. Mutmaßungen zu einem fast unbekannten Autor, Sitzungsberichte der 
 Oesterreichischen Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Kl. 600 (Wien 1993) 3–11.

67 J. Kaerst, Die antike Idee der Oikumene (o. Anm. 51) 15; vgl. M. Mühl, Die 
 antike Menschheitsidee in der geschichtlichen Entwicklung, Das Erbe der Alten, 2. Rei-
he 14 (Leipzig 1928). 



181“Oikumenische Geschichte”  

2. Drei Gründe lassen sich bei Diodor für die Herausarbeitung einer 
Universalgeschichte feststellen:

(1) Die Idee der Oikumene, der Einheit einer Menschheitsfamilie und 
der Einheit ihrer Geschichte – “wie die einer einzigen Polis” – drängt zu 
einer ‘oikumenischen’ Geschichtsschreibung in einer einzigen, zusammen-
fassenden Darstellung der Weltgeschichte. 

(2) Die Faktizität der Großreichbildung im Mittelmeerraum und in Vor-
derasien sowie deren Selbstdarstellung, Propaganda und Legitimierung 
drängen zu einer “katholischen”, “alles” umfassenden Geschichtsschrei-
bung, die den Zusammenhang, die Einheit des ‘zerstreuten’ Geschehens 
erfaßt.68

(3) Die innere Entwicklung der Historiographie, die Ansammlung 
 umfangreicher schriftlicher Tradition, die Verwissenschaftlichung der Hi-
storie, die Fortschritte von Chronographie und Geographie ermöglichen 
umfangreiche Zusammenfassungen heterogener Stoffe. Bei Diodor fi ndet 
Universalgeschichte die Form der Bibliotheke. 

3. Diodors Theologie kennt viele Götter: die ewigen Gestirne und die 
erst auf Grund ihrer Wohltaten vergöttlichten Menschen. Seine Chaldäer 
behaupten die Ewigkeit der Welt, ohne Genesis und Eschaton.69 Seine Vor-
stellungen von der Menschwerdung sind nicht monogenetisch. Göttliche 
Vorsehung, Tyche und der Einfl uß der Gestirne ordnen ihm das Leben der 
Menschen und Völker. Diodor ist kein Philosoph und kein Theologe. Aber 
eine ‘philosophische Weltanschauung stoischer Prägung’ begründet seine 
Universalgeschichte. Er ist Moralist und gemäßigter Rationalist. Die My-
thologie ist für ihn nicht Lüge, sondern Fiktion, “quasi-wahr”70 und kann 
durchaus nützlich sein. Er schreibt:71 “Wenn nämlich schon die Mythologia 
von den Dingen im Hades (Gericht, Lohn, Strafe) viel beiträgt den Men-
schen zu Frömmigkeit und Gerechtigkeit, obschon sie doch eine Fiktion 
(peplasmšnh) ist, um wieviel mehr ist anzunehmen, daß die Historia, die 

68 So bereits Polyb. 1, 3–4: Die Römer haben nicht nur irgendeinen Teil sondern 
“fast die ganze Oikumene” sich untertan gemacht; die “Handlungen der Oikumene” sind 
nicht mehr “verstreut”, sondern Geschichte “wie ein einziger Körper” (swmatoeid¾j 
ƒstor…a), die Ereignisse “verfl echten” sich und richten sich auf “ein Ziel” (�n tšloj). 
Deshalb müsse auch die Historiographie die Verwaltung der Tyche unter einer einzigen 
Zusammenschau verbinden, um das Zusammenwirken des ganzen Prozesses herauszu-
stellen. – Vgl. K. E. Petzold, “Kyklos und Telos im Geschichtsdenken des Polybios”, 
Saeculum 28 (1977) 253–290.

69 Diod. 2, 30.
70 Zur ‘Quasi-Wahrheit’ (æj ¢lhq»j) im System des Asklepiades von Myrlea 

vgl. H. Cancik, Mythische und historische Wahrheit. Interpretationen zu Texten der 
hethi tischen, biblischen und griechischen Historiogra phie, Stuttgarter Bibelstudien 49 
(Stuttgart 1970) 30–32.

71 Diod. 1, 2, 2.



Hubert Cancik, Hildegard Cancik-Lindemaier 182

Prophetin der Wahrheit (t¾n profÁtin tÁj ¢lhqe…aj ƒstor…an), die Metro-
polis sozusagen der gesamten Philosophie, die Moral mehr zum Schönen 
und Guten wiederherzustellen vermag?”

Hubert Cancik,
Hildegard Cancik-Lindemaier,

Berlin

Несмотря на компилятивность и поверхностность, Историческая библиотека 
Диодора Сицилийского представляет собой оригинальную и по-своему 
значительную веху в развитии универсальной историографии древности. 
Уникальная по охвату описываемых событий (от мифической “археологии” 
Востока и Запада до походов Цезаря), она опирается на идею единства 
человечества как единого полиса в стоическом духе, принимает во внимание 
реальное объединение народов под властью Рима, стремится использовать 
обширный материал предшествующей исторической традиции и теоретиче-
ские положения современной философской мысли.



183Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den König Helios  

Karin Alt

EINIGE FRAGEN ZU KAISER JULIANS 
PREISREDE AUF DEN KÖNIG HELIOS

Kaiser Julian, genannt Apostata, der 331 geboren wurde und nur von 
Dezember 361 bis zu seinem Tod im Juni 363 Kaiser des römischen Reiches 
war, versuchte in seiner kurzen Regierungszeit, die alte pagane Religion 
mit ihren Kulten und Tempeln zu erneutem Leben zu erwecken und das 
schon weitgehend etablierte Christentum zurück zu drängen, den Staat, wie 
er meinte, vom Unglauben zu befreien, zu reinigen. Eine herausragende 
Bedeutung in seiner theologischen Konzeption erhält der Sonnengott, vor 
allem der “König Helios”, dessen Existenz und Wirken Julian in einer 
höheren, einer geistigen Ebene über der den Kosmos erleuchtenden Sonne 
ansetzt. Zu ihm empfi ndet er eine unmittelbare persönliche Beziehung, ja 
eine Verwandtschaft. Während seines Aufenthalts in Antiocheia (November 
362 bis Frühjahr 363) hat er dem Helios zu dessen Festtag am 25. Dezember 
eine ausgiebige Rede gewidmet, die er selber einen Hymnus nennt, der 
dem Gott seine Dankbarkeit bezeugen soll.1 Dieser Text ist dabei von 
bedeutendem philosophischem Gehalt, hat zugleich aber eine politische 
Funktion. Zu fragen ist, welche Ziele der Kaiser mit seiner Rede verfolgt.

Zu den Voraussetzungen, den politischen wie den biographischen, soll 
hier in Kürze nur weniges notiert werden; ich verweise auf neuere aus-
führliche Behandlungen des Lebens, Wirkens, der Schriften Julians.2 Zu-
nächst einige Hinweise zur Bedeutung des Helios: Seit Kaiser Aurelian 274 
den Staatskult des Sol invictus einführte, blieb Sol / “Hlioj bedeutsam für 
die Kaiser. In besonderem Grad war er dies für Constantius I. im Sinne 

1 Ausgaben der Werke Julians: W. C. Wright, The Works of the Emperor Julian with 
an English Translation I – III (London – Cambridge, Mass. 1913–1923, Nachdruck 
1980). – L’Empereur Julien, Oeuvres complètes II, 2, Texte établi et trad. par Ch. La-
combrade: Discours de Julien Empereur (Paris 1964) (Rede an König Helios). Nach 
dieser Ausgabe wird hier zitiert. Die Abfolge der Reden ist anders als bei Wright: Rede 
an Helios or. 11 (Wright 4), or. 8 (W. 5), or. 9 (W. 6), or. 7 (wie bei W.) – Vom “Hym-
nus” und “hymnisch preisen” spricht Julian c. 1, 131 D, c. 37, 152 A und c. 44, 158 A.

2 K. Bringmann, Kaiser Julian (Darmstadt 2004); K. Rosen, Julian. Kaiser, Gott 
und Christenhasser (Stuttgart 2006) (mit reicher Bibliographie). – Ferner: R. Smith, 
Julian’s Gods (London – New York 1995); J. Bregman, “Elements of the Emperor 
Julian’s Theology”, in: J. J. Cleary (ed.), Traditions of Platonism: Essays in Honour of 
John Dillon (Ashgate 1999) 337–350; W. Fauth, Helios Megistos (Leiden – New York 
1995) 145–163.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Karin Alt184

 eines Schutzgottes, welchen Konstantin nach dem Tod seines Vaters über-
nahm. Auf der Porphyrsäule im Hippodrom zu Konstantinopel erhob sich 
eine Kaiserstatue, deren Haupt von sieben Strahlen bekrönt war: Konstan-
tin wurde gleichsam als Sol / “Hlioj dargestellt. Christliches und Heidni-
sches bestand nebeneinander.

Für Julian, den Neffen Konstantins, war in politischer Hinsicht für die 
Helios-Verehrung also der Boden bereitet. Doch erhält sie bei ihm eine 
neue philosophisch-religiöse Komponente. Julian war christlich erzogen 
worden, hatte aber, wie er selber schreibt, von Kindheit an ein starkes 
Verlangen nach den Strahlen und dem Licht der Sonne, auch beobachtete er 
die nächtliche Schönheit des Himmels.3 Später erhielt er die Möglichkeit, 
sich bei philosophischen Lehrern auszubilden. Wichtig wurde für ihn vor 
allem Maximos von Ephesos, bei dem er den Neuplatonismus in seiner 
Prägung durch Jamblich, den er als “göttlich” verehrte, kennenlernte. In 
jener Phase des Neuplatonismus wurde in die Philosophie die Theurgie 
einbezogen, eine in der Zeit des Kaisers Marc Aurel entstandene, von 
zwei Männern namens Julian in den “Chaldäischen Orakeln” dargelegte 
Lehre, die insbesondere ein rituelles Ineinanderwirken von menschlichem 
und göttlichem Tun verkündete, das den Menschen zu seinem Heil führen 
soll.4 Von allgemeiner Verbreitung und Bedeutung waren damals auch die 
Mysterien, die neben den alten Eleusinischen inzwischen auch solche von 
orientalischer Herkunft umfassten wie die der Kybele, der Isis oder des 
Mithras, der häufi g in die Nähe des Helios gerückt oder mit ihm gleichgesetzt 
wurde. Die Mysterien verhießen den Eingeweihten eine Sonderstellung im 
hiesigen und die Seligkeit im jenseitigen Dasein; viele Menschen ließen 
sich in mehrere Mysterien einweihen.

Für das Verständnis von Julians Helios-Rede ergeben sich verschiedene 
Fragen, auf die im folgenden einzugehen ist: 1. Wie verhalten sich Helios 
und Mithras zu einander? Wie stellt Julian sein persönliches Verhältnis zu 
Helios dar? – 2. Welche Verbindung besteht zwischen Philosophie und 
Mysterien, was bedeutet die Einweihung? Wie wichtig sind andererseits Kult 
und Opfer? – 3. Auf welcher philosophischen Grundlage ist Julians Helios-
Theologie konzipiert, und inwiefern sind dabei die traditionellen Götter 
einbezogen? Hat er diese Lehre vollständig von Jamblich übernommen? – 
4. Welche Funktion hat die Theurgie in Julians Helios-Religion? Wie 
erreicht der Mensch den seelischen Aufstieg?

3 Julian or. 11 (4) c. 1, 130 CD.
4 Oracles Chaldaiques, Texte établi et trad. par É. Des Places (Paris 1971). – 

Bringmann (o. Anm. 2) 112 meint, dass Julian bei Maximos vor allem den “theurgi-
schen Neuplatonismus” lernte, während Rosen (o. Anm. 2) 98 die zwei Seiten, die 
philosophische und die theurgische, von dessen Lehre betont.



185Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den König Helios  

1. Verhältnis zwischen Helios und Mithras. 
Julians Beziehung zu Helios

Im römischen Reich waren zur damaligen Zeit Mithras-Kult und -Mysterien 
weithin verbreitet, allerdings vor allem in den lateinisch-sprachigen Teilen; 
Helios wurde als Reichsgott verehrt, doch gab es offenbar keine Helios-
Mysterien. Für Julian ist Helios von zentraler Bedeutung; Mithras wird 
dagegen in seinem gesamten Werk nur zweimal genannt.5 Eine kurze 
Erwähnung fi ndet sich in der Helios-Rede, wobei zwischen Helios und 
Mithras klar unterschieden wird: “Wir verehren auch den Mithras und 
feiern für Helios alle vier Jahre Agone” (c. 41, 155 B, cf. 156 C Agon für 
Helios). Die andere Nennung des Mithras steht in der satirischen Schrift, die 
viele römische Kaiser behandelt und Caesares oder Kronia benannt wird; 
Julian schreibt am Ende, Hermes habe zu ihm gesagt: “Ich habe dir die 
Kenntnis des Vaters Mithras gegeben. Halte dich an seine Anordnungen”, 
dann werde Julian einen sicheren Anker für sein Leben und nach dem Tod 
gute Hoffnung haben, dass dieser Gott ihm ein wohlwollender Führer sein 
werde (Caes. 336 C). Dies weist auf den Mysterienglauben und dessen 
Jenseitshoffnungen. In der Helios-Rede ist von dieser Funktion des Mithras 
nichts zu lesen. Allerdings wird einmal auf Mysterien hingedeutet (c. 1, 
130 C). Nachdem Julian sich einen “Gefolgsmann des Helios” genannt hat, 
fügt er hinzu, er habe dafür zu Hause deutlichere Beweise, doch wolle er 
hier nur darlegen, was sich ohne Sakrileg (¢nemšshton) sagen lasse. Damit 
scheint etwas Unsagbares im Sinne der Mysterien (¥rrhton) verborgen zu 
bleiben, doch wird nicht näher erklärt, warum es sich handelt. Dass Julian, 
wie damals üblich, Eingeweihter in mehreren Mysterien war, nehmen viele 
Interpreten an, von Helios-Mysterien aber wissen wir gar nichts. 

Seine enge Verbundenheit aber mit Helios betont Julian wiederholt. 
In der Rede an diesen Gott nennt er sich dessen Gefolgsmann und Diener 
(ÑpadÒj, qer£pwn fÚsei, tù qeù douleàsai c. 1, 130 C, c. 2, 131 CD); er 
sagt sogar, Helios habe seine Seele “von Ewigkeit her ins Dasein gebracht” 
(c. 43, 157 A), und am Ende richtet er bewegende Gebete an ihn (dazu 
unten). Auch in anderen Schriften spricht er wiederholt vom “König Helios” 
und “Großen Helios”, z. B. or. 8 (5), 167 B, or. 7, 208 B, 223 B, epist. 111, 
434 D, und bezeichnet ihn als seinen Herrn (despÒthj Caes. 314 A, or. 7, 
222 C).6 Nachhaltig aber und mit deutlich religiösem Akzent stellt er sein 
unbedingtes Verknüpftsein mit Helios in einem erfundenen Mythos dar, den 

5 Zum Vergleich: Plutarch behandelt Mithras De Iside et Os. im Rahmen der persi-
schen Religion c. 46, 369 E, er nennt ihn mes…thj. Porphyrios äußert sich wiederholt zu 
den Mithras-Mysterien: De antro c. 6 u. 15, De abst. II, 56, 3; IV, 16, 2.

6 Vgl. auch Brief an die Athener 275 B: Athene habe ihm als Wächter “Engel” von 
Helios und Selene gegeben.



Karin Alt186

er seiner Rede an den Kyniker Herakleios einfügt (or. 7, 227 C – 234 C). 
Hier sei nur das Wichtigste daraus angegeben.7 Julian schildert, wie Zeus 
ihn als Kind dem Schutz des Helios anvertraut, da er dessen Abkömmling 
(œkgonoj) sei und einen Samen des Helios-Feuers in sich habe;8 Helios 
möge für ihn sorgen und ihn von seiner Krankheit (dem Christsein) heilen. 
Dieser war erfreut und erkannte in dem jungen Julian einen kleinen 
Funken aus seinem eigenen Wesen. Gemeinsam mit Helios wird Athene 
von Zeus mit der Erziehung Julians beauftragt, der nun selber die Fülle 
des Unheils erkennt, das ihn und seine Verwandten befallen hat (der 
Irrglaube). Beim Erwachen aus einem göttlich verfügten Schlaf erkennt er 
Hermes als seinen Führer, der ihn ermahnt, den Vater aller Götter, der auf 
dem Berggipfel thront, zu verehren und zu ihm zu beten. Julian erbittet von 
diesem die Leitung auf dem Weg zu ihm nach oben. In einem Zustand der 
Ekstase erscheint ihm Helios selber (offenbar in göttlich-menschengleicher 
Gestalt); er ist überwältigt, umfasst mit seinen Armen die Knie des Gottes 
und bittet ihn um Errettung (sèzein ˜autÒn). Helios weist ihn zur Erde 
zurück, und obwohl Julian ihn anfl eht, in seiner Nähe bleiben zu dürfen, 
er werde sonst in den dortigen Übeln zugrundegehen, erhält er den 
klaren Auftrag, die Erdregion von allem Unglauben (p£nta ¢seb»mata) 
mit Hilfe von Helios und Athene zu reinigen, ja er solle die Herrschaft 
übernehmen (229 C – 232 C). Nochmals bittet Julian um Verbleiben bei 
Helios, doch dieser mahnt drohend, bei Ungehorsam werde er ihm verhasst 
werden. So fügt sich Julian und bittet Helios und Athene um Beistand, er 
erhält von dieser die Waffen und von Helios eine Fackel, die ihm auf Erden 
leuchten soll; nochmals wird er dessen œkgonoj genannt (232 C – 234 C).

Durch diesen Bericht – Julian schreibt, er wisse nicht, ob es ein Mythos 
oder wahrer Logos sei – bekräftigt er nicht nur seine verwandtschaftliche 
Nähe zu Helios, sondern er defi niert auch sein Ziel, den alten Götterglauben 
neu zu beleben, als einen göttlichen Auftrag.

2. Philosophie, Mysterien, Einweihung. Bedeutung des Kultes

Die Mysterien wollen Weisheit, Erkenntnis der Götter und der Welt ver-
mitteln und zu einem höheren Leben führen. Seit Platon diese Ziele nicht 
durch mystische Vorgänge und Initiation, sondern vielmehr durch die 
Philosophie, das geistige Bemühen des Menschen für erreichbar erklärt – 
er bezeichnet die Erkenntnis als den Akt mystischer Reinigung, kaqarmÒj 
(Phaid. 69 c) – ist die Vorstellung, die Philosophie bedeute die wahre Ein-

7 Eine ausführliche Darstellung des Mythos bietet Rosen (Anm. 2) 54–69 und in 
weiteren Zusammenhängen.

8 Von “Aussäen” der Seelen zur Erde durch Helios und andere Götter spricht Julian 
or. 11 (4) c. 2, 131 C, im Anschluss an Platon Tim. 41 c 8, 42 d 4 (der Demiurg sät aus).



187Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den König Helios  

weihung, im Platonismus geläufi g.9 So ist es nicht verwunderlich, diesen 
Gedanken auch bei Julian ausgedrückt zu fi nden. In der Helios-Rede – in der 
Mysterien keine Rolle spielen – sagt er, Jamblich habe ihn in die Philosophie 
“eingeweiht” (c. 26, 146 A ™mÚhsen, vgl. or. 7, 235 A–C); dieser äußere sich 
in “vollendeteren und mystischeren Worten” (c. 44, 157 C mustikwtšroij). 
An anderer Stelle lesen wir, Jamblich behandele nicht alles, sondern jenes, 
was sich mit Initiation berühre (or. 7, 217 C Øp�r tîn telestikîn), und 
diese Philosophie sei von der Art der Mysterien und führe zur Einweihung 
(ibid. 223 A t¾n telestik¾n kaˆ mustagwgÕn filosof…an). Wenn in dem 
(oben beschriebenen) Mythos Julian den Helios fordern lässt, er, der junge 
Julian, der noch ¢mÚhtoj sei, müsse vor der Erfüllung seines Auftrags 
eingeweiht werden (or. 7, 231 D), so ist aufgrund der sonstigen Aussagen 
auch diese “Einweihung” als philosophischer Erkenntnisweg zu deuten.

In der Helios-Rede werden die Mysterien (abgesehen von einer An-
deutung am Beginn 130 C) nicht einbezogen;10 für Julian handelt es sich 
um den geistigen Weg unter der Leitung des Gottes Helios. Neben dieser 
philosophischen Seite der Religion ist für ihn aber die praktische, kultische 
von hoher Bedeutung; Gebete, Kult und Opfer bedingen den Kontakt mit 
den Göttern. Die Wiederbelebung der traditionellen Kulte, der alten Form 
der Götterverehrung ist seine, des Kaisers Intention mit weitreichender 
politischer Konsequenz. Auch er selber betätigt sich bei den Opfern; in 
einem Brief an Maximos (Epist. 26, 415 C) schreibt er, dass er öffentlich 
mit den Truppen den Göttern opferte, Ochsen und viele Hekatomben 
ihnen zum Dank darbrachte. Aber auch privat befolgt er diesen Brauch; 
Libanios berichtet, dass Julian in seinem Palast einen Helios-Altar hatte 
und dem Gott morgens und abends Tiere opferte.11 – Der von Julian hoch 
verehrte Jamblich verneint derartige Opfer nicht;12 von Plotin dagegen 
überliefert Porphyrios, dass er die Teilnahme an Opfern strikt ablehnte, 
und Porphyrios selber hält Blutopfer für verhängnisvolle Gaben, welche 
böse Dämonen anlocken, denen man darum fernbleiben müsse.13 Für Julian 
aber verbindet sich der innere Weg zum Göttlichen problemlos mit dem 
tradierten Kult der Tieropfer.

9 Vgl. Chr. Riedweg, Mysterienterminologie bei Platon, Philon und Klemens von 
Alexandrien (Berlin – New York 1987). – Eine spezielle Erklärung gibt Plutarch De 
Iside et Os.: Nur durch die Philosophie könne man die Mysterien (um die es in dieser 
Schrift geht) richtig verstehen und zum Ziel gelangen, c. 1 (351 D), c. 2 (352 A), c. 68 
(378 A) Philosophie als mustagwgÒj, c. 78 (382 F).

10 Der Hinweis c. 28, 148 AB auf telestikaˆ Øpoqšseij bezieht sich auf die 
Chald. Orakel, vgl. die Anm. ad loc. bei Lacombrade.

11 Epist. 98 an Libanios 401 B; Libanios or. 18, 126–127.
12 Vgl. Jamblich, De myst. V, 14 (218, 5 ff.); 19 (226, 3 ff.); behandelt werden nur 

Opfer im Rahmen der Theurgie, Tieropfer sind eingeschlossen. 
13 Porphyrios, Vita Plotini c. 10; De abst. II, 40–43.



Karin Alt188

3. Philosophische Grundlagen der Helios-Theologie. 
Wieweit Abhängigkeit von Jamblich?

Platons Unterscheidung zwischen der sichtbaren Welt des Werdens und 
der geistigen des Seins, zwischen a„sqhtÒn, gšnesij und andererseits 
nohtÒn, Ôn, oÙs…a, ist zentral bedeutsam für alle seine philosophischen 
Nachfolger. Einmal hat Platon formuliert, dass es über dem Geistigen, 
™pškeina tÁj oÙs…aj, etwas Höheres gebe (Politeia 509 b), welches 
bei Autoren des Mittelplatonismus (wie Numenios) übernommen und 
vor allem bei Plotin für den Neuplatonismus fi xiert wird als die höchste 
Instanz des Einen, welches zugleich das Gute ist. Jamblich nun vollzieht 
weitere Differenzierungen, von denen die eine für Julians theologische 
Konzeption entscheidend ist: Innerhalb des Geistigen werden zwei Stufen 
gesondert, es gibt das Intelligible, nohtÒn, sowie unter ihm das Intelligente, 
noerÒn. Ist das Intelligible das absolut Seiende (im Sinne der Ideen), so 
ist das Intelligente das zugleich Schöpferische und Vermittelnde, welches 
das Gute vom Noetischen bis hinab in die Welt des Werdens lenkt. Diese 
Aufspaltung ermöglicht es Julian, den Helios in drei Ebenen anzusetzen; 
über der sichtbaren Sonne befi ndet sich der “Große Helios” oder “König 
Helios” im Bereich des noerÒn und der noeroˆ qeo…, und über dieser Ebene 
existiert Helios im Intelligiblen (Helios-Rede c. 5–6, 132 C–133 C, c. 44, 
157 B und öfter). Mit Berufung auf Platon zitiert er sowohl ein Höchstes 
“jenseits des Seins” wie auch das Sonnengleichnis, nach dem die Sonne 
als ein “Abkömmling des Guten” erklärt wird (Politeia 508 bc). Analog 
zum Wirken der Sonne im Kosmos erfolgt das geistige Geschehen; dem 
Licht im Sichtbaren entspricht die Wahrheit im Intelligiblen. Wichtig ist 
für Julians Theologie vor allem der Bereich des Intelligenten, noerÒn; dort 
waltet der “König Helios”, der “vom Guten eingesetzt” wurde, um über 
die Götter dieser Sphäre zu herrschen, für die er die Ursache alles Guten 
ist. Er vermittelt ihnen von oben die geistigen Gaben, so wie der sichtbare 
Helios alles im Bereich des Sichtbaren bewirkt; er überbringt generell alles 
Gute sowohl innerhalb des Intelligenten wie bis hinab zur Erde (133 C).

Diese Ebene des Intelligenten bedingt nun für Julian etwas weiteres, das 
für seine politisch-religiöse Intention wichtig ist. Die tradierten Kultgötter 
haben nach dieser Konzeption ihre paradigmatische Existenz in jenem 
Bereich, wo Helios als König herrscht. Er umfasst sie alle miteinander 
in “einigender Weise”, ˜noeidîj (c. 36, 151 A). Etliche Götter werden 
ge nannt;14 besonders Apollon hat vieles mit Helios gemeinsam,15 er 
wird als “König” bezeichnet, teilt mit Helios die Herrschaft wie auch die 

14 Zu den Göttern vgl. c. 22–23, 26, 31–32, 34.
15 Schon Plutarch verbindet wiederholt Apollon mit Helios, vgl. vor allem De E 

c. 17–21.



189Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den König Helios  

“Einfachheit der Gedanken”, ¡plÒthj tîn no»sewn (c. 22, 144 A, c. 31, 
149 C, c. 39, 152 D sumbasileÚwn). Von Zeus heißt es, er habe die gleiche 
Herrschaft wie Helios (c. 23, 144 B); wichtig sind aber auch Athene Pronoia, 
Aphrodite (suna…tioj `Hl…ou c. 33, 150 BC), Dionysos, Asklepios.16 Die 
Götter sind mit Helios verwandt und eng verbunden, suggene‹j, sumfue‹j 
(c. 21, 143 B); die Dominanz des Helios bleibt dabei unangefochten.

Dass Julian die Gliederung in der Sphäre des Geistigen von Jamblich 
übernommen hat, ist offenkundig. Ebenso ist gewiss, wie hoch er Jamblich 
als einen geradezu göttlichen Mann (qe‹oj)17 verehrt hat, als ein höchstes 
Vorbild, aus dessen Fülle das Wenige seiner hier vorgetragenen Gedanken 
herrühre (c. 44, 157 CD). Nach dieser Bekundung liegt es nahe, den 
Inhalt dieser Rede, die Helios-Theologie primär als Konzeption Jamblichs 
anzusehen. Das Problem ist jedoch, dass sich in dessen überlieferten 
Schriften davon nichts fi ndet, nirgends hat er die überragende Position 
des Helios oder eine entsprechende Theologie vertreten. Nun existieren 
Hinweise auf eine Schrift Jamblichs Über die Götter, perˆ qeîn, von der 
aber keine Fragmente erhalten sind; sie wird erwähnt von Jamblich im 
Protreptikos c. 21 und in De mysteriis VIII, 8 (271, 13), wobei die zweite 
Stelle von den Kommentatoren nicht als seriöser Beleg gewertet wird, da in 
einer anonym verfassten Schrift schwerlich ein Verweis auf ein eigenes Werk 
stehen könne.18 Diese uns unbekannte Schrift, von deren Inhalt wir nichts 
wissen, wird nun von manchen Interpreten als Quelle oder doch Fundament 
für Julians Helios-Lehre angesehen.19 Mir erscheint dies fragwürdig, nicht 
nur weil wir eine derartige Lehre Jamblichs nicht kennen,20 sondern weil 
Julian sehr wohl auch Eigenständiges vorträgt. Hier sei zunächst auf dessen 
Äußerung in der Rede auf die Göttermutter hingewiesen; darin betont er 

16 Auch in anderen Schriften Julians werden die traditionellen Götter behandelt. 
Hier sei nur darauf hingewiesen, dass Asklepios in Contra Galileos als heilender Gott 
wichtig ist (200 A, 235 BC).

17 Vgl. qeiÒtatoj Epist. 98 an Libanios 401 B; daimÒnioj or. 9/6, 188 B; or. 7, 222 B.
18 Vgl. Jamblique, Les Mystères d’Egypte. Texte établi et traduit par É. des Places 

(Paris 1966), zu VIII, 8 (271, 13) sowie die Übersetzung von Hopfner (Jamblichus, 
Über die Geheimlehren, übers. von Th. Hopfner [Leipzig 1922]) mit Anmerkung ad 
loc. Der Kontext betrifft nur die Theurgie.

19 J. Brisson, Der neue Pauly 5 (1998) 849 meint, Julians Reden 4 (11) und 5 (8) 
sowie des Synesios Über die Götter und das Universum (Fehlangabe: gemeint muss 
sein Salustios) gingen auf Jamblichs Über die Götter zurück. Vgl. Rosen (Anm. 2) 319, 
325 f.; ferner J. Dillon (Hg.), Iamblichi Chalcidensis in Platonis Dialogos Commenta-
riorum Fragmenta (Leiden 1973) 23, 364.

20 Allenfalls lässt sich bei Jamblich für Helios eine Stelle aus seinem Timaios-
Kommentar nennen: in Tim. Frg. 19 S. 124 Dillon (o. Anm. 19) 'AsklhpiÕn ™n `Hl…J 
qetšon kaˆ ¢p' ™ke…nou proišnai perˆ tÕn genhtÕn tÒpon, ferner De myst. VII, 22 
(252, 13 f.) Helios lenke von oben cwristîj.



Karin Alt190

seine eigene Leistung in der Mythendeutung von Attis / Kybele, wie es 
scheint mit gewissem Stolz. Er spricht vom eigenen Erkennen (aÙtÕj 
o‡koqen ™pinoî) und gibt für Attis eine eher philosophische (allegorische) 
Erklärung: dieser sei die von oben von den Sternen herabkommende Kraft 
(or. 8/5, 161 C – 162 A). 

In der Helios-Rede, in der Julian (anders als in or. 8/5) sich mehrmals auf 
den bedeutenden Jamblich beruft, äußert er sich nicht derart selbstbewusst 
zu eigener Lehre, jedoch verbindet er seine Angaben, insbesondere jene 
zum “mittleren” Helios im Bereich des Intelligenten, wiederholt mit 
Formulierungen wie “man müsse annehmen, man müsse folgern, man 
werde fi nden”, “es ist wahrscheinlich” oder “ich meine”. Hier einige 
Beispiele. “Als mittlere ist die von Helios in den Kosmos herabkommende 
Schöpferkraft anzusetzen”. Bei Annahme der intelligiblen Götter und der 
kreisenden göttlichen Himmelskörper “werden wir die leuchtende und 
reine Substanz des Königs Helios in der Mitte von beiden fi nden” (c. 16, 
140 A–D, mit Hinweis auf ein tekm»rion).21 Oder er schreibt: “So meine 
ich, dass er (Helios) auch für die intelligenten Götter die wesenhaft gute 
Ursache ist” (c. 16, 133 BC).22 An anderen Stellen formuliert er Fragen, 
etwa “Wie sollten wir nicht als wahrscheinlich annehmen”, dass die 
Ordnung der intelligenten Götter analog zu der im Kosmos ist? (c. 9, 135 
BC).23 Schließlich sagt er, dass die Argumentation, der lÒgoj, von ihm die 
weitere Darlegung in der rechten Ordnung fordere (c. 35, 151 A). Aber 
Julian beruft sich auch unmittelbar auf Helios: “Wir werden jetzt erörtern, 
was der Gott, wie uns scheint, selber über sich und die anderen Götter lehrt” 
(c. 11, 137 C), oder er richtet eine Bitte an ihn: “Der Gott selbst möge 
mir zu sagen geben” oder “zu erkennen geben” (c. 13, 138 C; c. 17–18, 
141 CD). Nach diesen Aussagen scheint mir der Schluss unausweichlich zu 
sein, dass Julian hier – behutsam als ein Folgern und Meinen – seine eigene 
Konzeption einer Sonnen-Theologie vorträgt, die für ihn als Kaiser zugleich 
eine wichtige politische Funktion besitzt. Indem dieser “König Helios”, 
dem die Rede gewidmet ist, in der Sphäre des noerÒn seinen Ort hat, in der 
auch alle traditionellen Götter ihre geistige Existenz besitzen und von ihm 
umfasst und beherrscht werden, lässt sich für Julian die Erneuerung der 
alten Götter und ihrer Kulte mit seinem philosophischen Helios-Glauben 
verknüpfen. Die Mehrheit seiner Untertanen wird ihm wohl schwerlich in 
die Höhen seiner Helios-Lehre folgen können, aber zugänglich ist diese 
doch für jeden, der willens ist, denn es handelt sich um keine Geheimlehre 
nach Art der Mysterien.

21 Zu qetšon vgl. nomistšon c. 13, 138 BC (dazu ™k tîn ™mfanîn ¢xioàmen); 
c. 22, 143 D; c. 36, 151 C.

22 Zu o�mai vgl. c. 8, 134 C; c. 23, 144 B; c. 24, 145 B; c. 26, 146 C.
23 Zu e„kÒtwj vgl. c. 22, 143 CD.



191Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den König Helios  

4. Theurgie. Geistiger Aufstieg der Seele

Bei Jamblich, den Julian als “göttlichen” Führer verehrt, ist die Theurgie 
von entscheidender Bedeutung für den erstrebten inneren Aufstieg des 
Menschen. Diese auf den “Chaldäischen Orakeln” basierende religiöse 
Richtung, die sich, zumal seit Jamblich, mit der neuplatonischen Phi-
losophie verband und dabei der philosophischen Erkenntnis das Rituelle, 
den Glauben an das Wirken geheimer Symbole und manches, was an 
Mysterien gemahnt, hinzufügte, gründete sich auf der Überzeugung, dass 
göttliches Entgegenkommen sich mit menschlichem Bemühen vereine. 
Jamblich betont energisch, dass die Götter und andere höhere Wesen 
wie Daimones nicht beeinfl ussbar seien (sie sind ¢paqe‹j) und auf gar 
keinen Fall einem von Menschen ausgeübtem Zwang unterliegen könnten 
(keine qeîn ¢n£gkh); vielmehr seien es die Götter, die aus Liebe, fil…a, 
ihr Wohlwollen gnädig den theurgischen Priestern zuströmen lassen und 
deren Seelen zu sich emporziehen, ihnen die Einigung, ›nwsij, mit sich 
gewähren. So ist es diesen möglich, ein “anderes Leben”, eine “andere 
Energie” einzutauschen und gleichsam nicht mehr ein Mensch zu sein.24 
In der Theurgie sieht Jamblich den einzigen Weg, zu dieser höheren Stufe 
zu gelangen; die Philosophie, bloße Akte des Denkens reichen nicht aus, 
die Vereinigung mit den Göttern zu erreichen.25

Julian hat bei seinem Lehrer Maximos von Ephesos die neuplatonische 
Philosophie in ihrer theurgischen Prägung in sich aufgenommen. In seiner 
“Rede auf die Göttermutter” ist die Theurgie einbezogen. Auch in diesem 
Text spricht er, nach der allegorischen Mythendeutung, von Helios, der 
mit seinen Strahlen und seinem göttlichen Wesen die Seelen emporziehe, 
aber er fügt einen Hinweis auf etwas “Unaussagbares” hinzu. Er nennt 
die “geheime Mystagogie des Chaldäers” (also jener Orakel), welcher 
den “siebenstrahligen Gott” (Helios) feierte und durch ihn die Seelen 
hinaufführte; doch sage er damit “Unerkennbares” für die Masse, Bekanntes 
für die “glückseligen Theurgen”, und darum wolle er jetzt davon schweigen 

(or. 8/5, 172 A – 173 A). Später erwähnt er die “Sprüche der Götter”, t¦ tîn 
qeîn lÒgia (Bezeichnung für die “Chaldäischen Orakel”), durch welche 
die Seelen wie die Körper Rettung, swthr…a, erfahren, er spricht von den 
“hochheiligen Theurgen” und der Vollendung in der Theurgie (or. 8/5, 
178 D, 180 B).26 Zum höchsten Ziel führt hier offenbar allein die Theurgie 
wie bei Jamblich.

24 Jamblich, De myst. I, 12 (40, 16 – 42, 17); I, 14 (44, 11–43, 8), VIII, 7 (270, 14–19).
25 Ibid. II 11 (96, 6–97, 19) und öfter. Völlig anders ist es für Plotin, bei dem sich 

kein Hinweis auf die Theurgie fi ndet.
26 Auch im Brief an einen Priester 89 b, 292 AB werden die “alten Theurgen” 

genannt.



Karin Alt192

In der Helios-Rede aber fehlt die Theurgie vollständig, ebenso fehlt 
jeder Hinweis auf ein Geheimwissen27 oder auf irgendwelche Riten, wie 
sie zu den Mysterien und der Theurgie gehören. Auch Opfer werden 
hier nicht erwähnt, die bei dem wiederbelebten Götterkult für Julian 
von Bedeutung sind, vielmehr wird die vorgetragene hymnische Rede 
gleichsam als ein Opfer gedeutet: nicht nur qus…ai, auch eÙfhm…ai seien 
Opfergaben.28 Bei Jamblich werden materielle und höhere Opfer in das 
theurgische Geschehen einbezogen, denn der rituelle Vorgang umfasst 
Opfer verschiedener Arten und Stufen, die ausführlich beschrieben wer-
den und als notwendig gelten.29 Dagegen wird in Julians Helios-Rede 
von Riten wie von praktischem Tun für den Gott nichts gesagt; hier geht 
es allein um dessen Erkennen, um das geistige Bemühen, um die innere 
Hinwendung zu Helios. Vielleicht sind auch Erweckungen möglich, wie 
Julian sie nach der Schilderung in seinem Mythos erfahren haben will 
(or. 7, 227 C ff.).

Helios seinerseits ist besorgt um das gesamte Menschengeschlecht und 
besonders um “unsere Stadt”, also das römische Reich (c. 13, 157 B). Vor 
allem aber wirkt er auf die Seelen der Menschen ein, sowohl im Leben wie 
nach dem Tod (wie man sonst allgemein in den Mysterien Hilfe für das 
Jenseits erwartet). Diese Gaben gelten allen Menschen. Julian schreibt, 
Helios gebe uns das Erkennen wie das Sehen (noe‹n, Ðr©n, c. 16, 141 A),30 
er wirkt also im Sinne der sichtbaren Sonne wie ebenso des “Königs 
Helios” im Bereich des Intelligenten. Auch verleiht er Urteilskraft (kr…sij) 
und führt die Seelen auf die rechte Bahn, er reinigt sie durch sein helles 
Leuchten (lamprÒthj c. 36, 151 C). Doch seine segenvolle Hilfe zeigt sich 
auch nach dem Tod. Hierbei sind Julians Angaben nicht ganz einheitlich. 
Einmal formuliert er, Helios löse die Seele endgültig vom Körper ab, 
danach gebe es kein erneutes “Annageln” der Seele an den Körper, auch 
keine Strafen (c. 10, 136 AB). Nur an dieser Stelle, die bis in den Wortlaut 
von Platons Phaidon (80 d f., 83 d) beeinfl usst ist, wird ein bleibendes 
Jenseitsdasein angenommen. Später aber liest man, Helios löse die Seele 
nach dem Tod und führe sie empor zu Wesen, die dem Gott verwandt sind; 
wiederum aber erleichtere er ihr durch den göttlichen Glanz den Abstieg 
in die neue Inkarnation (c. 37, 152 B). Von der immer erneut erfolgenden 
Reinkarnation waren seit Platons Politeia die Platoniker überzeugt, nur 

27 Außer in der oben erwähnten Bemerkung c. 1, 130 C.
28 c. 44, 158 A, nach Zitat von Hesiod, Erga 336.
29 Jamblich, De myst. Buch V: Der Rangordnung der Götter korrespondieren be-

stimmte Opfer, beginnen müsse man mit den materiellen, auch Tieropfern, und von da 
aufsteigen zu den geistigen Opfern, vgl. bes. c. 14 ff.

30 Vgl. auch or. 9/6, 182 C: Helios gibt lÒgoj und noàj.



193Einige Fragen zu Kaiser Julians Preisrede auf den König Helios  

gelegentlich werden Hoffnungen auf ein gänzliches Freisein vom Erden-
leben geäußert.31

Julian wendet sich aber auch sehr persönlich an Helios. Gegen 
Ende der langen Preisrede auf diesen Gott richtet er Bitten an ihn, als 
dessen Gefolgsmann und Diener er sich schon zu Beginn bezeichnet 
hatte. Dreimal formuliert er verschiedene Bitten; zunächst bittet er die 
“königlichen Götter” und vor allem Helios, der seit Ewigkeit als Mittler des 
Guten inmitten der intelligenten Götter hervorgetreten ist, er möge ihn noch 
viele Male dieses Helios-Fest begehen lassen (c. 43, 156 CD). Daran fügt 
sich eine Bitte des Kaisers in seiner politisch-verantwortlichen Funktion: 
Helios, der besorgt ist um diese Stadt und der Julians Seele von Ewigkeit 
her ins Dasein gebracht hat, möge diesem Staat wohlwollend Beistand 
leisten und Julian den Erfolg in menschlichen wie göttlichen Dingen 
gewähren, solange es ihm lieb, für Julian das Bessere und für den römischen 
Staat von Nutzen ist. Und der “Große Helios” möge ihm geben, dass er 
nicht weniger als Jamblich zur Erkenntnis seines Wesens gelange, um alle 
darüber zu belehren, besonders jene, die dessen würdig sind (c. 44, 157 A 
u. D). Schließlich richtet er eine dritte, persönlichste Bitte an den “König 
des Alls Helios”, er möge ihm zum Lohn für seinen Eifer gnädig sein, ihm 
ein edles Leben, vollendetes Denken, einen göttlichen Geist (qe‹on noàn) 
geben und zur schicksalhaften Zeit ein sanftes Abscheiden aus dem Leben. 
Danach möge er ihm den Aufstieg zu ihm und das Verbleiben bei ihm 
gewähren, wenn möglich für ewig, aber wenn dies nach seinen bisherigen 
Lebenswegen ein zu hoher Wunsch wäre, so doch für einen Zeitraum von 
vielen Umläufen, die je zahllose Jahre umfassen (c. 44, 158 BC).

Gebete auch um Geistiges sind in der Philosophie seit Platon bezeugt, 
man denke an das Ende des Phaidros (279 bc). Helios aber schenkt – nach 
Julians Glauben – vieles ungebeten von sich aus, das Sehen, Denken, 
Urteilen, die Leitung der Seelen im Leben und nach dem Tod. Gewiss muss 
man, um den höheren Weg zu fi nden, sich bewusst dem Gott zuwenden. 
Für Jamblich ist der Kontakt mit den Göttern, der den Menschen zu diesen 
empor führt, allein durch die Theurgie zu erreichen, die bestimmte Riten 
und Symbole einschließt, Zeichen, welche die Götter “herabgesandt” haben 
und die selber göttliche Kräfte besitzen.32 Von all dem fi ndet sich nichts 
in der Helios-Rede. Auch hierin wird man die Eigenständigkeit Julians 
gegenüber Jamblich erkennen, in der Auffassung der dreistufi gen Existenz 
des Helios und seiner Wirkungen wie andererseits des eigenen inneren 
Weges der Seele. Ein wichtiger Grund für das Fehlen der Theurgie dürfte 

31 So in Plutarchs Mythos De genio Socr. c. 24, 593 D – 594 A: Nach zahllosen In-
karnationen können Seelen in Daimones verwandelt sich eines ewigen Jenseitsdaseins 
erfreuen.

32 Jamblich, De myst. I, 21 (65, 6–14), II, 11 (97, 4–9) und an weiteren Stellen.



Karin Alt194

dabei ein politischer sein: Julian wollte hier keinen speziellen Heilsweg 
für wenige (wie die Theurgen oder Eingeweihten) aufzeigen, sondern als 
Kaiser die alten Kulte neu beleben und diese zugleich durch den für alle 
Menschen segensreichen “König Helios” überhöhen.

Kaiser Julian, der es unternimmt, den traditionellen Götterkult erneut 
in Kraft zu setzen, vertritt zugleich in seiner Rede an den “König Helios” 
eine neue, ins Geistige reichende Sonnen-Theologie. Diese erfordert ein 
Erkennen und Wissen, nicht aber irgendwelche Riten oder Phänomene von 
Einweihung, vielmehr wird die Philosophie als Weg einer Einweihung ver-
standen. Voraussetzung für Julians theologische Konzeption ist Jam blichs 
philosophische Gliederung des transzendent Geistigen in die Be reiche 
des Intelligiblen (der Ideen, nohtÒn) und des Intelligenten, Wirkenden, 
Schöpferischen (noerÒn). Anknüpfend an diese Sonderung verleiht Julian 
dem Helios eine Existenz in drei Ebenen (eine Lehre, die bei Jamblich nicht 
nachweisbar ist): Über der Sonne im Kosmos wirkt der “König Helios” 
als Vermittler des Geistigen bis in die sichtbare Welt und als Herrscher 
über die in dieser Sphäre befi ndlichen intelligenten Götter (noeroˆ qeo…), 
die Paradigmen der auf Erden verehrten Götter; über allem existiert Helios 
im rein Geistigen (nohtÒn). Unmittelbare Verbundenheit empfi ndet Julian 
mit dem “König Helios”; dieser erweist den Menschen Hilfe, und von ihm 
erbittet Julian den Beistand, den er für seine Aufgaben als Kaiser benötigt, 
wie für seinen inneren Weg. Die Rede zum Fest des Geburtstags des Helios 
ist eine Huldigung an den Gott, dabei ebenso ein persönliches Bekenntnis 
Julians wie eine Bekräftigung seiner politischen Ziele.

Karin Alt
Freie Universität Berlin

В статье рассматривается ряд вопросов, относящихся к речи императора 
Юлиана К Гелиосу, гимну к богу и вместе исповеданию веры, которая должна 
стать основанием для возрождаемого им язычества. Автор приходит к следу-
ющим выводам: 1) определяющим для Юлиана в речи, как и в других случа-
ях, оказывается близость к Гелиосу, а не к нередко идентифицируемому с по-
следним Митре и его мистериям; 2) “посвящение”, которого Юлиана должен 
удостоить Гелиос, состоит не в обрядах таинств, но в философском постиже-
нии, которое в духе Платона понимается как приобщение к мистерям, сверх 
того, однако, в традиционном культе богов, включая и кровавые жертвы; 
3) солнечная теология речи, несмотря на влияние в целом на Юлиана фило-
софии Ямвлиха, в данном случае представляет собой скорее самостоятельное 
развитие его учения; 4) также не играет роли в речи теургия, которой Ямвлих 
придает решающее значение в приобщении к богу: место теургии заменяют 
познание, духовное усилие и внутренний поворот к Гелиосу.



195Von der Kunst strategisch zu loben  

Fritz Felgentreu

VON DER KUNST STRATEGISCH ZU LOBEN:
THEMISTIOS ZUR FRAGE RELIGIÖSER TOLERANZ 

NACH DEM SCHEITERN JULIANS

Julian Apostata ist neben Konstantin dem Großen der Kaiser der Spätantike, 
der die größ te Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat. Als letzter seiner 
Dynastie versuchte er, das historische Bekenntnis zum Christentum rück-
gängig zu machen, das der erste Kaiser der selben Dynastie abgegeben 
hatte: Schon diese dialektische Konstellation genügt, um die Phantasie zu 
beschäftigen. Dass es sich bei ihm gleichzeitig um einen integren Charak-
ter, einen charismatischen Intellektuellen, einen begabten Heerführer, 
einen umsichtigen Ver walter und bei alldem einen tragisch Gescheiterten 
handelt, tut ein Übriges, um ihn als eine der großen Persönlichkeiten der 
Alten Welt erscheinen zu lassen. Die fatalen Folgen seiner schlimmsten 
Fehlentscheidung, nämlich der, den Krieg mit den Parthern zu suchen, hatte 
ein glanzloser Nachfolger zu bewältigen: Der nach dem Tod Julians am 26. 
Juni 363 noch im Felde eingesetzte Jovian.

Kein Nachfolger Julians wäre um seine Aufgabe zu beneiden gewesen. 
So nimmt es nicht wunder, dass der zunächst dafür vorgeschlagene Prätoria-
nerpräfekt Salutius Altersgründe vorbrachte, um das Amt nicht annehmen zu 
müssen. Jovian war eine Verlegenheitslösung, der seine Nominierung mehr 
dem Prestige seines Vaters Varronianus als eigenem Ver dienst verdankte.1 
Aus dieser relativ schwachen Position heraus musste er nun den Krieg 
beenden, das geschlagene Heer aus parthischem Territorium zurück führen, 
seine Herr schaft festigen und den durch Julians Religionspolitik gestörten 
inneren Frieden wieder herstellen.

Jovian ist zu diesem Zeitpunkt etwas über dreißig Jahre alt. Der Weg, 
den er einschlägt, beschreibt zunächst eine Gegenbewegung zu den 
Maß nah men seines Vorgängers – eine nicht nur politisch, sondern auch 
menschlich nachvollziehbare Reaktion auf den Trümmer haufen, mit dem 
er sich konfrontiert sieht.2 So macht Jovian im Interesse eines raschen 

1 Amm. 25, 5, 3 sq.: “Itum est voluntate omnium in Salutium eoque causante mor-
bos et senectutem [...] Iovianus eligitur imperator domesticorum ordinis primus paternis 
meritis mediocriter commendabilis. Erat enim Varroniani notissimi comitis fi lius”. Für 
die noch immer vollständigste Gesamtdarstellung des Lebens und der Regierungszeit 
Jovians s. O. Seeck, “Iovianus (1)”, RE 9 (1916) 2006–2011.

2 A. Demandt, Die Spätantike, HdAW III, 6 (München 2007) 137 f.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Fritz Felgentreu196

Friedensschlusses den Parthern mit dem Verzicht auf das stark befestigte 
Nisibis und auf Armenien große Zugeständnisse,3 die in Geschichtsschrei-
bung und Geschichtswissen schaft bis heute sein Bild und die negative 
 Bilanz seiner kurzen Regierungszeit bestim men. Als orthodoxer Christ 
verfolgt er auch mit seiner Religionspolitik im ersten Halbjahr seiner 
Herrschaft eine den Bestrebungen Julians entgegengesetzte Tendenz: Tem-
pel werden geschlossen, Blutopfer verboten,4 und in Antiochia lässt Jovian 
vor seiner Abreise nach Konstantinopel offenbar den Trajantempel, der eine 
von Julian gestiftete Bibliothek enthielt, niederbrennen.5

Jovians gegen die religiösen Empfi ndungen und die kultische Praxis 
der Paganen ge richteten Maßnahmen mussten die Besorgnis all derer 
wecken, die ihre Hoffnungen in die Religionspolitik Julians gelegt hatten. 
Zwischen den Interessen orthodoxer Christen an ei ner harten Reaktion 
des Kaisers auf die unter Julian verlorenen Jahre und den Befürch tungen 
der Paganen bildete sich in den ersten Monaten der Herrschaft Jovians 
ein Spannungsfeld, das der philosophisch gebildete Rhetor Themistios 
zu politischer Einfl uss nahme zu nutzen verstand. Ziel dieses Beitrages 
ist es zu zeigen, wie Themistios sich der Freiräume bedient, die der 
basilikÕj lÒgoj ihm bietet, um die Interessen eines wichtigen Teils 
der gesellschaftlichen Eliten zu formulieren und damit während einer 
gefährlichen Staatskrise einen wirksamen Beitrag zu Ausgleich und 
Versöhnung zu leisten.

Anlass der in unseren Ausgaben 5. Rede des Themistios sind die Feier-
lich keiten zum Antritt des Konsulats durch Kaiser Jovian und seinen noch 
im Säuglingsalter befi ndlichen Sohn Varronianus, die am 1. Januar 364 
auf der Durchreise nach Konstantinopel in Ancyra stattfi nden.6 Themistios 
ist zu diesem Zeitpunkt ein, wie John Vanderspoel vorsichtig formuliert, 
“herausgehobenes Mitglied des Senats”,7 das heißt sehr wahrscheinlich 
princeps senatus, ein lateinischer Terminus, für den die in attisierendem 
Griechisch gehaltenen Selbstzeugnisse des Redners keine eindeutige Ent-
spre chung bieten. Themistios ist dem Kaiser aus der Hauptstadt entgegen-

3 Lediglich im unmittelbaren Zusammenhang seiner Inthronisierung lässt  Jovian 
sich auf eine pagane Kulthandlung (Opfer und Eingeweideschau) ein (Amm. 25, 6, 1).

4 Socr. 2, 24, 5–6 (s. u. Anm. 24) und Lib. Ep. 1425, 3 aus dem Jahr 363 (s. u. 
Anm. 25).

5 Joh. Ant. fr. 181: 'AdrianÕj [...] e„j ¢poqšwsin toà patrÕj Tra�anoà 
œktise mikrÕn kaˆ carišstaton naÕn, Ön 'IoulianÕj Ð parab£thj biblioq»khn 
kateskeÚasen: Ön sÝn bibl…oij 'IobianÕj katškause.

6 Amm. 25, 10, 11: “Et cum introisset Ancyram imperator, paratis ad pompam pro 
tempore necessariis consulatum iniit adhibito in societatem trabeae Varroniano fi lio suo 
admodum parvulo, cuius vagitus pertinaciter reluctantis, ne in curuli sella veheretur ex 
more, id quod mox accidit portendebat”.

7 J. Vanderspoel, Themistius and the Imperial Court (Ann Arbor 1997) 104–106.



197Von der Kunst strategisch zu loben  

gereist und erhält als Repräsentant des Senats die Gelegenheit, eine der 
Festreden zu halten.8

Als Gattung der Epideiktik handelt es sich bei der 5. Rede des Themis-
tios um einen Konsularpanegyrikus oder ØpatikÕj lÒgoj. Sie gliedert 
sich in vier Teile. Einleitend stilisiert Themistios sich als Philosophen, 
dessen Festbeitrag sich in Abgrenzung von herkömm lichen Lobrednern 
dadurch auszeichnet, dass er keiner nur auf die ästhetische Wirkung zie-
len den Prunkrhetorik, sondern vielmehr dem Nutzen der Zuhörer ver-
pfl ichtet sei (63 b–c).9 Die theoretische Vorbemerkung ermöglicht es ihm, 
der schulmäßigen Topik eines basilikÕj und des ØpatikÕj lÒgoj nur 
andeutungsweise und frei zu folgen, die ihm sonst umfangreiche Einlas-
sungen zum Glanz des Anlasses sowie zu Geburt, Herkunft, Beru fung, 
Tugenden und Heldentaten des Kaisers abverlangt hätte.

In der ersten Hälfte des Hauptteils genügt Themistios dennoch auch 
dieser Erwartung seines Publikums, indem er die Festlichkeit und den 
gemeinsamen Konsulat Jovians und seines Sohnes lobt (64 d – 65 a), zur 
Verleihung der Kaiserwürde und damit – in größtmöglicher Knappheit – 
auch zur Herkunft Jovians übergeht (65 b–c: tÁj patróaj ¢retÁj ›neken) 
und schließlich auf dessen Ansehen bei Freund und Feind (66 a–b), 
seine erfolgreiche Friedenspolitik (66 c) und seine Klugheit bei der 
Auswahl seiner Ratgeber (67 a–b) zu sprechen kommt. Besonders für die 
Umdeutung des schmerzlichen Verzicht friedens wendet Themistios seinen 
ganzen Einfallsreichtum auf: In starker Verkürzung der Abläufe führt er 
aus, die Parther hätten sofort ihre Waffen von sich geworfen, als sie von 
der Proklamation Jovians erfuhren, und die tief verfeindeten Heere hätten 
dann das um strittene Territorium “vermischt” und seien als Verbündete 
auseinander gegangen.10

8 Socr. 3, 26, 3: ”Enqa kaˆ Qem…stioj Ð filÒsofoj met¦ tîn ¥llwn sugklh-
tikîn ¢pant»saj tÕn ØpatikÕn ™p' aÙtoà diexÁlqe lÒgon, Ön Ûsteron kaˆ ™n 
KwnstantinoupÒlei ™pˆ toà pl»qouj ™pede…xato. Die Rede liegt vor in den Ausgaben 
von Schenkl und Downey (Leipzig 1965) und von Maisano (Turin 1995: ohne kritischen 
Apparat, dafür mit hilfreichen Erläuterungen); eine aktuelle Übersetzung bieten Leppin 
und Portmann (Stuttgart 1998).

9 Den Primat der Philosophie im Selbstverständnis des Themistios akzeptiert noch 
Peter Brown ohne Einschränkungen (Macht und Rhetorik in der Spätantike. Aus dem 
Englischen von V. von Ow [München 1995] 92–94); differenzierter Peter Heather, 
“Themistius: A Political Philosopher”, in: M. Whitby (hg.), The Propaganda of Power. 
The Role of Panegyric in Late Antiquity, Mnemosyne Suppl. 183 (Leiden – Boston – 
Köln 1998) 127–130.

10 Them. Or. 5, 66 a–c: “Oti g¦r oÙc Âtton se Pšrsai ™ceirotÒnoun `Rwma…wn, 
œdeixan t¦ Ópla ·…yantej, ™peid¾ tÁj ¢narr»sewj Ésqonto […], taÚthn t¾n gÁn 
¢nam…xantej kaˆ t¾n ØpÒqesin toà polšmou summac…aj ¢form¾n poihs£menoi.



Fritz Felgentreu198

Den der Tradition verpfl ichteten Teilen seiner Rede schickt Themistios 
jedoch eine lange Passage voraus, in der er darlegt, wie die Philosophie einem 
Kaiser seine Wertschätzung (63 c – 64 a) vergelten kann: nämlich indem 
sie ihn als nÒmoj œmyucoj (64 b) und als Zeus’ Entsprechung auf Erden 
(64 c) verherrlicht – als Entsprechung des Gottes also, dem der neue Kaiser 
seinen Namen verdankt.11 Die zweite Hälfte des Hauptteils (67 b – 70 c) 
knüpft an diesen einleitenden Abschnitt an. Sie preist die religiöse Toleranz 
Jovians, der aus dem gottgegebenen Recht auf Glaubensfreiheit (68 a) die 
richtigen Schlüsse gezogen habe. Deshalb lasse seiner Gesetzgebung (68 b) 
Glaubensfreiheit innerhalb sinnvoller Grenzen zu, indem sie lediglich der 
Zauberei und der Bettlerei einen Riegel vorschiebe (70 b–c). Im kurzen 
Schlussteil der Rede malt Themistios sich die Ankunft Jovians in seiner 
Hauptstadt aus (70 c – 71 b).

Sinn und Zielsetzung der 5. Rede des Themistios erschließen sich erst, 
wenn sie zu dem Wenigen in Bezug gesetzt werden, das über Jovians In-
nenpolitik bekannt ist. Da der Episodenkaiser wenige Wochen nach den 
Festlichkeiten in Ancyra überraschend stirbt, kann er als Herrscherpersön-
lichkeit keine Kontur gewinnen. Über das religionspolitische Minenfeld, 
in dem Jovian sich bewegt, sind dennoch belastbare Aussagen möglich. 
Die Bedingungen seines Regierungshandelns sind durch zwei voneinander 
 unabhängige Kon fl ikte bestimmt. Zum einen steht Jovian den Paganen ge-
genüber, deren Schutzherr und Leitfi gur Julian war. Zum anderen erwarten 
die Repräsentanten der Orthodoxie von ihm Parteinahme in innerkirchli-
chen Auseinandersetzungen (Socr. 3, 25 passim).

Beide Konfl ikte sind für einen unerfahrenen Kaiser, der seine Autorität 
nicht auf mili tärische oder diplomatische Erfolge gründen kann, gefährlich. 
Jeder neue Feind, den er sich macht, kann einer zuviel sein – zumal in einer 
Situation, in der mit dem Comes Proco pius noch immer ein Thronprätendent 
aus der Familie Konstantins Ansprüche geltend ma chen kann.12 Die 
Geschichtswissenschaft geht daher bisher davon aus, dass Jovian eine 
Haltung religiöser Toleranz eingenommen habe, um Konfl ikten aus dem 
Weg zu gehen.13 Die 5. Rede des Themistios wird zusammen mit einer 

11 Themistios scheint hier Philon. Mos. 2, 4 zu zitieren. Zum Konzept des nÒmoj 
œmyucoj und seinen platonisch-hellenistischen Ursprüngen noch immer grundlegend 
G. J. D. Aalders, “NÒmoj œmyucoj”, in: P. Steinmetz (Hg.), Politeia und res publica. 
Dem Andenken Rudolf Starks gewidmet, Palingenesia 4 (Wiesbaden 1969) 315–329. 
Nicht zugänglich war mir I. Ramelli, Il basileus come nomos empsychos tra diritto 
naturale e diritto divino. Spunti platonici del concetto e sviluppi di età imperiale e 
tardo-antica (Neapel 2006). 

12 Vgl. Them. Or. 5, 65 b–c.
13 Vgl. z. B. Demandt (o. Anm. 2) 138: “Das Heidentum wurde zunächst erneut 

verboten, dann aber in eine allgemeine Toleranzverfügung einbegriffen, allein Zauberei 
und Weissagung blieben strafbar”, sowie Heather (o. Anm. 9) 145 f. 



199Von der Kunst strategisch zu loben  

20 Jahre späteren Notiz des Libanios14 und einem von Socrates überlie-
ferten Aufruf zu innerkirchlicher Toleranz und Eintracht15 als Beleg für ein 
nicht direkt überliefertes Toleranzedikt Jovians angeführt. Gestützt auf die 
spärlichen Zeugnisse, die der Codex Theodosianus für die Regierungszeit 
Jovians liefert, behauptet Vanderspoel außerdem, dass Jovian erst in 
den letzten Wochen seines Lebens, und zwar nach dem 1. Januar 364, 
religionspolitische Gesetze erlassen habe.16

Zumindest diese Annahme ist durch indirekte Zeugnisse zu widerlegen. 
Dass Jovian schon vor Antritt des Konsulats religiöse Angelegenheiten 
gesetzlich geregelt hat, geht zum Einen aus den Tempelschließungen und 
dem Opferverbot hervor, die der oben angeführte Socrates Scholasticus 
bezeugt. Zum Anderen spricht auch Themistios eindeutig von einem am 
1. Januar 364 bereits wirksamen nÒmoj Jovians, der als Gesetzgeber mit 
einem Religionsgesetz begonnen habe: e�t£ soi proo…mion gšgone tÁj 
tîn ¢nqrèpwn ™pimele…aj ¹ perˆ toà qe…ou nomoqes…a und Ð d� toà 
qeoà kaˆ Ð sÕj nÒmoj ¢k…nhtoj mšnei tÕn p£nta a„îna, ¢polšlusqai 
t¾n ˜k£stou yuc¾n prÕj ¿n o‡etai ÐdÕn eÙsebe…aj.17 Unklar bleibt 
allerdings, welchen Charakter diese Gesetzgebung hatte. Dass Sokrates die 
Härte des Kaisers lobt, scheint zu Themistios’ Anerkennung für die Toleranz 
Jovians im Widerspruch zu stehen.

Um den Kern dieser scheinbaren oder realen Widersprüchlichkeit 
unserer Hauptquellen zu identifi zieren, lohnt zunächst ein genauerer Blick 
auf die Rahmenbedingungen der 5. Rede und auf die Wesensmerkmale der 
Gattung, innerhalb derer Themistios zu Jovians Politik Stellung nimmt. Als 
Vertreter des Senats von Konstantinopel kann der Redner, der zudem knapp 
15 Jahre älter ist als der Kaiser, mit großer Autorität auftreten und eine für 
das gesamte Gremium repräsentative Haltung zum Ausdruck bringen. Dabei 
ist selbstver ständlich davon auszugehen, dass er die Grenzen der Panegyrik 
nicht sprengen will. Denn auch wenn Themistios sein rhetorisches Ich 
als Philosophen konzipiert, bleibt er stets ein professioneller Redner, der 
sein Publikum nicht überfordert. Wo er von sich behauptet, anders, weiser, 
ehrlicher zu sein als andere Redner, bewegt er sich dennoch innerhalb 
einer im basilikÕj lÒgoj zulässigen Variationsbreite. So zeigt er sich 
auch in der 5. Rede zwar kreativ und bisweilen sogar kühn in Aufbau und 
Gedankenführung, riskiert aber niemals, den epideiktischen Charakter des 

14 Lib. Or. 30, 7 (s. u. Anm. 23).
15 Socr. 3, 25, 19 (s. u. Anm. 26). 
16 Vanderspoel (o. Anm. 7) 150.
17 Them. Or. 5: “Dann wurde der Auftakt deiner Fürsorge für die Menschen die 

Gesetzgebung über das Göttliche” (67 b); “Des Gottes und dein Gesetz steht für im-
mer fest, dass eines jeden Seele frei ist den Weg der Frömmigkeit zu gehen, an den er 
glaubt” (68 b).



Fritz Felgentreu200

Textes unkenntlich werden zu lassen. Denn auch das Lob der Toleranz und 
der Gerechtigkeit Jovians kann, weil es sich auf konkretes Regierungshan-
deln bezieht, als Ausgestaltung der panegyrischen Topik über ¢reta… und 
œrga rezipiert werden.

Die Rede missrät dem philosophischen Rhetor also niemals zur Vorle-
sung oder zum Traktat und erst recht nicht zum Dialog: Sie bleibt immer ein 
Panegyrikus, mithin eine epideiktische Rede, die sich auf ihren Gegenstand 
nie anders als positiv einlassen und keine Misstöne transportieren darf. Den 
Kaiser zu kritisieren, ist im basilikÕj lÒgoj ja nicht deswegen unmöglich, 
weil es gefährlich wäre, sondern weil es das Grundgesetz dieser Gattung 
verletzten hieße. Ein Panegyrikus, der nicht preist, sondern tadelt – etwa, 
weil eine Passage als hintergründig ironisch aufgefasst werden kann –, ist 
ein schlechter Panegyrikus.18 Ein Redner vom Rang und Anspruch eines 
Themistios wird einen solchen Fehler auch und gerade dann vermeiden, 
wenn er die Politik seines Kaisers ablehnt. 

Die zweite Grundregel gelungener Epideiktik ist die Unzulässigkeit 
lügnerischer Erfi ndung. Der Panegyriker lügt nicht: Er betrachtet die ihm 
zugänglichen empirischen Sachverhalte durch das Suchraster der Topik und 
wählt für die wohlwollend übertreibende Darstellung nur die Elemente aus, 
die den Gegenstand seines Lobes in einem günstigen Licht er scheinen 
lassen. Die Technik lässt sich an Themistios’ Umgang mit der faktischen 
Kapi tulation Jovians im Partherkrieg illustrieren. An den Friedensver hand-
lungen interessieren ihn zwei durchaus korrekte Beobachtungen: erstens, 
dass der Friedensvertrag in einem zeitlich sehr kurzen Abstand zur Kai-
serproklamation erfolgte, und zweitens, dass der Ver trag dem römischen 
Heer freien Abzug garantierte. In panegyrischer Umdeutung macht 
Themistios daraus die spontane Selbstentwaffnung der Parther und das 
einträchtige Aus einandergehen der Kriegsgegner – glückliche Folgen, die 
beide dem segensreichen Wir ken des neuen Kaisers zuzurechnen seien.

Der dritte bestimmende Faktor für die Wirkung eines basilikÕj lÒgoj 
ist die Kommunika tionssituation, die der einer Bühnendarbietung sehr 
nahe kommt. Vordergründig adressiert das panegyrische Ich allein den in 
der zweiten Person angesprochenen Kaiser. Wofür es aber den Kaiser lobt, 
erreicht auf einer zweiten und dritten Kommunikationsebene zu nächst das 
unmittelbar anwesende Festpublikum und dann – nämlich im Falle einer 
Veröffentlichung – ein unüberschaubares Lesepublikum im ganzen Reich. 
Der unmittelbare Adressat weiß also, dass eine große Zahl einfl ussreicher 
Personen seine Politik am Inhalt des vorgebrachten Lobes messen wird. 
Das macht den basilikÕj lÒgoj einerseits zu einem besonders geeigneten 
Mittel, um kaiserliche Politik zu erklären und dafür zu werben, andererseits 

18 Für eine knappen Überblick über die Tradition und die Regeln der Gattung s. 
D. Russell, “The Panegyrists and their Teachers”, in: Whitby (o. Anm. 9) 17–50.



201Von der Kunst strategisch zu loben  

gibt es dem Redner die Möglichkeit, die Erwartungen und Hoffnungen einer 
breiteren Öffentlichkeit gegenüber dem Kaiser zum Ausdruck zu bringen.

Es ist der Dreiklang aus ironiefrei positiver Tendenz, Abwesenheit 
von Erfi ndung und theatralischer Dynamik der Kommunikation, der dem 
Panegyrikus seine politische Bedeutung verleiht und den basilikÕj lÒgoj 
mit Recht zur Königsgattung der spätantiken Rhetorik erhebt. Denn nur 
wer den Kaiser aufrichtig lobt, genießt im Rahmen dieses Lobes jene weit 
reichende Freiheit des Wortes, auf die Themistios sich in seiner Eigen-
schaft als Philosoph beruft (timwmšnh d� filosof…a […] ¢ntid…dwsin 
[…] parrhs…an).19 Die Formulierung fasst die rhetorische Strategie des 
Themistios in dem einen Begriff zusammen, der die Schnittmenge zwischen 
einem philosophischen Anspruch auf Wahrhaftigkeit und einem den eige-
nen Voraussetzungen genügenden Panegyrikus bildet. Themistios kündigt 
zu Beginn seiner Rede an, dass er von seiner panegyrischen Parrhesie 
Gebrauch machen wird. Das freie Wort eines offi ziellen Vertreters der 
Haupt stadt an seinen Kaiser aber ist eine politische Botschaft von großer 
Relevanz,20 die aufmerksam zur Kenntnis genommen werden muss.

Was bedeutet das aber konkret? Anders als das Geschichtswerk des 
Sokrates lassen Themistios’ Ausführungen zur Religionsgesetzgebung 
Jovians nur wenige Rückschlüsse zu. Von Sokrates und Libanios wissen 
wir, dass Blutopfer verboten sind. Themistios er gänzt diese Informationen 
um die Aussage, “gesetzmäßige Opfer” seien weiterhin zuläs sig. Auch stün-
den die Tempel weiterhin offen, während die “Treffpunkte von Zauberern” 
geschlossen worden seien.21 Festzuhalten ist also: Themistios lobt eine 
Rechtswirklichkeit, in der zwar einige, aber nicht alle Kultstätten geschlos-
sen und zumindest Weihrauchopfer legal bleiben. Die aus der 5. Rede 
belegbaren Fakten stehen demnach nicht in einem unaufl öslichen Wider-
spruch zu dem Zeugnis des Sokrates und des Libanios. Das verlorene Reli-
gions gesetz Jovians muss vielmehr so formuliert gewesen sein, dass es den 
Paganen die benannten Rückzugsräume nicht ausdrücklich raubte.22 Wer es 

19 Them. or. 5, 64 a: “Wer die Philosophie ehrt, dem vergilt sie es mit der Freiheit 
des Wortes”.

20 Zur Zusammensetzung und der Bedeutung des Senats von Konstantinopel als 
des indirekten Adressaten kaiserlicher Panegyrik (“a surprisingly homogenous group 
of opinion”) s. Heather (o. Anm. 9) 143–145.

21 Them. or. 5, 70 b: `Ier¦ ¢no…gwn [sc. 'IobianÒj] ¢pokle…ei magganeut»ria, 
kaˆ qus…aj ™nnÒmouj ¢fieˆj oÙ d…dwsin ¥deian to‹j gohteÚousin.

22 Vgl. dazu z. B. Cod. Theod. 16, 10, 6 vom 19. Febr. 356 (Opferverbot, Verbot 
der Anbetung von Kultbildern: schließt weder das Verbrennen von Weihrauch noch die 
Anbetung der Götter aus) oder 16, 10, 7 vom 21. Dez. 381 (Verbot, sich zum Zweck 
eines Opfers einem Tempel zu nähern: erlaubt sogar ausdrücklich das Gebet – castae 
preces – in Abgrenzung von Zaubergesängen – dira carmina). Sogar das scheinbar 
abschließende Tempelverbot 16, 10, 25 vom 14. November 435, das die Zerstörung der 



Fritz Felgentreu202

aber deshalb als Toleranzedikt bezeichnet, nimmt Themistios allzu wörtlich. 
In völlig transparenter Weise deutet die 5. Rede eine Kapitulation in einen 
Sieg um. Es gibt keinen Grund anzunehmen, dass die von Themistios 
konstatierte Toleranz Jovians zum gleichen Zeitpunkt mehr war als die 
gewagte Interpretation repressiver Maßnahmen, die unabhängige Zeugen 
belegen.

Die beiden neben der 5. Rede des Themistios für die Existenz eines 
all ge meinen Toleranzedikts angeführten Stellen sind nicht geeignet, 
die Zweifel zu zerstreuen. Libanios behauptet in seiner 30. Rede (Pro 
templis), die Blutopfer seien nach dem Tod Julians erst unter Valentinian 
und Valens verboten worden: teqneîtoj ™n Pšrsaij […] mšnei mšn 
tina tÕ qÚein ƒere‹a crÒnon, newtšrwn dš tinwn sumb£ntwn ™kwlÚqh 
par¦ to‹n ¢delfo‹n, ¢ll' oÙ tÕ libanwtÒn),23 aber ihm widerspricht 
Sokrates: Thnikaàta d¾ kaˆ t¦ ƒer¦ tîn `Ell»nwn p£nta ¢pekle…eto 
[…]: pšpauto d� kaˆ Ð di' aŒmatoj dhmos…v ginÒmenoj molusmÒj, ú 
katakÒrwj ™pˆ 'Ioulianoà katecr»santo.24 Wer recht hat, ist nicht zu 
entscheiden: Libanios berichtet zwar als Zeitzeuge, aber aus einem Abstand 
von mehr als zwanzig Jahren aus dem Gedächtnis, während Sokrates das 
entsprechende Gesetz als Quelle herangezogen haben kann und deshalb nicht 
notwendig weniger Vertrauen verdient. Auch ein Brief, den Libanios im 
Jahre 363 selbst geschrieben hat, widerspricht seiner späteren Erinnerung. 
In Ep. 1425 empfi ehlt er seinem Adressaten den Philippos mit den Worten: 
œsti kaˆ tîn poll¦ tequkÒtwn, ¹n…ka ™xÁn, kaˆ nàn e‡lhptai mšsoj 
tîn Óte œque lupoumšnwn.25 Offenbar war es nach dem Tode Julians also 
nicht mehr möglich, in der gewohnten Weise zu opfern. Die zweite als 
Beleg für das Toleranzedikt angeführte Stelle ist ein Aufruf zu religiöser 
Toleranz, mit dem Sokrates Jovian noch während seines Aufenthalts in 
Antiochia, also geraume Zeit vor dem Konsulatsantritt in Ancyra zitiert: 
`O mšntoi basileÝj prÒqesin e�ce [sc. tîn stasiazÒntwn klhrikîn] 

fana templa delubra aller derjenigen vorschreibt, die über eine scelerata mens pagana 
verfügen, bleibt für eine entsprechende Rabulistik anfällig. Ein Redner mit ähnlichen 
Zielen wie Themistios könnte daraus schließen, dass weder Personen, die mit einer 
pia mens pagana gesegnet sind, noch Einrichtungen, die als aedes bezeichnet werden, 
betroffen seien.

23 Lib. Or. 30, 7: “Nachdem er in Persien gestorben war, durfte man noch eine 
 Weile Opfertiere darbringen, aber als sich eine neue Sachlage ergab, wurde das von den 
 beiden Brüdern [sc. Valentinian und Valens] verboten, nicht aber das Weihrauchopfer”.

24 Socr. 3, 24, 5 sq.: “Damals wurden auch alle Tempel der Heiden geschlossen. 
Auch mit dem überall verbreiteten Ärgernis durch das Blut, das man unter Julian bis 
zum Überdruss missbraucht hatte, war es vorbei”.

25 Lib. Ep. 1425, 3: “Er gehört zu denen, die viele Opfer dargebracht haben, als 
das noch möglich war, und jetzt befi ndet er sich mitten unter denen, die, weil sie einst 
opferten, traurig sind”.



203Von der Kunst strategisch zu loben  

t¾n filoneik…an ™kkÒyai f»saj mhdenˆ ÑclhrÕj tîn Ðpwsoàn pisteu-
Òntwn œsesqai, ¢gap»sein d� kaˆ Øpertim»sein toÝj ¢rc¾n tÍ ˜nèsei 
tÁj ™kklhs…aj paršxontaj.26 Der Zusammenhang, in den das Zitat 
gestellt ist – es geht hier ausschließlich um innerkirchliche Konfl ikte –, 
legt aber nahe, dass es Jovian nur um Toleranz unter Christen geht, in die er 
zumindest an dieser Stelle die Paganen nicht einbezieht.

Wenn es also richtig ist, dass wir keine belastbaren Anhaltspunkte 
für eine tolerante Haltung Jovians vor dem 1. Januar 364 haben, stellt 
sich die Frage, zu welchem Zweck Themistios die Politik des Kaisers in 
der beschriebenen Weise umdeutet. Der Redner kann bereits getroffene 
Entscheidungen nicht ungeschehen machen. Dass es ihm darum gegangen 
sein könnte Jovian zu dienen, indem er seinen paganen Standesgenossen 
eine repressive Politik als halb so schlimm verkauft, hätte für ihn als direkt 
Betroffenen auch keinen Sinn. Ein plausibles Bild ergibt sich, wenn wir 
die 5. Rede als eine Art Verhandlungsangebot lesen.27 Riccardo Maisano 
fasst sie als Formulierung einer Erwartung auf, die besonders die paganen 
Eliten des Reiches an Jovian herantrugen: Der orthodoxe Kaiser möge sich 
nicht an die Spitze einer aggressiven christlichen Reaktion stellen, sondern 
sich um Ausgleich und Religionsfrieden bemühen. Als Gegenleistung 
übernehme Themistios die konstantinische Ideologie, in der Herrschaft 
des Kaisers die irdische Entsprechung zur Herrschaft des einen Gottes im 
Himmel zu sehen. Er stehe damit in Opposition zu konservativen paganen 
Auffassungen, wie Libanios sie vertrete.28

Allerdings unterscheidet sich die Ideologie des Kaisertums, die The-
mistios’ 5. Rede prägt, nicht von seiner stets auch gegenüber anderen Kaisern 
zum Ausdruck gebrachten Haltung,29 sodass die besondere Qualität der 
Gegenleistung in diesem Punkt nicht erkennbar ist. Angesichts der akuten 
Probleme des jungen Kaisers ist das eigentliche Angebot ein handfesteres: 
Im Namen einer großen Gruppe einfl ussreicher Personen, die als Leidtra-
gende seiner Politik leicht zu Feinden des Kaisers werden könnten, stellt 

26 Socr. 3, 25, 19: “Der Kaiser nahm sich vor, den zwieträchtigen Geistlichen die 
Streitlust auszutreiben, und sagte, er wolle niemandem gleich welchen Glaubens zur 
Last fallen, aber seine Zuneigung und großen Respekt denjenigen zollen, die zum Be-
ginn der Einheit der Kirche beitragen würden”.

27 Ähnlich schon E. Baret, De Themistio sophista et apud imperatores oratore, 
Diss. (Paris 1853) 27: “Videlicet apud novum imperatorem […] annuendam libertatem 
suasit quam quisque vellet religionem eligendi, praeclarâque oratione sententiam ex-
posuit et confi rmavit. Quae non multò pòst Constantinopoli omni coràm populo iterùm 
recitata, novi principatûs de religionibus consilium imperio denuntiavit”.

28 R. Maisano, “Il discorso di Temistio a Gioviano sulla toleranza”, in: F. E. Con-
solino (Hg.), Pagani e cristiani da Giuliano l’Apostata al sacco di Roma (Soveria 
Mannelli 1995) 35–51.

29 Heather (o. Anm. 9) 135.



Fritz Felgentreu204

Themistios unter bestimmten Voraussetzungen Loyalität und Kooperation 
in Aussicht. Wenn der Kaiser die von Themistios vorgeschlagene Interpre-
tation seiner Gesetzgebung akzeptiert und gleichzeitig deren Bestand garan-
tiert, dann wäre damit ein für alle Seiten hinnehmbarer status quo vereinbart. 
Denn die Schließung eines Teils der Kultstätten kann schon deshalb 
zu verschmerzen sein, weil der Unterhalt der Tempel erhebliche Kosten 
verursacht. Und das Verbot der Blutopfer steht auch den Interessen vieler 
Paganer nicht entgegen, denen die exzessive Opferfrömmigkeit Julians zu 
weit ging. Ammian zitiert in diesem Zusammenhang ein ursprünglich auf 
Marc Aurel gemünztes Epigramm, das auch auf Julian zutreffe:30

Oƒ bÒej oƒ leukoˆ M£rkJ tù Ka…sari ca…rein:
¨n p£li nik»sVj, ¥mmej ¢pwlÒmeqa.

Das Angebot einen modus vivendi mit dem orthodoxen Kaiser zu suchen 
verbindet Themistios einerseits mit der Skizze einer auch für Nichtchristen 
verbindlichen Ideologie des Kaisertums und anderseits mit dem kaum 
verklausulierten Entwurf eines negativen Alternativ-Szenarios. So spricht 
er offen die Möglichkeit an, dass Jovian den heidnischen Kult gänzlich 
verbieten könnte: e„ d� m…an m�n ¢trapÕn ™£seij, ¢poikodom»seij d� 
t¦j loip¦j [ktl.].31 Und indem er das bestehende Gesetz – natürlich auf 
Grundlage der eigenen großzügigen Auslegung – als Garanten des inneren 
Friedens bezeichnet, macht er deutlich, dass härtere Repression zu Unruhen 
führen wird: di¦ tÕn nÒmon prÕj ˜autoÝj ¢stas…astoi biwsÒmeqa.32 
Die Argumentation mündet in eine direkte Aufforderung an den Kaiser, das 
erreichte oder zumindest erreichbare Gleichgewicht der Interessen nicht zu 
zerstören: œa mšnein t¾n trut£nhn ™f' ˜autÁj (69 c).

Wie erfolgreich Themistios mit seiner Verhandlungsstrategie war, 
lässt sich aus dem Ablauf der bis zum Tod Jovians folgenden Ereignisse 
ermessen. Der Kaiser scheint die Rede wohlwollend aufgenommen zu 
haben. Das ist auch nachvollziehbar; denn das in ihr kommunizierte Angebot 
ist geeignet, ihn in einer schwierigen Phase von Opposition zu entlasten. Es 
gibt drei Indizien dafür, dass Jovian auf Themistios eingeht. Zum einen 
legt schon die Existenz der Rede selbst in ihrer uns vorliegenden Form 
nahe, dass ihre Inhalte zumindest in den Grundzügen mit dem Stab des 

30 Ammian 25, 4, 17: “Wir weißen Stiere grüßen Marcus, den Kaiser! / Wenn du 
noch einmal siegst, sind wir erledigt” (vgl. R. Scholl, Historische Beiträge zu den julia-
nischen Reden des Libanios, Palingenesia 48 [Stuttgart 1994] 159).

31 Them. Or. 5, 69 a: “Wenn du nur einen Weg übrig lässt, die anderen aber ver-
baust [usw.]”.

32 Them. Or. 5, 69 b: “Wegen deines Gesetzes werden wir ohne Rebellion zusam-
menleben”.



205Von der Kunst strategisch zu loben  

Kaisers abgestimmt worden sind,33 bevor sie erstmals öffentlich gemacht 
wurde. Zweitens erhält Themistios nach seiner Rückkehr an den Bosporus 
Gelegenheit, die gleiche Rede noch einmal öffentlich darzubieten.34 Formal 
ist dieser ungewöhnliche Vorgang damit zu begründen, dass die Hauptstadt 
so wenigstens nachträglich an der Konsulatsfeier des neuen Kaisers Anteil 
haben kann, die doch eigentlich in Konstantinopel hätte stattfi nden müssen. 
Aber unabhängig von einer solchen formalen Betrachtungsweise ist kaum 
vorstellbar, dass Themistios die Rede ein zweites Mal gehalten hätte, wenn 
sie nicht auch politisch zum Erfolg geführt hätte. Der dritte Anhaltspunkt 
ist ein wahrscheinlich noch von Jovian erlassenes Rhetorenedikt, das die 
Logik des hochgradig unbeliebten Rhetorenedikts Julians nicht zu Lasten 
der Paganen umkehrt, sondern die rhetorische Lehrtätigkeit ohne Ansehen 
der Religion wieder allgemein öffnet – zwar kein Toleranzedikt, aber doch 
ein tolerantes Edikt.35

Der Befund legt nahe, dass ein Toleranzedikt Jovians niemals existiert 
hat und dass Jovian vielmehr in bewusster und programmatischer Abgren-
zung von Julian zunächst eine unversöhnliche Haltung gegenüber den alten 
Kulten einnahm. Wenn dennoch der Eindruck entstehen konnte, Jovian 
habe sich von Anfang durch religiöse Toleranz ausgezeichnet, dann nur 
durch eine Fehlinterpretation der Ziele, mit denen Themistios den Kaiser 
lobt. Sollte Jovian in den letzten Wochen seines Lebens tatsächlich zu einer 
toleranten Haltung gegenüber den Nichtchristen gelangt sein, ist diese 
Entwicklung auf die Wirkung der 5. Rede zurückzuführen.

Heathers grundsätzlich überzeugende These, ein basilikÕj lÒgoj sei 
nicht geeignet, um Einfl uss auf die Politik des Kaisers zu nehmen,36 ist mit 
der hier vorgelegten Deutung nur dann nicht vereinbar, wenn wir davon 
ausgehen, dass Themistios ohne vorherige Rücksprache mit dem Kaiser 
aufgetreten wäre. Den Realitäten politischer Kommunikation entspricht 
aber weit eher die Vermutung, dass Themistios dem Kaiser mitgeteilt 
hat, worum er ihn zu bitten beabsichtigt, sodass dessen Bereitschaft, sich 
die Bitten in der Öffentlichkeit anzuhören, bereits die positive Reaktion 
impliziert. Es wäre dann nicht der Vortrag am 1. Januar 364, sondern die 
informellen Kontakte vorher, die eine Änderung der politischen Haltung 
Jovians herbeigeführt hätten. Im Ergebnis ist der Unterschied gering. In 
jedem Falle hätte Themistios sich für den Kaiser als wichtiger Ratgeber in 
religionspolitischen Fragen bewährt.

33 Vgl. Heather (o. Anm. 9) 141 f. zur Darstellung des Verzichtfriedens mit den 
Persern und 145 f. zur Frage der Toleranz.

34 Socr. 3, 26, 3 (s. o. Anm. 8).
35 Cod. Theod. 13, 3, 6 (11. Jan. 364): “Si qui erudiendis adulescentibus vita pariter 

et facundia idoneus erit, vel novum instituat auditorium vel repetat intermissum”.
36 Heather (o. Anm. 9) 146 f.



Fritz Felgentreu206

Dass Themistios für seine rhetorische und damit auch politische 
Leistung hohe Aner kennung zuteil wurde, bezeugt unabhängig die 
Reaktion des Libanios. Der Antiochener bittet um Zusendung der 5. Rede, 
die er als [lÒgon] tÕn ™n 'AgkÚrv próhn t¦ mikr¦ meg£la poi»santa 
bezeichnet – eine Wendung von urbaner Zweideutigkeit.37 Offenbar spielt 
Libanios auf die Sophistik als die Kunst an tÕn ¼ttw lÒgon kre…ttw 
poie‹n. Da Themistios sich aber als Platoniker und Philosophen (und das 
heißt gerade nicht als Sophisten!) stilisiert, können wir die Formulierung 
als kollegiale Stichelei lesen – vor allem, wenn damit gemeint ist, dass 
Themistios einen unbedeutenden Kaiser groß geredet habe. Wenn Libanios 
aber vielmehr darauf abhebt, dass Themistios mit seiner Deutung der 
Gesetzgebung Jovians kleine Freiräume klug erweitert habe, dann macht 
er hier dem Adressaten für seine diplomatischen Fähigkeiten ein elegantes 
Kompliment. In jedem Fall zeigt der Brief, dass über den ØpatikÒj des 
Themistios aus den hier dargelegten Gründen auch in Antiochia angeregt 
diskutiert wurde.

Fritz Felgentreu
Freie Universität Berlin

Фемистий в панегирике императору Иовиану (1 января 364 г.) интерпрети-
рует его прежнюю религиозную политику как политику толерантности, ко-
торая предоставляет нехристианским гражданам Империи возможности для 
совершения в индивидуальном порядке своих священнодействий. Обычно 
предполагают, что речь является откликом на Эдикт о терпимости Иовиана, 
для которого однако отсутствуют какие-либо свидетельства. В статье обсуж-
дается риторическая стратегия Фемистия, который от имени обеспокоенной 
общественности формулирует свои принципы, не критикуя при этом ни пря-
мо, ни прикровенно политику императора. Напрашивается вывод, что эдикта 
о терпимости Иовиана вообще не существовало. Скорее сам Фемистий по соб-
ст венной инициативе выступил с требованием толерантности по отношению 
к нехристианам; более того, он сумел добиться изменения политики в сторону 
большей терпимости.

37 Lib. Ep. 1193, 5: “die Rede, die vor kurzem in Ancyra das Kleine groß gemacht 
hat”.



209Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

Anke und Bernd Manuwald

IST DIE GRIECHISCHE TRAGÖDIE ‘TRAGISCH’?

Unter dem Begriff ‘Griechische Tragödie’ lassen sich alle Dramen zusam-
menfassen, die einmal an den athenischen Theaterfesten unter der Bezeich-
nung ‘Tragödie’ aufgeführt wurden. Dass diese Dramen den bis heute schwer 
zu deutenden Namen tragJd…a bekamen, der vermutlich ‘Bocksgesang’ 
bedeutet, hängt mit den nicht mehr ganz aufzuhellenden Wurzeln dieser 
Form des Schau spiels zusammen.1 Aus der Benennung ‘Tragödie’ hat 
sich aber bekanntlich der inhaltlich konnotierte Begriff des ‘Tragischen’ 
entwickelt,2 mit dem man nicht nur den Handlungsverlauf der griechischen 
(und späterer) Tragödien charakterisiert, sondern generell auch Vorgänge 
im realen Leben erfasst werden, als deren markantestes Kennzeichen man 
den katastrophalen Ausgang einer spezifi schen Ereignisfolge ansehen 
könnte. Die Bedeutungsvarianz des ‘Tragischen’ ist aller dings sowohl im 
allgemeinen Sprachgebrauch3 als auch im literaturwissenschaft lichen Kon-
text relativ groß, wie sich u. a. auch an den theoretischen Konzeptionen 
erkennen lässt.4 Hier wird die in den literarischen Werken fassbare Tragik 
in je unterschiedlicher Weise in Bezug auf den Anteil des menschlichen 
Handelns an der Katastrophe und den dieses Handeln beeinfl ussenden 
Bedingungen defi niert.

Daher stellt sich die Frage, in welcher Hinsicht die Griechische Tragödie 
als ‘tragisch’ verstanden werden kann bzw. ob sie überhaupt als ‘tragisch’ 
anzusehen ist. Betrachtet man die (in Bezug auf die ursprüngliche Anzahl 
wenigen) erhaltenen Dramen unter den für ihre Handlungsstrukturen 
relevanten Gesichtspunkten der menschlichen Handlungsfreiheit und der 

1 Zur Forschungssituation vgl. A. Lesky, Die tragische Dichtung der Hellenen, 
Studienhefte zur Altertumswissenschaft 2 (Göttingen 31972) 17–48; A. Schmitt, Ari-
stoteles. Poetik. Übersetzt und erläutert, Aristoteles Werke in deutscher Übersetzung 5 
(Berlin 2008) 294–302.

2 Erstmals in der Poetik des Aristoteles (13, 1453 a 29 f.; 14, 1453 b 39; 18, 1456 
a 21). Vgl. H. Flashar, Sophokles. Dichter im demokratischen Athen (München 2000) 
190. – Vgl. auch unten Anm. 35.

3 Vgl. Duden, Das große Wörterbuch der deutschen Sprache (Mannheim etc. 
31999); Duden, Das Synonymwörterbuch (Mannheim 2010), jeweils s. v. ‘tragisch’.

4 Überblicke über Konzeptionen des Tragischen bieten P. Szondi, Versuch über 
das Tragische (Frankfurt a. M. 21964), wieder abgedruckt in: ders., Schriften, I (Frank-
furt a. M. 1978) 149–260, und R. Loock, “Das Tragische”, Historisches Wörterbuch 
der Philosophie X (Basel 1998) 1334–1345.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Anke und Bernd Manuwald210

sich daraus ergebenden Möglichkeit schuldhaften Verhaltens sowie den 
Einfl üssen und Bedingungen, die dabei gegeben sind, sind schon bei rein 
äußerlicher Sicht erhebliche Unterschiede festzustellen. Die inhaltliche 
Spannweite der Handlungskonstellationen reicht von solchen, bei denen 
durch ausdrücklich als frei gewählt charakterisierte Fehlhandlungen von 
Tragödienfi guren eigenes Leid zumindest mitverursacht wird (etwa wie 
bei Pentheus in den Bakchen des Euripides), bis zu solchen, bei denen der 
Handelnde, ohne dass er im Ablauf des Geschehens als Verantwortlicher 
benannt wird, letztlich unvermeidbar gegen ethische Normen verstößt, sich 
aber nichtsdestoweniger der daraus resultierenden Katastrophe stellen muss, 
etwa wenn Herakles (im Herakles des Euripides) seine Angehörigen in einem 
Anfall von Wahnsinn tötet, dessen Veranlasserin Hera ist, die sich damit an 
Zeus rächen möchte; auch eine frei gewählte Entscheidung, die sich im 
Verlauf des Geschehens als in der Sache richtig erweist, kann in Leid und Tod 
der handelnden Figur münden (hier ist an Sophokles’ Antigone zu denken). 

Schon diese wenigen Beispiele lassen die Schwierigkeit erkennen, von 
einem für die Griechische Tragödie allgemein konstitutiven ‘tragischen’ 
Handlungs verlauf sprechen zu wollen: Gibt es, um es paradox zu sagen, 
‘tragische’ und ‘un tragische’ griechische Tragödien? Die Beantwortung 
einer derartigen Frage erfor dert eine exakte begriffl iche Klärung dessen, was 
man unter ‘tragisch’ verstehen will. Diese Klärung ist aber wiederum das 
Problem: Einerseits kann das ‘Tragische’ nicht einfach aus den Tragödien 
abgeleitet werden, weil ihre Gattungsbezeichnung Konvention ist und sie 
eben nicht notwendig ‘tragisch’ sein müssen.5 Andererseits braucht die Be-
griffl ichkeit eine Rückbindung an eine Textgrundlage, zumal es fraglich ist, 
ob überhaupt eine überzeitlich gültige Defi nition des ‘Tragischen’ erreicht 
werden kann. Angesichts des methodischen Dilemmas soll im Folgenden 
versucht werden, sich der Beantwortung der Frage nach dem Tragischen in 
der Griechischen Tragödie ohne begriffl iche Vorwegfestlegung zu nähern. 
Unter suchungsgrundlage sind die Stücke selbst, aus ihnen sollen Aspekte 
herausgegriffen werden, die für verschiedene literaturwissenschaftliche 
Vorstellungen von ‘Tragik’ konstitutiv sind. Dementsprechend ist zu unter-
suchen, welcher Handlungsspielraum den Figuren der Tragödie zugebilligt 
wird, welche Vorstellungen von menschlicher Schuld erkennbar werden bzw. 
welche Korrelationen zwischen den Rahmen bedingungen menschlichen 
Handelns und eigenen Entscheidungen zu sehen sind. Denn es ist trotz der 
unbefriedigenden begriffl ichen Situation unumgänglich, sich mit diesen 
für das Verständnis der griechischen Tragödien wesentlichen Fragen zu 

5 Bereits P. Friedländer (“Die griechische Tragödie und das Tragische” [1925], in: 
ders., Studien zur antiken Literatur und Kunst [Berlin 1969] 107–182, hier: 107) hat 
festgestellt: “Was ist das Tragische? Jedenfalls kann es nicht abgeleitet werden aus 
dem, was sich im  Ablauf der Zeiten zu Recht oder zu Unrecht Tragödie genannt hat.”



211Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

beschäftigen, nicht zuletzt um zu sehen, welche Tragik-Konzeption oder 
welche Tragik-Konzeptionen sich gegebenenfalls auf die griechischen Tra-
gö dien anwenden lassen bzw. welche Vorstellungen zu gewinnen sind, die 
am ehesten für die griechischen Tragödien als spezifi sch gelten können. 

Zu den vorliegenden Konzeptionen gehört auch der in jüngerer Zeit von 
Arbogast Schmitt vorgelegte Ansatz zur Erfassung von Wesenszügen der 
Griechi schen Tragödie und sein darauf gründendes Verständnis des Tra-
gischen,6 das ausführ licher besprochen wird, weil – von kritischen Stel-
lung nahmen zu einzelnen Punkten abgesehen7 – bisher, wie es scheint, eine 
grundsätzliche wissenschaftliche Ausein andersetzung mit dieser These 
insge samt noch nicht stattgefunden hat. 

Bei der Entwicklung seiner Konzeption hatte sich Schmitt u. a. gegen 
eine Auffassung gewandt, welche die Tragik der Griechischen Tragödie 
in der Formel des ‘schuldlos Schuldigen’ sieht.8 Seiner Ablehnung dieser 
Formel wird man zustimmen können, denn, wie noch detaillierter zu erweisen 
sein wird, ist sie als Kategorie zur Bestimmung der Handlungsstrukturen 
in der Griechischen Tragödie tatsächlich zu einfach. 

Zunächst aber sei die These, die Schmitt dagegenhält, in ihren drei wich-
tigsten Elementen zusammengefasst und dabei jeweils gleich kommentiert:

(1) Freiheit menschlichen Handelns. Es gebe in der Griechischen 
Tragödie keine absolute, wohl aber eine relative Freiheit des Menschen 
gegenüber göttlicher Schicksalslenkung. Einer mehr oder weniger unmittel-
baren Einfl ussnahme der Göt ter entspreche eine analoge Spannweite men-
schlicher Freiheitsmöglichkeiten.9

In der Tat lassen sich in den Tragödien zahlreiche Belege dafür fi nden, 
dass der menschliche Handlungsspielraum durch äußere, insbesondere 
göttliche Einfl uss nahme mehr oder weniger eingeschränkt erscheint; als 
prominentes Beispiel sei auf Orestes (vor allem in den Choephoren des 

6 A. Schmitt, “Wesenszüge der griechischen Tragödie. Schicksal, Schuld, Tragik”, 
in: H. Flashar (Hrsg.), Tragödie. Idee und Transformation, Colloquium Rauricum 5 
(Stuttgart – Leipzig 1997) 5–49.

7 Vgl. E.-R. Schwinge, “Schillers Tragikkonzept und die Tragödie der Griechen”, 
Jb. d. dt. Schillergesellschaft 47 (2003) 123–140, hier: 127–131; ders., Schiller und die 
griechische Tragödie, SB Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften 23, 2005 
(Hamburg 2006) 29 f.; 33 (hier ohne ausdrückliche Nennung der Gegenposition). – Die 
grundlegende Arbeit von M. Lurje (Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus 
Rex, Aristoteles’ Poetik und das Tragödienverständnis der Neuzeit, BzA 209 [Mün-
chen – Leipzig 2004]) konzentriert sich auf die Interpretation und Interpretationsge-
schichte von Sophokles’ König Ödipus sowie der Deutung von Arist. Poet. c. 13.

8 Schmitt (o. Anm. 6) 36 ff. Vgl. etwa als eine Äußerung jüngeren Datums Schwin-
ge 2006 (o. Anm. 7) 33: “objektiv, nicht aber subjektiv schuldig”.

9 Schmitt (o. Anm. 6) 5–23, bes. 14.



Anke und Bernd Manuwald212

Aischylos) verwiesen, der sich gött lichem Druck, seine Mutter zu ermorden, 
ausgesetzt sieht. Aber eine solche Kon stellation gilt nicht generell: So ist 
nicht zu erkennen, welchen Einschränkungen freier Entscheidung etwa der 
thebanische Machthaber Kreon in Sophokles’ Antigone unterliegen sollte 
(außer seinem politischen Kalkül) bei seiner Anord nung, den im Kampf 
gegen Theben gefallenen Polyneikes nicht zu bestatten und diejenigen, die 
dem Gebot zuwiderhandeln, mit dem Tode zu bestrafen. Wenn Antigone 
sich diesem Gebot widersetzt, tut sie das, wie im Stück thematisiert wird, 
aufgrund ihrer freien Entscheidung. Dasselbe gilt für Pentheus in den 
Bakchen des Euripides, wenn er trotz Warnungen gegen Dionysos vorgeht. 
Derartige Hand lungsmöglichkeiten kommen also durchaus vor.

(2) Schuld. Weder gelte eine bloße Erfolgsethik, bei der nur das Faktum als 
solches zähle, unabhängig von der inneren Einstellung des Täters, noch eine 
Gesinnungsethik im neuzeitlichen Sinn, bei der es auf die innere Einstellung 
ankomme, die Folgen des Handelns jedoch nicht zu gewichten seien. Viel-
mehr sei der Handelnde bei äußeren Entlastungsgründen für das Objektive 
seiner Tat gar nicht umfassend belangbar, sondern brauche sich nur den subjek-
tiv zu verantwortenden Anteil an seiner Handlung zurechnen zu lassen.10

Es ist keine Frage, dass man im Athen des 5. Jh.s v. Chr. längst zwi-
schen absichtlichen und unabsichtlichen Handlungen unterschied. Nach 
den literarischen Zeugnissen war aber eine schwerwiegende Tat weder für 
die Umwelt des Täters noch für ihn selbst erledigt, wenn sie unabsichtlich 
geschah und insofern von einem subjektiven Anteil nicht gesprochen werden 
kann. So berichtet Herodot, dass Adrast, der unabsichtlich seinen Bruder 
getötet hatte, von seinem Vater vertrieben wurde, als Unreiner entsühnt 
werden musste und glaubte, bei seiner Vorgeschichte am ‘normalen’ Leben 
nicht mehr teilnehmen zu sollen (Hdt. 1, 35; 42). 

In der Griechischen Tragödie ist das nicht anders, sowohl was das 
Empfi nden des Handelnden nach der Tat angeht als auch was seine Umwelt 
betrifft: Herakles sieht sich im gleichnamigen Drama des Euripides nach 
der im Wahn begangenen Ermordung seiner Familie zwar als schuldlos 
(Her. 1310), aber auch als (objektive) Befl eckung (m…asma) seiner Umwelt, 
hat sich daher verhüllt und will nicht der (reinen) Sonne ausgesetzt sein 
(Her. 1229–1233). Als einer, der mit den Göttern entzweit (Her. 1243) auf 
dieser Welt nichts mehr zu suchen hat (Her. 1255–1310), will er sich den 
Tod geben (Her. 1146 ff.; 1241; 1247; 1301 f.).11 – Der (noch unbekannte) 
Täter in Sophokles’ König Ödipus muss als die die Seuche verursachende 

10 Vgl. ibid. 37–40.
11 Dass durch das Eingreifen des Theseus (Her. 1214 ff.) dann eine revolutionäre 

Neubewertung des von Herakles beschriebenen Sachverhalts und eine Sinnesänderung 
bei ihm eintritt, steht auf einem anderen Blatt und belegt die ursprüngliche Haltung des 
Herakles gerade als die übliche Auffassung.



213Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

Befl eckung außer Landes geschafft werden (OT 96–98), darf aber (wenn er 
sich stellt) das Land ungeschädigt verlassen (OT 229), eine Möglichkeit, 
bei der die Frage von persönlicher Schuld und Strafe ausgeblendet wird und 
nur das ‘Objektive’ zählt.

Es kann daher nicht richtig sein, für das Bild, das die griechischen 
Tragödien von menschlicher Schuld bzw. Verantwortlichkeit vermitteln, 
den in diesem Sinne verstandenen objektiven Bereich des Handelns zu 
vernachlässigen.

(3) Struktur des tragischen Konfl ikts. Anstelle des tragischen Konfl ikts 
der neuzeitlichen Tragödie gebe es in der Griechischen Tragödie einen 
subjektiven Intentionenkonfl ikt. Was er damit meint, legt Schmitt an einer 
Szene aus der Ilias dar, und zwar an dem Verhalten Hektors gegenüber 
Achill, als dieser sich ihm zum Zweikampf stellt. Gegenüber der Intention, 
seine Heimatstadt Troia zu retten, gebe Hektor der aktual stärkeren Intention, 
den Gegner Achill im Kampf besiegen zu wollen, den Vorzug. Dabei habe 
er durch die Warnung eines Gefährten und durch zehnjährige Erfahrung 
gewusst, dass Achill in offenem Kampf nicht zu besiegen sei. Aber er 
habe von dem ihm zu Gebote stehenden Wissen und den damit gegebenen 
Entscheidungsmöglichkeiten keinen Gebrauch gemacht. Denn, wie Schmitt 
an anderer Stelle sagt, “…nur dort, wo der Mensch selbst Ursprung seines 
Handelns in dem Sinne ist, daß er die Konsequenzen seines Tuns hätte vor-
hersehen und vermeiden können, gibt es eine tragische Verfehlung und ein 
aus ihr her rührendes tragisches Geschehen, das die tragödienspezifi schen 
Pathe des Mitleids und der Furcht erregt”.12 Hektor ist danach also für sein 
Handeln verantwortlich, auch wenn das Schuldhafte seiner Entscheidung 
nicht an einem Mangel an guter Gesinnung, sondern in einem ungenügen-
den Bedenken der objektiven Tatfolgen gelegen habe. Von der gleichen 
Struktur seien so gut wie alle menschlichen Hand lungen in den griechischen 
Tragödien, nirgends gebe es den sogenannten Gesin nungstäter.13

Ob mit der von Schmitt vorgelegten Analyse das komplexe Geschehen 
in der Ilias (21–22) zureichend erfasst ist, sei dahingestellt. Jedenfalls 
wird anhand des so verstandenen Intentionenkonfl ikts offenkundig, wie er 
die subjektiv anzurechnende Schuld bestimmen will. Wenn der Anspruch 
zuträfe, dass diese Struktur so gut wie ausschließlich allgemeine Geltung 
in den griechischen Tragödien habe, folgte für die Griechische Tragödie 
insgesamt: Die Ursachen des ‘tragischen’ Scheiterns der Tragödienfi guren 
sind Fehlentscheidungen oder Fehlhandlungen aus einer momentanen 

12 A. Schmitt, “Zur Aristoteles-Rezeption in Schillers Theorie des Tragischen”, in: 
B. Zimmermann (Hrsg.), Antike Dramentheorien und ihre Rezeption, Drama 1 (Stutt-
gart 1992) 191–213, hier 199.

13 Schmitt (o. Anm. 6) 41–43. Zu den in seiner Formulierung implizierten Ausnah-
men äußert sich Schmitt nicht.



Anke und Bernd Manuwald214

moralischen und / oder intellektuellen Schwäche, die aber, da der han-
delnde Mensch grundsätzlich die möglichen Folgen seines Tuns zu 
überblicken vermag, bei größe rer Selbstbeherrschung oder intensiverer 
Überlegung prinzipiell vermeidbar wären. Insofern träfe den Handelnden 
kein unvorhersehbares Schicksal, indem äußere Mächte oder Umstände 
der an sich richtigen Hand lungsintention eine von ihm nicht zu verant wor-
tende Wen dung gegeben hätten, dem Handelnden widerf ühre vielmehr, was 
seinem Ver halten, seiner “subjektiv zurechenbaren” Schuld, entspräche. 

So tröstlich eine solche Deutung der in den Tragödien vorgeführten 
Ereignisse für die Rezipienten wäre – denn sie könnten schließen, dass 
alles Derartige grund sätzlich vermeidbar wäre –, hier tun sich gleich 
mehrere Probleme auf: Zunächst müsste der beschriebenen Struktur des 
Konfl ikts eigentlich eine uneingeschränkte Freiheit menschlichen Han-
delns korrespondieren; andernfalls kann man auch nur eine eingeschränkte 
Zurechenbarkeit der Folgen annehmen. Insoweit aber diese Freiheit, wie 
Schmitt selbst glaubt, nur eingeschränkt gegeben ist, können also vom 
Handelnden nicht zu verantwortende Folgen seines Tuns nicht von vorn-
herein ausgeschlossen werden. – Sodann trifft es nicht zu, dass es in der 
Griechischen Tragödie keine Gesinnungstäter gebe: Hippolytos folgt, wie 
man das auch immer bewerten mag, bedingungslos seiner Gesinnung, wenn 
er sich für Artemis und gegen Aphrodite entscheidet (Eur. Hipp. 73–107), 
ebenso wie das Pentheus in seiner Ablehnung des Dionysos-Kultes tut 
(Eur. Ba. 215 ff.). Auch die sopho kleische Antigone ist Gesinnungstäterin, 
wenn sie ohne Rücksicht auf ihre Person und im Wissen um die Folgen 
(Soph. Ant. 448) um jeden Preis ihren toten Bruder Polyneikes bestatten 
will. Wollte man hier einen (von Antigone allerdings nicht empfundenen) 
Intentionenkonfl ikt zwischen physischer Selbsterhaltung und sittli cher 
Verpfl ichtung unterstellen, dann gilt jedenfalls nicht, dass sie, wie es 
Schmitt modellhaft bei Hektor sieht, wider mögliche bessere Einsicht das 
Falsche tut, sondern gerade das Umgekehrte. 

Schließlich nähert sich die von Schmitt vertretene Auffassung des ‘tra-
gischen Konfl ikts’ in den griechischen Tragödien dem, was man unter 
‘poetischer Gerech tigkeit’ versteht, nämlich dass es letztlich jedem Han-
delnden so ergeht, wie es seinem Verhalten entspricht und er es verdient, 
was der Rezipient eher mit einer gewissen Beruhigung als mit Erschütterung 
konstatieren könnte. Zwar lassen sich Konstellationen fi nden, bei denen 
man eine derartige Struktur erkennen könnte. Das ist etwa in Sophokles’ 
Antigone bei Kreons Bestattungsverbot der Fall, das er, so darf man anneh-
men, zwar in der Meinung, etwas Richtiges zu tun, erlässt, das sich aber im 
Verlauf der Handlung als mit göttlichem Recht nicht vereinbar herausstellt. 
Da er starrsinnig und in freier Entscheidung trotz verschiedener Warnungen 
zu lange an seiner Entscheidung festhält, lässt sich sein Scheitern als 
etwas verstehen, das ihn nicht zu Unrecht trifft. Ein solcher Ablauf ist 



215Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

jedoch nicht als spezifi sche Tragik für die Griechische Tragödie insgesamt 
zu verallgemeinern: Man muss nur wieder an Herakles denken, der ohne 
Ent scheidungsalternative aufgrund göttlich verhängten Wahnsinns zum 
Mör der an seiner Familie wird, oder auch an Hippolytos, der bei der aus 
seiner Einseitigkeit resultierenden schroffen Ablehnung des problemati-
schen Versuchs der Amme, ihn zur Liebe zu Phaidra zu bewegen, nicht 
übersehen kann, zu welchen Reaktionen dies bei Phaidra führen wird (zumal 
er nicht weiß, dass sie seine Äußerungen hört), so dass sich ein deutliches 
Ungleichgewicht zwischen dem ‘Vergehen’ und dessen Folgen ergibt. Und 
auch wenn man Deianeira in den Trachinierinnen des Sophokles eine ge-
wisse Unvor sichtigkeit vorhalten wollte,14 als sie Herakles das mit dem Blut 
des Nessos getränkte Gewand schickte, wird man nicht behaupten können, 
dass sie die Folgen ihres Tuns tatsächlich hätte übersehen können. Auf kei-
nen Fall kann gelten, dass in jeder Tragödie die handelnden Tragödienfi guren 
den Ausgang des Geschehens wirklich völlig in der Hand gehabt hätten.15

Selbst wenn Schmitt recht hätte, warum wäre der von ihm für nahezu 
alle griechischen Tragödien postulierte Intentionenkonfl ikt überhaupt 
als ‘tragisch’ zu bezeichnen bzw. wie wäre ‘tragisch’ dann zu verstehen? 
Für eine Antwort seien der Schmitt’schen Tragik-Konzeption andere, die 
auf die Griechische Tragödie angewendet wurden oder ausdrücklich auf 
sie Bezug nehmen, zur Seite gestellt, um die jeweilige Tragfähigkeit der 
verschiedenen Modelle dann an ausgewählten Tragödien zu erproben. 
Als älteste und wirkungsmächtigste Theorie muss die in der Poetik des 
Aristoteles Ausgangspunkt jeder weiteren Überlegung sein. Im Folgen den 

14 Vgl. aber unten Anm. 34.
15 Wenn das zutrifft, wird man zumindest durch solche Tragödien nicht zu einem 

Erkenntnis gewinn von der Art kommen, dass er hilfreich sein könnte, sich selbst in ana-
logen Fällen vor einem Scheitern zu bewahren. So aber Schmitt (o. Anm. 1) in seinem 
Kommentar zur Poetik des Aristoteles. Vgl. S. 341 f.: “Die Tragödie verschafft ihm 
[dem Zuschauer] so [sc. wenn er in der richtigen Weise Furcht und Mitleid empfi ndet] 
nicht durch moralische Belehrung, sondern dadurch, dass er die Gründe des Scheiterns 
eines Handelns in konkretem Miterleben begreift, eine Steigerung der Erkenntnisqua-
lität seiner Gefühle. Er empfi ndet Furcht und Mitleid, und das heißt auch, er empfi ndet 
die Gefühle, die ihn selbst vor dem Scheitern des Handelns bewahren, dort, wo es an-
gemessen ist, in der Weise, wie es angemessen ist, usw.” S. 495 f.: “Es sind also in der 
Tat die aus dem begreifenden Mitverfolgen eines tragischen Handlungsverlaufs entste-
henden Gefühle, die zu einer Rationalisierung (im Aristotelischen Sinn) dieser Gefühle 
führen: Man fürchtet und bemitleidet das, was man fürchten und bemitleiden soll, so, 
wie man es soll, in dem Augenblick, in dem man es soll, usw., weil man durch eben 
diese Gefühle selbst zur ‘Aktualisierung’ genau desjenigen Wissens angeregt wird, das 
vor dem Eintritt der Katastrophe bewahren könnte.” Und das, wie Schmitt meint, die 
tragischen Helden eben nicht aktualisiert haben (vgl. S. 493), sc. obwohl sie es hätten 
tun können (vgl. S. 340; unten Anm. 18).



Anke und Bernd Manuwald216

sei kurz skizziert, welches Verständnis dieses schwierig zu interpretierenden 
und in vielem wieder strittigen Textes den hier vorgelegten Ausführungen 
zugrunde liegt.16

Aristoteles führt bekanntlich aus, dass die Tragödienhandlung Mitleid 
und Furcht erregen soll, Mitleid mit der Bühnenfi gur, die ins Unglück gerät, 
Furcht des Zuschauers um sich selbst, weil Entsprechendes auch ihn treffen 
könnte.17 Wenn das so ist, dann muss die handelnde Tragödienfi gur unver-
dient ins Unglück geraten, wie Aristoteles auch ausdrücklich sagt – sonst 
empfi ndet man kein Mitleid; und sie muss auf einer mit uns vergleichbaren 
Stufe stehen, darf weder ein Heiliger noch ein Verbrecher sein – sonst be-
ziehen wir ihr Schicksal nicht furchtsam auf uns. Wenn das Unglück aber 
unverdient ist, darf es nicht aus Schlechtigkeit resultieren, sondern muss, 
wie Aristoteles darlegt, durch eine Fehlhandlung (¡mart…a) zustande kom-
men. Ergänzend bemerkt er, dass der Fehler groß sein soll und einer Per-
son von der genannten mittleren Qualität oder eher einer besseren als einer 
schlechteren unterlaufen soll (Poet. 1452 b 34 – 1453 a 17).

Wenn nun der Fehler groß sein soll, derjenige, der ihn begeht, aber 
nicht aus Schlechtigkeit handelt, vielmehr sogar von überdurchschnittlicher 
sittlicher Qualität sein kann, dann ist das nur möglich, wenn der subjektiv 
zu verantwortende Anteil an der Fehlhandlung möglichst gering ist oder gar 
gegen Null tendiert. Die Größe des Fehlers kann dann nur objektiv sein oder 
gegebenenfalls durch einen objektiven Anteil bedingt sein, d. h. etwa durch 
einen schwerwiegenden aus Unwissenheit erfolgenden und unbeabsichtig-
ten Verstoß gegen objektiv geltende Normen, der den Handelnden, obwohl 
er ihn nicht intendiert hat, dessen Auswirkungen nicht übersehen und 

16 Eine detaillierte Auseinandersetzung mit Schmitts Kommentar zur Poetik 
(o. Anm. 1) würde den Rahmen dieses Beitrags sprengen. Daher wird nur auf einzelne 
Punkte eingegangen, soweit sie für die folgenden Ausführungen relevant sind. [Kor-
rektur-Zusatz: Vgl. jetzt auch die Rezension von A. Köhnken, GGA 261 (2009 [erschie-
nen 2010]) 137–151.]

17 Diese Auffassung von ‘Furcht und Mitleid’ in der Poetik ist überzeugend ge-
rechtfertigt worden von A. Kerkhecker, “Furcht und Mitleid”, RhM 134 (1991) 288–
310. Unklar bleibt in diesem Punkt die Position von Schmitt (o. Anm. 1): “Wenn einen 
anderen aber etwas trifft, was auch bei einem selbst möglich ist, erscheint das Unglück, 
das ihm droht, auch als ein mögliches Unglück für einen selbst, das man eben deshalb 
fürchtet” (333). Diese Auffassung scheint sich mit der Kerkheckers zu decken. An spä-
terer Stelle heißt es jedoch: “Er [der Zuschauer] sieht, was seine Helden wirklich fürch-
ten sollten, und empfi ndet Mitleid mit dem Unglück, das sie wirklich trifft, nicht mit 
dem, das sie sich einbilden. Seine Furcht und sein Mitleid beziehen sich also auf das, 
was wirklich zum Scheitern einer Handlung führt” (341; vgl. auch 342). Hier bezieht 
sich die Furcht des Zuschauers auf die handelnde Figur, um deren Ergehen er fürchtet. 
Und noch später wird gesagt: “…und um den ‘Helden’ wie um sich selbst mitfürchten 
kann” (476). An dieser Stelle wird also eine Furcht des Zuschauers sowohl um die han-
delnde Figur als auch um sich selbst angenommen.



217Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

insofern auch nicht vermeiden konnte,18 nichtsdestoweniger ins Unglück 
stürzt.19 Es kommt bei dieser Konzeption einer ‘tragischen’ Handlung 
(bzw. von Tragik) also auf die Diskrepanz an, auf die Inkommensurabilität, 
die zwischen dem Verhalten des Handelnden und dem, was daraus folgt, 
besteht, auf eine fehlende oder zumindest möglichst geringe subjektive 
Zurechenbarkeit, so dass dem Zuschauer das Unglück des Handelnden in 

18 Insofern entspricht Schmitts Analyse der Struktur des tragischen Konfl ikts (vgl. 
Schmitt [o. Anm. 12] 199; Zitat oben S. 213), dass es nur dort eine tragische Ver-
fehlung gebe, wo der Mensch selbst der Ursprung (sc. in vollem Sinne) seines Han-
delns sei, nicht dem, was sich aus Aristoteles’ Ausführungen ergibt. Vgl. auch Schmitt 
(o. Anm. 1) 340 (im Zusammenhang mit der “Bildung der Gefühle durch Epos und Tra-
gödie”): “Epos und Tragödie stellen nach Aristoteles das Scheitern einer Handlung dar, 
dieses Scheitern ist für ihn aber nicht Folge eines unausweichlichen Konfl ikts, sondern 
einer subjektiven und vermeidbaren Verfehlung.” – Hier ist zu fragen, ob es nicht das 
Mitleid zwangsläufi g einschränkt, wenn man sieht, dass der Handelnde sein Unglück 
auch hätte vermeiden können, und ob man Furcht um sich selbst empfi ndet, wenn klar 
erkennbar ist, was man tun müsste, um nicht ins Unglück zu geraten.

19 Ein Musterbeispiel dafür ist für Aristoteles die Gestalt des sophokleischen 
Ödipus. Dieser begehe eine schwerwiegende ¡mart…a (vgl. Poet. 13, 1453 a 12–22). 
Dabei rechnet Aristoteles Ödipus zu denen, die als ¢gnooàntej handeln (Poet. 14, 1453 
b 30 f.). ¢gnoîn ist hier (anders als EN III 1, 1110 b 18–27) synonym mit di' ¥gnoian, 
wie der Zusammenhang zeigt, wo Aristoteles für ein analoges Geschehen (gedacht ist 
offenbar an Merope im nicht erhaltenen Kresphontes des Euripides, wie 1454 a 5–7 
klar wird) di' ¥gnoian gebraucht (1453 b 35 f.; umgekehrt schwebt 1454 a 2 ff. für den 
letzteren Fall ¢gnooàsa bzw. ¢gnoîn vor); Aristoteles differenziert hier nur zwischen 
Wissen und Nicht-Wissen (1453 b 37), nicht zwischen verschiedenen Formen des 
Nicht-Wissens; vgl. auch Lurje (o. Anm. 7) 385. Diese beiden Geschehensabläufe sind 
für Aristoteles dadurch unterschieden, dass bei Ödipus die Erkenntnis, was er getan 
hat, erst später, bei Merope gerade noch vor der (aus Unwissenheit) fast begangenen 
Tat eintritt, nicht durch unterschiedliche Formen des Nicht-Wissens. – Wenn ¡mart…a 
(Poet. 13, 1453 a 10 u. 16) gleichbedeutend ist mit ¡m£rthma in EN V 8, 1135 b 12, 
dann hat Aristoteles für seine kall…sth tragJd…a (Poet. 13, 1452 b 31) ausschließlich 
an einen solchen Idealtypus des Fehlhandelns aus Unwissenheit gedacht; vgl. die 
minutiöse Untersuchung von Lurje (o. Anm. 7) 281–386. Ganz sicher kann man 
sich allerdings nicht sein, wenn man bedenkt, dass ¢gnoîn nicht präzise im Sinne 
der EN gebraucht wurde. Andererseits ist es gewiss unzulässig, für das Verständnis 
von ¡mart…a in der Poetik mit der Handlungsstruktur der Medea des Euripides zu 
argumentieren, die Aristoteles als die zweitschlechteste betrachtet (Poet. 14, 1453 b 
17–29; 1454 a 2), oder mit Handlungsmustern, die Aristoteles nicht als ¡mart»mata, 
sondern als ¢dik»mata einstuft (EN V 8, 1135 b 22 f.); so aber Schmitt (o. Anm. 1) 
451 f. D. h. natürlich nicht, dass Aristoteles Stücke mit solchen Handlungsverläufen 
nicht als Tragödien betrachtet hätte, aber sie fallen eben nicht unter die Kategorie der 
kall…sth tragJd…a, in deren Zusammenhang die ¡mart…a-Konzeption entwickelt 
wird. Unzweifelhaft ist jedenfalls, dass ein Handeln aus Unwissenheit, das damit nicht 
subjektiv verantwortet werden muss, mit einbegriffen ist. Auch aus Poet. 14, 1454 a 
2–13 wird ganz klar, dass die beiden für Aristoteles besten Handlungsverläufe durch ein 
Handeln aus Unwissenheit charakterisiert sind.



Anke und Bernd Manuwald218

vollem Sinne unverdient erscheint. Zwar verursacht dieser faktisch sein 
Unglück durch sein Tun, ist aber nicht oder allenfalls nur sehr eingeschränkt 
moralisch dafür verantwortlich. 

Mit dieser so verstandenen aristotelischen Konzeption von Tragik 
berühren sich prominente neuzeitliche Tragödientheorien u. a. insoweit, 
als dort ebenfalls gilt, dass der Handelnde nicht aus unsittlicher Absicht 
handeln soll, jedenfalls wenn man sich dafür beispielhaft auf Friedrich 
Schiller bezieht.20 Er sagt in der Schrift Über die tragische Kunst (1792): 
“Ein Dichter, der sich auf seinen wahren Vortheil versteht, wird das 
Unglück nicht durch einen bösen Willen, der Unglück beabsichtet, noch 
viel weniger durch einen Mangel des Verstandes, sondern durch den Zwang 
der Umstände herbeyführen.” Dabei müsse dieser Zwang von äußerlichen 
Dingen herrühren, die weder Willen haben noch einem Willen unterworfen 
sind.21 Eine gegenüber den ausdrücklichen Bemerkungen des Aristoteles neue 
Kategorie ist diejenige des Zwangs der Umstände, die aber im aristotelischen 
Sinne beim Zuschauer ebenso furchterregend wirken kann. Eine andere 
Differenzierung, die über das Tragik-Konzept des Aristoteles hinausgeht, 
ergibt sich aus Schillers Abhandlung Über den Grund des Vergnügens 
an tragischen Gegenständen (1792). Danach empfi nden die Zuschauer 
Vergnügen daran zu sehen, wenn eine ‘Natur zweckmäßigkeit’ aufgrund 
freier Entscheidung einer ‘moralischen Zweckmäßig keit’ aufgeopfert wird, 
z.B. über einen Opfertod um eines höheren Zieles willen.22 

20 Vgl. zu Schillers Tragödienauffassung auch Schwinge 2003 und 2006 (o. Anm. 7; 
Schwinge scheint aber nur Schillers Schrift Über den Grund des Vergnügens an tra-
gischen Gegenständen heranzuziehen). Vgl. ferner Schmitt (o. Anm. 12; Schmitt will 
in der Quintessenz die Schiller’sche Tragödienauffassung scharf von der aristotelischen 
unterscheiden).

21 Der Text geht dann weiter: “Entspringt dasselbe [sc. das Unglück] nicht aus 
unmoralischen Quellen, sondern von äußerlichen Dingen, die weder Willen haben, 
noch einem Willen unterworfen sind, so ist das Mitleid reiner und wird zum wenigsten 
durch keine Vorstellung moralischer Zweckwidrigkeit geschwächt. Aber dann kann 
dem theilnehmenden Zuschauer das unangenehme Gefühl einer Zweckwidrigkeit in der 
Na tur nicht erlassen werden, welche in diesem Fall allein die moralische Zweckmäßig-
keit retten kann. Zu einem weit höhern Grad steigt das Mitleid, wenn sowohl derjenige, 
welcher leidet, als derjenige, welcher Leiden verursacht, Gegenstände desselben 
werden. Dieß kann nur dann geschehen, wenn der letztere weder unsern Haß noch unsre 
Verachtung erregte, sondern wider seine Neigung dahin gebracht wird, Urheber des 
Unglücks zu werden. So ist es eine vorzügliche Schönheit in der deutschen Iphigenia, 
daß der Taurische König, der einzige, der den Wünschen Orests und seiner Schwester 
im Wege steht, nie unsre Achtung verliert und uns zuletzt noch Liebe abnöthigt.” 
Fr. Schiller, “Über die tragische Kunst”, in: Schillers Werke. Nationalausgabe. Bd. 20, 
hrsg. von B. von Wiese (Weimar 1962) 155 f.

22 “Wenn wir Hüon und Amanda an den Marterpfahl gebunden sehen, beyde aus 
freyer Wahl bereit, lieber den fürchterlichen Feuertod zu sterben als durch Untreue gegen 



219Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

Ein Konfl ikt gleichberechtigter Ansprüche kennzeichnet dagegen die 
Tragik-Konzeption Georg Wilhelm Friedrich Hegels, wie er sie gemäß 
den publizierten Nachschriften in seinen Vorlesungen ab 1818 entwickelt 
hat: “Das ursprünglich Tragische besteht nun darin, dass innerhalb sol-
cher Kollision [sc. unterschiedlicher sittlicher Mächte bzw. handelnder 
Charaktere] beide Seiten des Gegensatzes für sich genommen Berechtigung 
haben, während sie andererseits dennoch den wahren positiven Gehalt 
ihres Zwecks und Charakters nur als Negation und Verletzung der anderen, 
gleichberechtigten Macht durchzubringen imstande sind und deshalb 
in ihrer Sittlichkeit und durch dieselbe ebenso sehr in Schuld geraten.”23 
Hegel sieht also im Unterschied zu Schiller nicht den Zwang der Umstände 
als entscheidend an, und es geht ihm auch nicht um den Gegensatz 
zwischen moralischer und Natur zweckmäßigkeit, sondern um die aus der 
Entscheidung zwischen zwei in gleicher Weise berechtigten Ansprüchen 
resultierende Konsequenz, gegen einen davon zu verstoßen.

Angesichts der Divergenz der exemplarisch skizzierten Vorstellungen 
von dem, was als tragischer Konfl ikt angesehen werden kann, scheint es 
prinzipiell notwen dig, für jede griechische Tragödie eine Einzelfallanalyse 
zum Zusammenhang von menschlicher Freiheit, Schuld und Schicksal dur-
chzuführen, was hier nur exem plarisch geschehen kann. Auch Aristoteles 
hat nicht eine Konzeption entworfen, die auf alle ihm bekannten Tragödien 
gleich gut passt, sondern er wollte die in seiner Sicht optimale tragische 

das Geliebte sich einen Thron zu erwerben – was macht uns wohl diesen Auftritt zum 
Gegenstand eines so himmlischen Vergnügens? Der Widerspruch ihres gegenwärtigen 
Zustands mit dem lachenden Schicksal das sie verschmähten, die anscheinende Zweck-
widrigkeit der Natur, welche Tugend mit Elend lohnt, die naturwidrige Verläugnung der 
Selbstliebe u. s. f. sollten uns, da sie so viele Vorstellungen von Zweckwidrigkeit in uns-
re Seele rufen, mit dem empfi ndlichsten Schmerz erfüllen – aber was kümmert uns die 
Natur mit allen ihren Zwecken und Gesetzen, wenn sie durch ihre Zweckwidrigkeit eine 
Veranlassung wird, uns die moralische Zweckmäßigkeit in uns in ihrem vollesten Lichte 
zu zeigen? Die Erfahrung von der siegenden Macht des sittlichen Gesetzes, die wir bey 
diesem Anblick machen, ist ein so hohes so wesentliches Gut, daß wir sogar versucht 
werden, uns mit dem Uebel auszusöhnen, dem wir es zu verdanken haben. Ueberein-
stimmung im Reich der Freyheit ergötzt uns unendlich mehr, als alle Widersprüche in 
der natürlichen Welt uns zu betrüben vermögen.” Fr. Schiller, “Über den Grund des Ver-
gnügens an tragischen Gegenständen”, in: Nationalausgabe, Bd. 20 (o. Anm. 21) 140 f.

23 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über Ästhetik III (G. W. F. Hegel, 
Werke in zwanzig Bänden XV [Frankfurt a. M. 1970] 523). – Anhangsweise sei noch 
auf den speziell auf die griechische Tragödie gemünzten Versuch Flashars ([o. Anm. 
2], 192 ff.) verwiesen, der – unter ausdrücklicher Absehung von Aristoteles – in der 
Nachfolge W. Schadewaldts die Tragik der griechischen Tragödie mit den Kategorien 
Leid und Streit fassen möchte. Diese sind in den Tragödien gewiss relevant, aber für 
eine Tragik-Konzeption kaum spezifi sch genug, insofern darin die Relation ‘Handeln – 
Ergehen’ der tragischen Figur jedenfalls begriffl ich nicht benannt ist.



Anke und Bernd Manuwald220

Verlaufsform beschreiben, der keineswegs alle Tragödien genügen. Wenn 
sich bei dieser Analyse ergeben sollte, dass Schmitt recht hat, dass es in 
den griechischen Tragödien um Intentionenkonfl ikte gehe, wären sie nach 
aristotelischer Defi nition (in dem oben dargelegten Verständnis) und auch 
nach der Auffassung Schillers nicht tragisch, mutatis mutandis auch nicht 
nach der Hegels. 

Begonnen sei mit einer ausführlicheren Betrachtung der bereits mehrfach 
genannten Antigone des Sophokles, weil der Handlungsablauf in dieser 
Tragödie bestimmt wird durch die Entscheidung der Antigone, sich dem 
Bestattungsverbot Kreons zu widersetzen, wohl wissend um die Konse-
quenzen ihres Handelns, die dann auch eintreten. Sie könnte also als Mus-
terbeispiel dafür gelten, dass sie an ihrem Schicksal selbst Schuld trage.

Der Dichter lässt Antigone ihre Handlungsweise erklären. Danach han-
delt sie nicht nur aus familiärer Verpfl ichtung gegenüber ihrem Bruder 
(Ant. 523), sondern beruft sich auf überzeitliche, ungeschriebene, göttlich 
sanktionierte Gesetze, die höher stünden als das Gebot Kreons (Ant. 450 ff.) 
und denen sie deswegen folgen will. Sie ist damit nicht allein, denn auch 
ihre Schwester Ismene hält Antigones Position grundsätzlich für richtig, 
fühlt sich aber zu schwach zu eigener Tat.24 Dass Antigone mit ihrer Hand-
lungsweise das Richtige tut, wird im Stück dadurch vermittelt, dass von 
 einem auffälligen Verhalten der Götter berichtet wird, das Antigones Hal-
tung bestätigt: Sie nehmen keine Opfer mehr an, weil, wie Teiresias erklärt, 
die Altäre durch Leichenteile des Polyneikes, die Vögel hergeschleppt ha-
ben, befl eckt seien (Ant. 999 ff.). Selbst Kreon ändert schließlich seine Mei-
nung und will, wenn auch zu spät, die bestehenden Gesetze, d. h. diejenigen, 
nach denen sich Antigone gerichtet hat, wahren (Ant. 1111–1114). 

Nach den aus dem Text abzulesenden Informationen wird man kaum 
annehmen wollen, dass Antigone als subjektiv schuldig anzusehen sein 
soll.25 Im Drama wird sehr deutlich herausgestellt, dass Antigone einerseits 

24 B. Manuwald, “Oidipus und Adrastos. Bemerkungen zur neueren Diskussion 
um die Schuldfrage in Sophokles’ König Oidipus”, RhM 135 (1992) 1–43, hier: 39 mit 
Anm. 146.

25 Schmitt erkennt allerdings bei Antigone ebenso eine Hamartia wie bei Kreon: 
Nach Schmitt wird Antigone in ihrer Selbstexposition zu Beginn des Dramas gezeigt 
“im Zustand der Ate, der Verdorbenheit ihres gesunden Sinns durch eine leidenschaft-
liche Verengung ihres Denkens, die sie blind macht für alles von diesem fi xierten 
Blick nicht Erfaßte. In der leidenschaftlichen Erregung über die der Familie von Kreon 
 angetane Schmach ist sie ganz auf das Schöne und die Lust der Wiedergutmachung 
konzentriert und sieht alle Konsequenzen ihres Tuns in diesem Licht. Der Gedanke 
an die eÙsšbeia gegen die Ihren nimmt sie dabei nicht weniger gefangen als Kreon 
der Gedanke an die eÙsšbeia gegen sein Herrscheramt” (A. Schmitt, “Bemerkungen 
zu Charakter und Schicksal der tragischen Haupt personen in der Antigone”, A&A 34 



221Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

offensiv gegen die von Kreon gesetzte, andererseits nicht gegen eine objektiv 
bestehende Norm verstößt,26 dennoch aber ins Unglück gerät. Dabei handelt 
es sich um einen von vornherein absehbaren und in Kauf genommenen, 
wenn auch schließlich kaum ertragenen Opfertod für ein Handeln nach 
der eigenen Überzeugung. Folgen wir Schiller, siegt hier die ‘moralische 
Zweckmäßigkeit’ über die ‘Naturzweckmäßigkeit’, und in einem solchen 
Fall können wir – wiederum nach Schiller – ‘Vergnügen’ (im Sinne innerer 
Befriedigung) an einem tragischen Gegenstand em pfi nden. Trotzdem ist Anti-
gones Ende, das als Konsequenz aus ihrem Handeln resultiert, nach aristo-
telischen Kategorien nicht ohne weiteres als ‘tragisch’ zu bezeichnen. Es wird 
zwar als im höchsten Maße unverdient präsentiert und erfüllt insofern dieses 
aristote lische Kriterium. Dadurch kann auch das Mitleid des Zuschauers 
erregt werden. Aber es gibt keine Hamartia, keine Diskrepanz zwischen 
Handlungsentscheidung und erwartetem bzw. abzusehendem Ausgang, und 
Antigone ist auch nicht ein Opfer unvorhersehbarer äußerer Umstände. 
Noch nicht einmal von einem Inten tionenkonfl ikt kann man hier sprechen.

Auch Antigones Gegenspieler Kreon ist trotz seines fürchterlichen 
Schicksals keine ‘tragische’ Figur im aristotelischen Sinne. Er erlässt sein 
Gebot aus eigener Machtvollkommenheit und in der Überzeugung, richtig 
für die Stadt zu handeln (Ant. 163 ff.), ist also – jedenfalls subjektiv – nicht 
von vornherein ein Übeltäter. Aber er wird im Stück als jemand vorgeführt, 
der seine frei gefällte Entscheidung absolut setzt. Er lässt sich weder durch 
Antigones Berufung auf die ungeschrie benen Gesetze noch durch den 
auf grundsätzlichen Überlegungen beruhenden Ein spruch seines Sohnes 
Haimon noch durch die Warnungen des Sehers Teiresias beeindrucken. 
Obwohl er die Möglichkeit gehabt hätte, seine verhängnisvolle Ent-
scheidung zurückzunehmen, revidiert er sie erst viel zu spät und verursacht 
so den Tod von Ehefrau und Sohn. Kreons Schicksal erscheint eindeutig 
als eine Folge seiner Fehlentscheidung, selbst wenn man ihm zugute halten 
könnte, dass seine ursprüngliche Intention die Staatsräson gewesen sei. 
Aber seine Entscheidung wird im Verlauf des Geschehens problematisiert 
und wäre, wie im Stück mehrfach gezeigt wird, zu korrigieren gewesen, so 
dass die Verantwortung für sein Unglück bei ihm selbst liegt. Sein Scheitern 
ist daher tatsächlich eher unter die Kategorie ‘poetische Gerechtigkeit’ als 
unter die Kategorie ‘Tragik’ zu rechnen.

Was das Beibehalten einer einmal gefassten Entscheidung angeht, ist 
Kreon in gewisser Weise die euripideische Medea vergleichbar, wenn die 
motivierende Ausgangssituation bei ihr auch eine andere ist. Der von ihr – 

[1988] 1–16, hier: 14; vgl. auch 11 Anm. 44). – Dass Kreon schließlich faktisch zugibt, 
dass Antigones Position ihre Berechtigung gehabt habe (Ant. 1113 f.), bleibt bei einer 
solchen Auffassung der Antigone unerklärt.

26 Vgl. zu dieser Position Manuwald (o. Anm. 24) 36 ff.; Flashar (o. Anm. 2) 69; 74.



Anke und Bernd Manuwald222

nach verschiedenen früheren Erwägungen – erdachte Plan, wie sie sich an 
ihrem Ehemann Iason rächen kann, nachdem er sie verstoßen hat, um in 
die korinthische Königsdynastie einzuheiraten, sieht schließlich auch die 
Tötung der gemeinsamen Kinder vor, weil sie glaubt, Iason mit dem Verlust 
der Nachkommen am wirksamsten verletzen zu können. Obwohl sie als 
liebende Mutter dieses Rachevorhaben nur mühsam durchhalten kann, bleibt 
sie um ihrer verletzten Ehre willen dabei. Im Unterschied zu Kreon ist sie 
sich aber darüber im Klaren, welches Leid ihre von ihr selbst als schuldhaft 
angesehene Tat (Med. 796) für sie zur Folge haben wird. Ihr Schicksal trifft 
sie also nicht unerwartet, sie hat es bewusst herbeigeführt. Und ihr Handeln 
ist auch insofern komplexer als das Kreons, weil sie durch den Verrat ihres 
Mannes in eine Art (subjektiver) Zwangssituation hineingeraten ist. Aus 
dieser hätte sie allerdings, wenn auch nur äußerlich, durch Emigration mit 
ihren Kindern herauskommen können, wie in der Tragödie ausdrücklich 
deutlich gemacht wird.27 Hier kann man wohl wirklich von einem Inten tio-
nenkonfl ikt zwischen dem Racheverlangen und dem mütterlichen Wunsch, 
im Interesse der Kinder zu handeln, sprechen, allerdings von einem, bei 
dem die Handelnde die möglichen Folgen für sich durchaus übersieht. 

Gegenüber derartigen Entscheidungskonfl ikten, bei denen man noch 
zweifeln könnte, inwiefern man sie als ‘tragisch’ bezeichnen möchte, sind 
die charakteristi schen Konstellationen, in denen Aischylos seine Tragö-
dienfi guren zeigt, ganz anderer Art: Eine handelnde Figur gerät in eine von 
ihr klarerweise nicht persönlich zu verantwortende Situation, in der sie sich 
zwischen zwei Möglichkeiten ent scheiden muss, die beide für sie selbst 
nachteilig bzw. mit Schuld behaftet sind. So ist im Agamemnon die Titelfi gur 
vor die Entscheidung gestellt, entweder Zeus’ Willen nicht zu entsprechen 
und den von ihm zur Sühnung der Entführung Helenas gewoll ten Heereszug 
gegen Troia nicht durchzuführen oder seine eigene Tochter zu opfern, um 
die Göttin Artemis zu versöhnen. Dass die Göttin widrige Winde geschickt 
hatte, die ein Auslaufen der Flotte nach Troia verhindern, dafür wird – 
jedenfalls in der Version des Aischylos – kein Verstoß Agamemnons be-
nannt. Es ist keine Frage, dass Agamemnon durch die Opferung seiner 
Tochter, wofür er sich schließlich entscheidet, schwere Schuld mit schlim-
men Konsequenzen (auch für sich selbst) auf sich lädt, aber hätte er das 
nicht getan, hätte er gegen den göttlichen Willen des Zeus verstoßen.

In einer entsprechenden Lage befi ndet sich Agamemnons Sohn Orest 
in den Choephoren des Aischylos. Orest steht zwischen der sittlichen Ver-
pfl ichtung des Gebots, den von seiner Mutter Klytaimnestra und ihrem 

27 Zur Medea vgl. u. a. B. Manuwald, “Der Mord an den Kindern. Bemerkungen zu 
den Medea-Tragödien des Euripides und des Neophron”, WSt N. F. 17 (1983) 27–61; 
J.-U. Schmidt, “Der Kindermord der fremden Kolcherin – ein tragischer Konfl ikt?”, 
RhM 142 (1999) 243–272.



223Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

Geliebten Aigisth began genen Mord an seinem Vater zu rächen, und der 
des Verbots des Muttermordes. Hinzu kommt, dass Apollon Orest heftige 
Strafen angedroht hat, falls er den Vater nicht räche (Cho. 269 ff.). Orest 
entscheidet sich für die Rächung des Vaters, ob wohl sie nur durch den 
Muttermord möglich ist, und ist insofern ebenso wie Aga memnon für seine 
Tat verantwortlich, aber auch für ihn gibt es keine echte Alter native, da er 
sich andernfalls dem göttlichen Willen hätte verweigern müssen.28

Was bei Aischylos vorliegt, ist eine Kombination von persönlicher 
Verant wortung und Ausweglosigkeit: Die Figuren haben zwar die Mög-
lichkeit, eine Entscheidung zu treffen, wissen aber, dass sie in jedem Fall 
eine Schuld in Bezug auf Götter oder Menschen auf sich laden werden. 
Was einer solchen Figur als Leid widerfährt, ist daher nicht als poetische 
Gerechtigkeit anzusehen und ist nicht da durch bedingt, dass sie eine ihr zu 
Gebote stehende Handlungsoption nicht vorher überlegt oder genutzt hätte. 
Es besteht vielmehr eine Diskrepanz zwischen Hand lungsmöglichkeit und 
den aus der Entscheidung resultierenden Folgen für sich selbst und andere. 

Letztlich treffen diese Folgen die aischyleischen Figuren, die nicht als 
von sich aus schlecht konzipiert sind, im aristotelischen Sinne unverdient, 
aber durch ihren Entschluss sind sie auch nicht schuldfrei. Die Alternativen, 
vor denen sie stehen, sind jedenfalls nicht lediglich unterschiedliche eige-
ne Intentionen, sondern nach der Darstellung bei Aischylos von göttlichen 
Kräften verlangte und gesteuerte Hand lungsnotwendigkeiten, die jeweils 
eine, wenn vielleicht auch – zumal aus heutiger Sicht – unterschiedliche 
sittliche Berechtigung haben. Will man eine solche Kon stellation tragisch 
nennen, ließe sie sich am ehesten mit einer Kombination der Tragik-Auffas-
sung Hegels29 und des Schiller’schen Konzepts des Zwangs der Umstände 
erfassen, wenn man es in die aischyleische Vorstellungswelt transponiert. 

28 Zu den Konstellationen im Agamemnon und in den Choephoren vgl. B. Ma-
nuwald, “Der ‘Sturz des Mächtigen’ in der griechischen Tragödie”, in: Th. Wolpers 
(Hrsg.), Der Sturz des Mächtigen. Zu Struktur, Funktion und Ge schichte eines literari-
schen Motivs. Bericht über Kolloquien der Kommission für literaturwissenschaftliche 
Motiv- und Themenforschung 1995–1998, Abh. d. Akad. d. Wiss. Göttingen, Phil.-hist. 
Kl. 3. Folge, Nr. 234 (Göttingen 2000) 37–62, hier: 43–48, in Auseinandersetzung 
mit R. Thiel, Chor und tragische Handlung im ‘Agamemnon’ des Aischylos, BzA 35 
(Stuttgart 1993), bes. 35 ff.; 421 ff., und Schmitt (o. Anm. 6) 17 f. – Sowohl Thiel als 
auch Schmitt gehen davon aus, dass Agamemnon sich aus Machtgier und Kampfeslust 
zum Mord an der Tochter entscheide. Bei dieser Deutung bleibt der im Stück aus-
drücklich genannte Wille des Zeus ein gehaltloses Handlungselement. Im Sinne Thiels 
äußert sich jetzt wieder S. Föllinger, Aischylos. Meister der griechischen Tragödie 
(München 2009) 132; 211.

29 U. a. Agamemnon und Choephoren werden von Hegel, Vorlesungen über Ästhe-
tik III 544 (o. Anm. 23), als Beispiele genannt. Für die von Hegel ebenfalls ange führte 
Antigone des Sophokles trifft seine Konzeption allerdings nicht zu, weil hier nicht 
gleichberechtigte Ansprüche aufeinandertreffen. Vgl. auch Flashar (o. Anm. 2) 64.



Anke und Bernd Manuwald224

Eine markante Entsprechung zu den bei Aischylos zu beobachtenden 
Handlungs mustern fi ndet sich auch noch bei Euripides: Im Hippolytos ge-
staltet er wider die Tradition des hier zugrunde liegenden Potiphar-Motivs 
eine sittsame Phaidra, die sich mit allen Mitteln gegen ihre Leidenschaft 
wehrt. Der Zuschauer weiß aber aus der Prologszene, dass diese Liebe von 
der Göttin Aphrodite erregt wurde, aus schließlich zu dem Zweck, um sich 
an dem Artemis-Verehrer und Aphrodite-Verächter Hippolytos zu rächen, 
wobei sie ausdrücklich die Vernichtung der gegen über Aphrodite völlig 
schuldlosen Phaidra in Kauf nimmt. Phaidra aber glaubt, in ihrem Wider-
stand gegen ihre Leidenschaft frei zu sein, und ist zuversichtlich, wenigstens 
durch ihren Freitod über Aphrodite siegen zu können.30 Als sie sich durch 
zweideutige Vorschläge ihrer Amme zunächst davon zurückhalten lässt, 
führt das zu einer in eine Katastrophe mündenden Kettenreaktion, bei der 
zwangsläufi g Phaidra und – aufgrund der falschen Anschuldigung Phaidras – 
auch Hippolytos zu Tode kommen. Es geschieht also, was die Göttin wollte 
(und Artemis wird sich, wie der Dichter sie sagen lässt, dafür wieder an 
einem Aphrodite-Günstling schadlos halten). Die Entscheidungsschwäche 
Phaidras und ihre daraus folgenden Taten wird man ihr anlasten können, 
aber – so wie der Dichter die Voraussetzungen der Hand lung konstruiert 
hat – hatte sie im Grunde keine echte Entscheidungsfreiheit. Im Unterschied 
zu der Konstellation bei Aischylos konnte sie jedoch anfangs glauben, mit 
ihrem Freitod einen schuldlosen Ausweg zu haben.31 

Einen Extremfall für die Diskrepanz zwischen möglicher Eigenverant-
wortung und katastrophalen Folgen des eigenen Tuns zeigt zweifellos der 
zweite Teil des schon verschiedentlich erwähnten Herakles des Euripides. 
Nachdem Herakles wider die von anderen Figuren geäußerten Zweifel an 
göttlicher Gerechtigkeit gerade noch rechtzeitig erschienen ist, um seine 
Familie vor dem Usurpator Lykos zu retten, tötet er die eben gerettete 
Familie im Wahn, in den ihn die Göttin Hera um ihrer Rache für Zeus’ 
früheren Ehebruch willen versetzt hat, ohne dass Herakles sich etwas hätte 
zuschulden kommen lassen.32 Als er erkennt, was er getan hat, sieht er sich 

30 Zu Phaidras Monolog vgl. die teilweise divergierenden Deutungen von B. Ma-
nuwald, “Phaidras nächtliche Überlegungen. Euripides, Hippolytos 373–390”, in: 
E. Stärk – G. Vogt-Spira (Hrsgg.), Dramatische Wäldchen. Beiträge zum antiken Thea-
ter und seiner Rezeption. Festschrift für E. Lefèvre zum 65. Geburtstag, Spudasmata 80 
(Hildesheim 2000) 59–79 und J. Holzhausen, “Nochmals zur Aidos in Phaidras Mono-
log”, RhM 146 (2003) 244–258.

31 Auch was Hippolytos selbst angeht, kann man sich fragen, ob er in der von den 
Göttinnen geschaffenen Situation eine echte Möglichkeit gehabt hätte, dem Konfl ikt zu 
entkommen.

32 Zur gelegentlich bezweifelten Schuldlosigkeit des Herakles vgl. Manuwald 
(o. Anm. 28) 58 f.; M. Hose, Euripides. Der Dichter der Leidenschaften (München 
2008) 108.



225Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

zwar nicht als schuldig (Her. 1310), versteht die Tat aber dennoch als die 
seine (Her. 1279 f.). D. h., für Herakles zählt der objektive Tatbestand. So 
ist für ihn die als notwendig angesehene Konsequenz dieselbe, wie wenn 
die Tat bewusst ausge führt worden wäre, nämlich der frei gewählte Tod 
(z. B. Her. 1301 f.). Nur durch das Zureden seines Freundes Theseus lässt 
sich Herakles schließlich dazu bewegen, in geradezu existenzialistischer 
Weise sein Leben aushalten zu wollen (Her. 1351).33 

Dieses Schicksal des mutigen Helden Herakles kann immer noch 
eine überaus furchterregende Wirkung auf die Zuschauer haben. Hier 
wird der Mensch so sehr als Instrument göttlichen Willens dargestellt, 
dass er eigentlich gar nicht mehr als Handelnder, vielmehr als ein einer 
Fremdlenkung Unterworfener erscheint. Da durch, dass die Macht, die 
Herakles als Werkzeug einsetzt, willentlich vorgeht (wie auch Aphrodite 
gegenüber Phaidra), wird ein Verursacherprinzip auf höherer Ebene 
benannt, von dem die handelnden Figuren zumeist nichts wissen, und damit 
auch eine, wenn auch für die Rezipienten schwer zu ertragende Erklärung 
erkennbar. Auf menschlicher Ebene aber könnte man von einem Zwang 
der Umstände entspre chend der Tragik-Konzeption Schillers sprechen, 
insofern ein momentaner Wahn anfall zu einer fürchterlichen Katastrophe 
führte. Als ‘tragisch’ im aristotelischen und Schiller’schen Sinne wird 
man sicherlich das große Ausmaß des unverschul deten und für den Täter 
unabsehbaren Unglücks bezeichnen können. Allerdings fehlt bei Herakles 
ein selbst verantwortetes Handeln, das die Katastrophe auslöst.

Ebendiese Struktur führt Sophokles am Verhalten der bereits genannten 
Tragö dienfi gur Deianeira in seinen Trachinierinnen vor: Deianeira bangt 
um die Liebe ihres Gatten Herakles, nachdem dieser ihr, auf der Rückkehr 
von einem Kriegszug, gewissermaßen als Vorhut Beutefrauen ins Haus ge-
schickt hat, darunter die Königs tochter Iole, die sich als Geliebte des Herakles 
herausstellt. In ihrem Kummer erinnert sich Deianeira an ein Mittel, das ihr 
der durch den Pfeilschuss des Herakles sterbende Kentaur Nessos angeraten 
hat: Sein Blut werde den Sinn des Herakles verzaubern, so dass er niemals 
eine andere Frau mehr lieben werde als Deianeira. Obwohl sich Deianeira 
etwas unsicher ist, da sie über die Wirkung des Mittels nichts Genaues weiß, 
bestreicht sie damit ein Gewand, das sie Herakles überbringen lässt (Trach. 
531–619).34 Nachdem das Mittel seine tödliche Wirkung entfaltet und 
Deianeira dann erkennt, was sie angerichtet hat, sieht sie, dass sie so nicht 
mehr leben kann (Trach. 663 ff.), und ersticht sich (Trach. 872 ff.).

33 Vgl. auch oben S. 212.
34 Ob die Äußerung der Chorführerin (Trach. 592 f.) als Warnung verstanden wer-

den soll (so der Sache nach z. B. Flashar [o. Anm. 2] 90), über die sich Deianeira 
dann hinwegsetzte, ist zumindest zwei felhaft; vgl. die weiterführende Bemerkung von 
L. Holford-Strevens bei H. Lloyd-Jones, N. Wilson, Sophoclea. Studies on the Text of 
Sophocles (Oxford 1990) 163.



Anke und Bernd Manuwald226

Hätte Deianeira wissen können, dass von Nessos nichts Gutes kom men 
kann? Vielleicht – bei rationaler Überlegung. Wenn man will, kann man 
in den Abschnit ten des Dramas, die das Verhalten Deianeiras betreffen, ein 
Lehr stück gegen unbe dachtes Handeln sehen: Man prüfe immer erst genau 
alle denkbaren Folgen seines Handelns. Erleidet Deianeira also die ihrer 
Unüberlegtheit entsprechende Strafe? Dass das die Aussage des Dramas sein 
soll, ist eher unwahrscheinlich. Vielmehr scheint es im Sinne des Aristoteles 
auf den Kontrast anzukommen, der zwischen der gutgemeinten Handlung 
einer als überdurchschnittlich charakterisierten Frau und den furchtbaren 
Folgen, die den intendierten ganz entgegengesetzt sind, besteht. Deianeira 
handelt nicht in schlechter Absicht – durch den Chor wird ausdrücklich 
gesagt, dass sie nicht absichtlich gefehlt habe (Trach. 727 f.), und der Dichter 
lässt Hyllos feststellen, sie habe in guter Absicht einen Fehler begangen 
(Trach. 1136). Es ist eine nicht ganz durchdachte, von positiven Emotionen 
gelenkte Aktion, noch nicht einmal ein ausgeprägter Intentionenkonfl ikt, 
die sich als objektiv gesehen schwerwiegende Fehlhandlung entpuppt, die 
im Kontext des Stückes dadurch gemildert wird, dass sie als ein Faktor 
in einen Herakles längst geweis sagten Schicksalszusammenhang gestellt 
wird (Trach. 1159 ff.). Daher kann man Mitgefühl mit Deianeira haben 
und sich mit Schaudern vor ähnlichen Konsequen zen bei Handlungen 
im eigenen Leben für chten. Insofern allerdings Deianeira nicht unter einem 
unbedingten Hand lungszwang stand, allenfalls (wie in gewisser Weise 
auch Medea) unter einem psychologischen, und so auch die Handlung hätte 
schuld los unterlassen können, gibt es sozusagen noch ein Entkommen vor 
dem Effekt einer tragischen Struktur nach aristotelischer Auffassung. 

Aristoteles hatte ja auch in dem ihm noch zugänglichen großen 
Spektrum der griechischen Tragödien offenkundig den König Ödipus des 
Sophokles mit seiner mythisch beziehungsreichen Dramenhandlung als 
Mustertragödie für sein Tragik-Konzept angesehen,35 die darum in Bezug 
darauf noch einmal analysiert werden soll.36

35 Wenn er dennoch Euripides als tragikètatoj ... tîn poihtîn bezeichnet (Poet. 
13, 1453 a 29 f.), obwohl er der Medea nur die zweitschlechteste Handlungsstruktur 
zuerkennt (s. oben Anm. 19), so ist diese Qualifi zierung aus dem Zusammenhang zu 
erklären, in dem er Euripides gegen den Vorwurf in Schutz nimmt, seine Tragödien 
hätten einen unglücklichen Ausgang: Das sei aber gerade richtig (1453 a 23–30). 
Das Kriterium für die Verwendung von tragikÒj ist für Aristoteles zunächst einmal, 
dass ein Geschehen mit Leid verbunden ist (vgl. auch Poet. 14, 1453 b 39). Diese 
‘Minimalanforderung’ ist allerdings für ihn offenbar noch keine zureichende Bedingung 
für die beste Verlaufsform einer Tragödie, kommt jedoch einem heute verbreiteten 
Gebrauch von ‘tragisch’ nahe.

36 Die Deutung des Ödipus hat in jüngerer Zeit zu einer intensiven wissenschaft-
lichen Kontroverse geführt (vgl. u. a. E. Lefèvre, “Die Unfähigkeit, sich zu erkennen. 
Unzeitgemäße Bemerkungen zu Sophokles, Oidipus Tyrannos”, WJbb N. F. 13 [1987] 



227Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

Das Besondere an dieser Tragödie liegt bekanntlich darin begründet, 
dass sich die für die Handlung konstitutiven Geschehnisse in der Vorge-
schichte abgespielt haben und die Bühnenhandlung in der Aufdeckung 
der Wahrheit besteht, nämlich dass Ödipus Laïos erschlagen hatte, ohne zu 
wissen, dass es sein Vater war, und mit seiner Mutter Iokaste unwissentlich 
eine Ehe eingegangen ist. Im Hinblick auf die ‘tragische Struktur’ könnte 
man daher Vorgeschichte und eigentliches Bühnen geschehen voneinan-
der getrennt sehen, aber sie durchdringen sich auch wieder. Schiller hatte 
für den Ödipus den Begriff “tragische Analysis” geprägt,37 d. h., dass im 
Laufe der Bühnenhandlung offenbar wird, was längst geschehen ist. Das 
wird von Schmitt anders gesehen, der die tragische Handlungsstruktur darin 
erkennen will, dass Ödipus durch die Art seiner Aufklärung die Chance 
verspiele, die Folgen eines früheren Fehlers ohne Beeinträchtigung für sich 
abzuwenden.38 Tatsächlich könnte der noch unbekannte Täter, wenn er sich 
stellt, schadlos das Land verlassen, wie Ödipus selbst festlegt (OT 229). 

37–58 [in neuer Fassung in: ders., Die Unfähigkeit, sich zu erkennen: Sophokles’ Tra-
gödien (Leiden – Boston – Köln 2001) 119–147]; A. Schmitt, “Menschliches Fehlen 
und tragisches Scheitern. Zur Handlungs motivation im Sophokleischen König Odipus”, 
RhM 131 [1988] 8–30 und ders. [o. Anm. 6]; E. Flaig, Ödipus. Tragischer Vatermord im 
klassischen Athen [München 1998]; Manuwald [o. Anm. 24 und 28]; A. Zierl, “Erkennt-
nis und Handlung im Oidipus Tyrannos des Sophokles”, RhM 142 [1999] 127–148; 
Lurje [o. Anm. 7]), die hier nur im Rahmen der Fragestellung fortgeführt werden soll.

37 Brief an Goethe vom 2. Oktober 1797: “Ich habe mich dieser Tage viel damit 
beschäftigt, einen Stoff zur Tragödie aufzufi nden, der von der Art des Oedipus Rex 
wäre und dem Dichter die nehmlichen Vortheile verschaffte. Diese Vortheile sind uner-
meßlich, wenn ich auch nur des einzigen erwähne, daß man die zusammengesetzteste 
Handlung, welche der Tragischen Form ganz wider strebt, dabey zum Grunde legen 
kann, indem diese Handlung ja schon geschehen ist, und mithin ganz jenseits der Tra-
gödie fällt. Dazu kommt, daß das Geschehene, als unabänderlich, seiner Natur nach viel 
fürchterlicher ist, und die Furcht daß etwas geschehen seyn möchte, das Gemüth ganz 
anders affi ziert, als die Furcht, daß etwas geschehen möchte. Der Oedipus ist gleich-
sam nur eine tragische Analysis. Alles ist schon da, und es wird nur herausgewickelt. 
Das kann in der einfachsten Handlung und in einem sehr kleinen Zeitmoment gesche-
hen, wenn die Begebenheiten auch noch so compliciert und von Umständen abhängig 
waren. Wie begünstiget das nicht den Poeten. Aber ich fürchte, der Oedipus ist seine 
eigene Gattung und es gibt keine zweite Species davon: am aller wenigsten würde man, 
aus weniger fabelhaften Zeiten, ein Gegenstück dazu auffi nden können. Das Orakel hat 
einen Antheil an der Tragödie, der schlechterdings durch nichts andres zu ersetzen ist; 
und wollte man das Wesentliche der Fabel selbst, bei veränderten Personen und Zei-
ten beibehalten, so würde lächerlich werden, was jetzt furchtbar ist”. (Schillers Werke. 
National Ausgabe. Bd. 29: Briefwechsel. Schillers Briefe 1.11.1796 – 31.10.1798, hrsg. 
von N. Oellers u. F. Stock [Weimar 1977] Brief Nr. 143, S. 141 f.).

38 Schmitt (o. Anm. 6) 34 f. Der König Ödipus zeige “eine wirklich tragische 
Handlungsentwicklung, in der vorgeführt wird, wie jemand die Möglichkeit, die Fol-
gen früherer Fehler heil und schadlos abzuwenden, schrittweise verspielt und immer 
tiefer ins schließlich ausweglose Unglück gerät” (35).



Anke und Bernd Manuwald228

Aber Ödipus weiß zu dem Zeitpunkt noch nicht, dass er selbst derjenige ist, 
kann also diese Möglichkeit in diesem Stadium nicht nutzen, und später, 
nachdem die Aufklärung ergeben hat, dass er der Mörder seines Vaters und 
der Ehemann seiner Mutter ist, ist eine neue Situation entstanden, aus der 
er nicht mehr ohne Konsequenzen herauskommen kann. 

Zwar mag man Ödipus die Art der Aufklärung anlasten, in deren Verlauf 
er Teiresias und Kreon in der Sache ungerechtfertigt beschuldigt und in den 
Augen mancher Interpreten erst erstaunlich spät zur Erkenntnis kommt. 
Aber beides wird von Sophokles sorgfältig motiviert, und selbst wenn man 
die späte Einsicht als ein Sich-Sperren gegen die Realität deuten wollte, 
wäre zu fragen, inwiefern darin eine Tragik zu sehen wäre, wenn jemand 
nicht zur Kenntnis nehmen wollte, was er früher bereits getan hat, da die Tat 
und die Folgen auch durch die Bereitschaft, die Täterschaft anzuerkennen, 
nicht mehr zu verhindern wären. Um einen subjektiven Intentionenkonfl ikt, 
bei dem die Konsequenzen der eigenen Entscheidung nicht bedacht wären, 
handelt es sich dabei jedenfalls nicht. Dass die Wahrheit auf jeden Fall ans 
Licht kommen wird, das weiß der Seher Teiresias von vornherein (OT 341): 
Das müsse geschehen, weil Apollon als treibende Kraft im Hintergrund 
stehe (vgl. OT 376 f.). Und es ist die Tat als solche, die Ödipus, nachdem 
sie aufgeklärt ist, aus der Gemeinschaft aussondert (OT 96–98).

Aristoteles hatte denn auch beim König Ödipus, der seinen Vorstellun-
gen von der besten tragischen Handlungsstruktur entspricht, die schwer-
wiegende Hamartia des Ödipus in einer unwissentlich begangenen Tat 
gesehen.39 Aus dieser Tat, der Erschlagung des Laïos, die im Stück durch 
die besondere Situation am Dreiweg erklärt wird, ergeben sich die weiteren 
Konsequenzen, sowohl in der Vorgeschichte (Heirat der Mutter) als auch in 
der Bühnenhandlung (Seuche in der Stadt als Anlass für die Aufklärungs-
forderung Apollons, Erkenntnis des Täters), die sich zu einer entsetzlichen 
Katastrophe addieren. Die wissenschaftliche Kontroverse, ob Ödipus tat-
sächlich diesen ‘Fehler’ machen musste oder ob er ihn hätte vermeiden 
können, läuft letztlich auf die Frage hinaus, ob die aristotelische Tragik-
Konzeption in dem oben vorgestellten Verständnis gemeint bzw. ob sie 
tragfähig ist. Allerdings wird man von vornherein feststellen müssen, dass, 
wenn Ödipus für den Mord an dem Vater und dessen Folgen selbst mehr 
oder weniger verantwortlich wäre, er ihn also hätte vermeiden können, man 
kaum noch von einem eigentlich tragischen Gesche hen sprechen könnte. 

Eine wichtige Grundlage für die Interpretation des Verhaltens des 
Ödipus ist seine Reaktion auf den Orakelspruch in Delphi, als Ödipus dort 
an Apollon die Frage richtet, wer denn seine Eltern seien. Die Antwort ist, 
dass er mit seiner Mutter Kinder zeugen müsse und Mörder seines leiblichen 
Vaters sein werde (OT 791–793). Weil Ödipus diese Antwort auf seine 

39 Vgl. oben Anm. 19.



229Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

Eltern in Korinth bezieht und deswegen dorthin nicht zurückkehren will, 
gerät er überhaupt in die Konfl iktsituation mit seinem leiblichen Vater. Nach 
Schmitts Ansicht habe Ödipus die Antwort verkannt, denn sie bedeute nichts 
anderes als: “Der Mann, den du erschlagen wirst, ist dein Vater, die Frau 
die du heiratest, ist deine Mutter.”40 Es ist fraglich, ob das das naheliegende 
Verständnis eines Mannes sein kann, der zwar durch die Indiskretion eines 
Betrunkenen über seine Herkunft verunsichert wurde, aber weiterhin auch 
nach der Orakelaussage keinen Grund haben kann, daran zu zweifeln, dass 
seine Pfl egeeltern in Korinth seine wirklichen Eltern sind, und Korinth 
meidet, um die Erfüllung der Weissagung zu verhindern.41

Die durch das Aufklärungsbemühen des Ödipus auf der Bühne voll-
zogene Rekonstruktion der Kontexte in der Vorgeschichte macht für die 
handelnden Figuren wie für die Zuschauer klar, dass nicht nur Ödipus ein 
Orakel erhalten hat, in dem das spätere Geschehen als ‘ein Muss’ verkündet 
wurde, sondern dass auch schon seinem Vater Laïos durch ein Orakel 
geweissagt worden war, dass notwen digerweise sein Sohn ihn töten werde 
(OT 711–714). Dass Laïos sich dem ihm gegebenen Orakel nicht durch 
die Aussetzung seines Sohnes Ödipus hatte entziehen können, ist eine 
der Erkenntnisse, die das Drama zu Tage fördert und die insgesamt einen 
Eindruck von der Zwangsläufi gkeit der Ereignisse vermitteln. Iokaste, die 
als jemand dargestellt ist, die den Wert von Orakeln mit Skepsis betrachtet, 
ist die erste, die das erkennt und sich selbst tötet. 

Der Versuch des Ödipus, das Wirksamwerden der Weissagungen zu ver-
meiden (OT 794 ff.), erscheint angesichts des göttlichen Willens, der hinter 
den Orakeln und der Notwendigkeit der Aufklärung erkennbar wird, von 
vornherein zum Scheitern verurteilt. Ein objektiver Schuldtatbestand ist bei 
Ödipus auf jeden Fall vorhanden, an einen subjektiven soll man der Hand-
lungskonstruktion des Stückes zufolge offenkundig nicht denken.42 Um so 

40 Schmitt (o. Anm. 6) 33 Anm. 110; er beruft sich dabei auf H. Flashar, “Familie, 
Mythos, Drama am Beispiel des Oedipus”, Colloquium Helveticum 19 (1994) 51–74. 
Flashar hatte das Orakel wiedergegeben als “Du wirst deine Mutter heiraten und deinen 
Vater töten”, Ödipus habe aber nicht verstanden, dass er damit die Antwort auf seine 
Frage erhalten habe (66). Vgl. auch Flashar (o. Anm. 2) 113 u. 118: “[Ödipus] ist für sein 
Scheitern gerade dann verantwortlich, wenn er vorher eigens gewarnt worden ist” (ge-
meint ist wohl: durch das Orakel); seine Gesamtdeutung des Ödipus ist offenbar stark 
von Lefèvre (o. Anm. 36), Schmitt (o. Anm. 36) und Flaig (o. Anm. 36) beeinfl usst.

41 Schmitts Auslegung dieses Orakelspruchs ist mit Recht von Schwinge 2003 
(o. Anm. 7) 129 Anm. 8 zurückgewiesen worden.

42 Nichtsdestoweniger fühlt sich Ödipus durch seine Taten ‘von Grund auf 
schlecht’ (OT 822), fühlt sich dafür verantwortlich (OT 1288 f.; 1373 f.), obwohl er 
weiß, dass Apollon die Triebkraft war (OT 1329 f.). Dazu Hegel (Vorlesungen über 
 Ästhetik [o. Anm. 23] III 545): “Das Recht unseres heutigen, tieferen Bewußtseins 
 würde darin bestehen, diese Verbrechen, da sie weder im eigenen Wissen noch im 



Anke und Bernd Manuwald230

mehr müssen sich die Zuschauer vom Schicksal des Haupthelden durch 
Mitleid mit ihm und Furcht, dass sie ebenso unwissentlich etwas Schlim-
mes tun könnten, erschüttert fühlen. Insofern ist es nachvollziehbar, dass 
Aristoteles diese Handlungsstruktur als die für eine Tragödie optimale ansah.

Nach diesen verschiedenen Einzelbeobachtungen gilt es ein Fazit zu ziehen: 
Die Frage, ob die Griechische Tragödie ‘tragisch’ sei, lässt sich nicht mit 
einer einfa chen Bejahung oder Verneinung beantworten. Angesichts der viel-
fältigen Hand lungsstrukturen der erhaltenen griechischen Tragödien, von 
denen hier nur einige Beispiele behandelt wurden, erscheint es schwierig, 
eine für alle Dramen passende Tragik-Konzeption zu entwickeln bzw. eine 
der gegebenen anzuwenden. Es gibt Tragödienhandlungen, die zwar drama-
tisch äußerst wirksam, aber weder nach der Tragik-Konzeption des Aristo-
teles noch etwa nach der Schillers oder Hegels eigentlich tragisch sind. 
Ebenso wenig lässt sich der Intentionenkonfl ikt im Sinne Schmitts allge-
mein als Defi nition des Tragischen auf die Griechische Tragödie anwenden. 

Dennoch ließe sich – ausgehend von Aristoteles’ Einstufung des 
sophokleischen König Ödipus als einer Mustertragödie, die daher von 
ihm für besonders geeignet gehalten wurde, die spezifi schen Wirkungen 
der Tragödie, Furcht und Mitleid,43 zu erregen – ein Ansatzpunkt für eine 
Bestimmung des Tragischen in der Griechischen Tragödie gewinnen. Die 
Wirkung des König Ödipus auf den Zuschauer beruht vor allem darauf, 
dass die Diskrepanz zwischen der durch das (objektiv schuldhafte) Tun 
der handelnden Figur herbeigeführten Katastrophe und der persönlichen 
Verantwortung, die diese Figur in moralischer Hinsicht dafür hat, 
ausnehmend groß ist. Lässt man das Konzept einer solchen Diskrepanz 
nicht nur in dem aristoteli schen Idealfall gelten, dass die tragische Figur 
in Unkenntnis der handlungsrele vanten Umstände handelt und insoweit 
gar keine Möglichkeit hatte, die Folgen ihres Handelns zu übersehen, 
sondern bezieht – über das von Aristoteles ausdrück lich Gesagte hinaus – 
weitere Fälle mit ein, in denen für den Handelnden entlasten de Faktoren 
anzunehmen sind, dann lässt sich das Konzept gewiss nicht auf alle, so 
doch auf eine größere Zahl griechischer Tragödien anwenden. Solche 
Faktoren können dann durchaus auch bei einem schuldhaften Handeln 
gegeben sein, d. h. bei Handlungen, bei denen derjenige, der sie ausführt, 
weiß oder jedenfalls wissen müsste, dass er einen Normverstoß begeht, 

 eigenen Wollen gelegen haben, auch nicht als die Taten des eigenen Selbst anzuer-
kennen; der plastische Grieche aber steht ein für das, was er als Individuum vollbracht 
hat, und zerschneidet sich nicht in die formelle Subjektivität des Selbstbewußtseins und 
in das, was die  objektive Sache ist”.

43 Zu dem hier zugrunde gelegten Verständnis von ‘Furcht und Mitleid’ vgl. oben 
Anm. 17.



231Ist die Griechische Tragödie ‘tragisch’?  

z. B. wenn eine Aktion in einer Entschei dungssituation erfolgt, die keinen 
schuldfreien Ausweg zulässt (z. B. Agamemnon, Orest) oder wenn sich der 
Handelnde in einer psychischen Notsituation befi ndet (z. B. Phaidra und bis 
zu einem gewissen Grade auch Medea). Sicher wird man hier Abstufungen 
des ‘Tragischen’ einräumen müssen, aber auch solche Tragödien können 
die nach Aristoteles tragödienspezifi sche Wirkung beim Zuschauer entfal-
ten. Insofern demonstrieren die griechischen Tragödien – in der Welt des 
Mythos, die auch unmittelbar vom Willen personaler Götter beeinfl usst sein 
kann – durch die in ihnen vorgeführte ‘Tragik’ die Fragilität der condition 
humaine in unter schiedlichen Facetten.

Korrektur-Zusatz. Erst nach Abgabe des Manuskripts (September 2010) 
wurde uns die Arbeit von P. Judet de La Combe, Les tragédies grecques 
sont-elles tragiques? Théâtre et théorie (Montrouge 2010) bekannt, die bei 
gleichartigem Titel eine etwas anders gerichtete Zielsetzung hat. Das In-
teresse des Verfassers gilt insbesondere dem Spannungsverhältnis, das er 
zwischen den auf das Allgemeine gehenden Tragik-Theorien des deutschen 
Idealismus und der Deutung einer je individuellen Tragödie sieht.

Anke und Bernd Manuwald
Köln

Авторы анализируют различные попытки ответить на вопрос, в каком отно-
шении греческая трагедия может считаться “трагической”, рассматривая сте-
пень свободы героя, представления о вине и соответствие между условиями, 
в которые поставлен герой, и его собственными решениями. Анализ ведет к 
отрицательному результату – ни одна из предлагавшихся до сих пор концеп-
ций трагического, включая и недавнюю, принадлежащую Арбогасту Шмитту, 
не применима к большинству дошедших трагедий. Тем не менее, беря за от-
правную точку Царя Эдипа, образцовую трагедию в плане возбуждения в зри-
теле “страха и сострадания”, авторы находят возможным считать аристотелев-
скую концепцию трагического (в ее расширительной трактовке) примени мой 
к большинству греческих трагедий: суть трагической ситуации и трагического 
воздействия состоит в разительном несоответствии между масштабами ката-
строфы, которая вызвана поступками героя, и лишь незначительной степенью 
его субъективной ответственности за нее.



Bernd Seidensticker232

Bernd Seidensticker

TRAGIC THEMES IN LARGE PAINTINGS. 
FROM THE WORK ON THE NEW OVERBECK

Johannes Overbeck’s Antike Schriftquellen zur Geschichte der bildenden 
Künste bei den Griechen of 1868 has been – and still is – an essential 
work-tool not only for all disciplines of Altertumswissenschaften, but 
also for art history and many other areas of the cultural sciences. But time 
has taken its toll: After almost 150 years, the increase in the pertinent 
material and in our knowledge of Greek art and the considerable changes 
in the qualifi cations and needs of the different users call for a substantial 
philological and archaeological revision of the book to turn the collection 
of sources into a modern interdisciplinary research tool. A small group of 
philologists, archaeologists and epigraphers in Berlin1 have undertaken this 
task and are presently working to update – or perhaps rather to replace – the 
Old Overbeck.

The most important steps of the revision are:

1. The addition of new or overlooked testimonia
Overbeck has 2400 testimonia (plus a supplementum of about 100). We 
will be able to add approximately 500 new literary testimonia. They come 
from new texts, yet unknown to Overbeck, as e. g. Herondas’ Mimiamb IV 
(with the mention of the sons of Praxiteles and of Apelles) or the New 
Poseidippos which contains nine epigrams on masterpieces of sculpture, 
among them statues, about which we had no previous knowledge – like 
the Tydeus (or perhaps a group of the Seven against Thebes) by Myron 
(Nr. 69 AB), or the statue of the poet Philitas by Hecataeus (Nr. 63 AB) – 
and others, of which the existence had been doubted – like the self portrait 
of Theodorus (Nr. 67 AB).2

Other new texts may have been overlooked by Overbeck or they 
have been excluded deliberately. It is always amazing how complete the 

1 The group consists of: Klaus Hallof, Sascha Kansteiner, Lauri Lehmann, Seba-
stian Prignitz, Bernd Seidensticker and Klaus Stemmer.

2 Zu den 'Andriantopoiik£ cf. K. Gutzwiller, “Posidippus on Statuary”, in: G. Bas-
tianini, A. Casanova (edd.), Il papiro di Posidippo un anno dopo (Firenze 2002) 41–60; 
I. Männlein-Robert, Stimme, Schrift und Bild. Zum Verhältnis der Künste in der helleni-
stischen Dichtung (Heidelberg 2007) 53–65; V. M. Strocka, “Poseidippus von Pella und 
die Anfänge der griechischen Kunstgeschichtsschreibung”, Klio 89 (2007) 332–345.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



233Tragic Themes in Large Paintings  

collections of the 19th century are. Searches with all the technical help, 
we have at our disposal today, showed that Overbeck did not miss much, 
and among our fi ndings there are some, which Overbeck may have known, 
but not included in his collection, because he felt that they were almost 
identical with others from which they are derived and did not add impor-
tant information. We have – sometimes and especially in the case of the 
most important artists such as Phidias – added these or we have at least 
mentioned them in the commentary on the more important testimonia. The 
greatest increase, however, is in the inscriptions, of which there are only 
few in the Old Overbeck. We will be able to add approximately 1500 new 
inscriptions, and by doing this we will not only replace the Overbeck, but 
also Emanuel Loewy’s standard work Inschriften griechischer Bildhauer 
of 1885. On the other hand we have not tried – although that would have 
been a major improvement – to add testimonia about artifi ces minores, 
such as gem-cutters, mosaicists, and others – and there will still be no 
architects.

The basic structure of the Old Overbeck is largely preserved, but due to 
the doubling of the material and to some rearrangement of the old material 
because of new research results, there will be new numbers, and we have 
tried to eliminate certain inconsistencies. 

2. Revision of the texts, translation and commentary
For most of the texts from which the testimonia are taken we now have 
better critical editions than Overbeck, and in some cases the differences are 
of importance for the meaning of the text. More important, however, than 
giving the user a more reliable text is to help him understand it. The New 
Overbeck therefore will add translations, which in the 19th century were 
not needed. Many of the more remote texts – e. g. scholia, inscriptions, and 
Byzantine texts – have never been translated, and the available translations 
are sometimes wrong or at least imprecise. This is partly due to the fact that 
the translators rarely had suffi cient archaeological expertise and partly to 
the fact that the technical and aesthetic terminology of the texts is rather 
vague. We use existing translations, but in almost all cases they have to be 
corrected or modifi ed.

Translations, however, are not enough to make the texts accessible 
to all prospective users of the New Overbeck. Of equal – if not greater 
importance – are short philological and archaeological commentaries: 
Each testimonium will get a short introductory passage – just a few lines – 
about the author and the work, from which the source is taken, and about 
its context. In the case of inscriptions the introduction tells the reader 
where and when it was found and where it is placed. Text and translation 
are then followed by short philological resp. epigraphical commentaries, 
which give the necessary information about the date, textual problems and 



Bernd Seidensticker234

historical facts of the testimonium, and by an archaeological commentary 
(on the monument)3 and at the end of the testimonia for the major artists 
there will be a short resumé summarizing what we know about the artist 
and his oeuvre.

3. Pictures
Last but not least, the New Overbeck will have pictures. To avoid the danger 
of illustrating the literary texts with false or fanciful attributions of preserved 
works of art and thus stabilizing wrong identifi cations in the mind of the user, 
it was decided to present pictures only in those cases, where the connection 
between a literary testimonium and a preserved work of art is either certain 
or most likely and to inform the user about the difference between certain 
and probable not only in the commentary, but already through the image. 
Thus we will use two different forms of presentation: Certain attributions 
will be framed by an unbroken line; probable attributions will get a broken 
frame.

3 Of central importance is the critical evaluation of the often quite fanciful identifi -
cation and attribution of preserved statues or copies (or fragments of statues or copies) 
to a particular artist.



235Tragic Themes in Large Paintings  

In the case of the inscriptions we will present a ‘signature’ of each artist, 
where available 

and – more importantly – we will show the top side of the base of a monu-
ment, whenever it supplies information about the object or objects, which 
stood upon it, and about their form and height:

The 4.500 testimonia will be framed by an introduction and by glossary, 
indices, and concordances.4

II

The work on the sources has stimulated a number of questions, one of which 
shall be outlined briefl y in the following: 

In view of the importance of the theatre for the vase painters of the 5th 
and especially of the 4th centuries,5 one would expect that the painters of 
large pictures – such as panel paintings or wall paintings – were also inspired 
by performances of tragedy and comedy, or by the texts of the plays. If one 
looks at the testimonia, however, this appears not to have been the case.

One has to keep in mind, though, that our knowledge of Greek painting 
is very fragmentary – we know only a small part of the oeuvre of the known 
painters, and Overbeck did not include paintings where the literary source 
did not identify the artist.6 Furthermore, we have almost no information 

4 There will be 5 volumes (instead of one) which will be published together in 2012 
(by Walter de Gruyter); and, of course, DNO will be available as E-Book.

5 J. R. Green, Theatre in Ancient Greek Society (London 1994); O. Taplin, Comic 
Angels (Oxford 1993); id., Pots and Plays. Interaction between Tragedy and Greek 
Vase-painting of the Fourth Century B. C. (Los Angeles 2007).

 6 One could only fi ll this gap, if one were to go through the complete body of the 
preserved Greek and Latin literature. 

352

1629 1425



Bernd Seidensticker236

about pictures that were produced for rooms in private homes – for example 
the andron. If we are told where a certain painting was presented, it is in 
representative public buildings – like the Stoa Poikile on the Athenian agora 
or the pinakotheke on the acropolis. The testimonium that Alcibiades locked 
Agatharchus up in his house for four months and forced him to decorate it 
with paintings,7 is the exception that proves the rule. With the private home, 
however, we may miss exactly the realm, for which paintings with tragic 
themes could have been produced. And last but not least: even in the cases, 
in which an author explicitly states the title or theme of the picture (The 
sacrifi ce of Iphigeneia e. g.) and/or describes it in detail, we cannot check, 
whether the painter has been inspired by a preserved or a lost tragedy or 
rather by the treatment of the story in epic poetry or popular story telling, 
because the paintings are not preserved.

But even if one keeps all these limitations in mind, it is remarkable that 
in the hundreds of testimonia there is almost no explicit and unambiguous 
relation between painting and theatre in general and painting and tragedy 
in particular.

For the fi rst generation of painters about whom we possess some 
information – i. e. for Polygnotus and his brother Aristophon, for Micon 
and Panainus, the brother of Phidias – our sources attest paintings in offi cial 
buildings.

Stoa Poikile:8

Ilioupersis Polygnotus
Amazonomachia Micon
Battle of Marathon Micon
Battle of Oinone Panainus (?)

Anakeion:9

Dioscuri and Leucippids Polygnotus
Argonauts Micon

Theseion:10

Amazonomachia Micon
Battle of Lapiths and Centaurs Micon
Theseus and Minos Micon

It is only in the Stoa Poikile that we fi nd paintings of historical battles: 
Marathon by Micon and Oinoe probably by Panainus. All the others 

 7 Andoc. Contra Alc. 17; Demosth. 21. 147; Plut. Alc. 16.
 8 Paus. 1. 15. 1–3.
 9 Paus. 1. 18. 1.
10 Paus. 1. 17. 2–4.



237Tragic Themes in Large Paintings  

are mythical paintings, which appear to have been inspired by the epic 
tradition: Homer and the Trojan cycle, the Argonauts and Theseus. Of 
course, many of the stories or scenes that are mentioned or described in 
the literary sources have been treated by contemporary tragedy, but there is 
no evidence – or even a good reason to believe – that the painters were in-
fl uenced by a performance in the theatre. Look for instance at the topics of 
the seven mythological paintings which, according to Pausanias (1. 22. 6), 
were presented in the pinakotheke on the acropolis:

”Esti d� ™n ¢rister´ tîn propula…wn o‡khma œcon graf£j: ÐpÒsaij 
d� m¾ kaqšsthken Ð crÒnoj a‡tioj ¢fanšsin e�nai, Diom»dhj Ãn 
<kaˆ 'OdusseÚj>, (1) Ð m�n ™n L»mnJ tÕ Filokt»tou tÒxon, (2) Ð d� 
t¾n 'Aqhn©n ¢fairoÚmenoj ™x 'Il…ou. ™ntaàqa [™n ta‹j grafa‹j] 
(3) 'Oršsthj ™stˆn A‡gisqon foneÚwn kaˆ Pul£dhj toÝj pa‹daj toÝj 
Naupl…ou bohqoÝj ™lqÒntaj A„g…sqJ: (4) toà d� 'Acillšwj t£fou 
plhs…on mšllous£ ™sti sf£zesqai Poluxšnh. `Om»rJ d� eâ m�n 
pare…qh tÒde <tÕ> çmÕn oÛtwj œrgon: eâ dš moi fa…netai poiÁsai 
Skàron ØpÕ 'Acillšwj ¡loàsan, oÙd�n Ðmo…wj kaˆ Ósoi lšgousin 
(5) Ðmoà ta‹j parqšnoij 'Acillša œcein ™n SkÚrJ d…aitan, § d¾ kaˆ 
PolÚgnwtoj œgrayen. œgraye d� kaˆ (6) prÕj tù potamù ta‹j Ðmoà 
Nausik´ plunoÚsaij ™fist£menon 'Odussša kat¦ t¦ aÙt¦ kaq¦ 
d¾ kaˆ “Omhroj ™po…hse. grafaˆ dš e„si kaˆ ¥llai kaˆ 'Alkibi£dhj, 
†ppwn dš oƒ n…khj tÁj ™n Nemšv ™stˆ shme‹a ™n tÍ grafÍ. Kaˆ (7) Per-
seÚj ™stin ™j Sšrifon komizÒmenoj, PoludšktV fšrwn t¾n kefal¾n 
t¾n MedoÚshj.

Diomedes and the Palladion (1); Odysseus and the bow of Philoctetes (2); 
Orestes and Pylades killing Aegisthus and the sons of Nauplius (3); The 
sacrifi ce of Polyxena on the grave of Achilles (4); Achilles on Scyrus (5); 
Odysseus and Nausicaa at the river (6); Perseus returning to Seriphus with 
the head of the Medusa (7). Tragic or satyric treatments are testifi ed for 
almost all of these topics. 

Only for number 5 and 6 Pausanias provides the name of the painter: 
Polygnotus, among whose paintings also is a Salmoneus:

Oeuvre of Polygnotus:
 1. Ilioupersis  Lesche of the Cnidians
 2. Nekyia Lesche of the Cnidians
 3. Ilioupersis (Greeks after the capture of Troy) Stoa Poikile
 4. Dioscuri and Leucippids Anakeion
 5. Odysseus after the killing  Temple of Athena Areia
   of the suitors  (Plataeae)
 6. Achilles on Scyrus Pinakotheke
 7. Sacrifi ce of Polyxena (?) Pinakotheke



Bernd Seidensticker238

 8. Odysseus and Nausicaa Pinakotheke
 9. Frescoes (of unknown subject) Thespiae
10. Ascendens cum clupeo (Capaneus?) ?
11. Salmoneus ?
12. Polygnotus’ hare (part of a picture) Anakeion?
13. Polygnotus’ donkey (part of a picture) ?

Three of Polygnotus’ topics (numbers 6, 8 and 11) have been treated 
by Sophoclean satyr plays, but nobody will believe that Polygnotus had 
a special penchant for satyr play. There is, however a testimonium (just 
one), which could indicate that Polygnotus followed a tragedian: In his 
description of the Nekyia in the Lesche of the Cnidians in Delphi Pausanias 
(10. 31. 3 f.) seems to imply that Polygnotus in his depiction of the death 
of Meleagrus did not follow Homer’s,11 but Phrynichus’ version,12 in which 
Meleagrus dies, when his mother Althaea throws the wooden log, on which 
his destiny hinges, into the fi re:

™j d� toà Mele£grou t¾n teleut¾n `Om»rJ mšn ™stin e„rhmšna æj 
'ErinÝj katarîn ¢koÚsai tîn 'Alqa…aj kaˆ ¢poq£noi kat¦ taÚthn 
Ð Melšagroj t¾n a„t…an: aƒ d� 'Ho‹a… te kaloÚmenai kaˆ ¹ Minu¦j 
æmolog»kasin ¢ll»laij: 'ApÒllwna g¦r d¾ aáta… fasin aƒ poi»seij 
¢mànai KoÚrhsin ™pˆ toÝj A„twloÝj kaˆ ¢poqane‹n Melšagron ØpÕ 
'ApÒllwnoj. (31. 4) tÕn d� ™pˆ tù dalù lÒgon, æj doqe…h m�n ØpÕ 
Moirîn tÍ 'Alqa…v, Mele£grJ d� oÙ prÒteron [d�] œdei t¾n teleut¾n 
[t¾n] sumbÁnai prˆn À ØpÕ purÕj ¢fanisqÁnai tÕn dalÕn kaˆ æj ØpÕ 
toà qumoà katapr»seien aÙtÕn ¹ 'Alqa…a, toàton tÕn lÒgon FrÚnicoj 
Ð Polufr£dmonoj prîtoj ™n dr£mati œdeixe Pleurwn…aij.

This is only a small detail in a very large picture and, of course, Pausanias’ 
interpretation, but perhaps an indication that the painters (at least the ones 
that lived and worked in Athens and will have visited the Dionysia) may 
in some cases have been inspired by a play, and there is an equally rare 
parallel from sculpture: Pausanias reports that Argos dedicated a group of 
Polyneices and the commanders who died fi ghting with him at the walls 
of Thebes, and adds there were more commanders than seven, but Argos – 
i. e. the artist, whom Pausanias does not name – followed Aeschylus, who 
had reduced the number to seven.13

Another interesting case is the painting of Philoctetes attested for 
Polygnotus’s brother Aristophon. It is Plutarchus who in De audiendis 
poetis and in the Quaestiones convivales – in a context, where he talks 

11 Homer, Iliad 9. 566–572.
12 Phrynichus TGrF  I. 3 F 6 (Pleuroniai).
13 Paus. 2. 20. 5.



239Tragic Themes in Large Paintings  

about the paradox of tragic pleasure – praises the two artists, who by their 
art transformed the pain, with which we watch a sick respectively a dying 
person, into admiration and pleasure:

kaˆ nosèdh m�n ¥nqrwpon kaˆ Ûpoulon æj ¢terp�j qšama feÚgomen, 
tÕn d' 'Aristofîntoj Filokt»thn kaˆ t¾n Silan…wnoj 'Iok£sthn Ðmo…-
ouj fq…nousi kaˆ ¢poqnÇskousi pepoihmšnouj Ðrîntej ca…romen.14

Aristophon’s Philoctetes and the dying Iocaste of the fourth century 
sculptor Silanion, certainly are tragic themes, but the question whether the 
two artists were inspired by Aeschylus’ Philoctetes resp. one of the three 
Oedipus plays by the three great tragedians, cannot be answered with any 
certainty. There were, by the way, other famous portraits of Philoctetes by 
Parrhasius15 and possibly by Aristides16 (both painters of the fourth century), 
and – very likely – a statue by the famous fi fth century sculptor Pythagoras.17

Another likely candidate for tragic themes would be Agatharchus of 
Samos, who according to Vitruvius was the fi rst to paint a skenographia for 
a production of Aeschylus and wrote about it.

namque primum Agatharchus Athenis, Aeschylo docente tragoediam, 
scenam fecit et de ea commentarium reliquit.18

But unfortunately we do not have any information about the topics of the 
painter, who praised himself, as Plutarchus reports, for working with great 
ease: tacÝ kaˆ ·ad…wj.19

The great painters of the next generation – Parrhasius and Zeuxis – are 
not known to have painted large multi-fi gured pictures.

Zeuxis
Zeus and the Olympic Gods, Eros, Marsyas, Pan, Centaurs, Boreas and 
Triton, Heracleiscus and Alcmene, Helena, Penelope, Menelaus, athlet, 
old woman.

Parrhasius
Hermes, Prometheus, Hercules, Theseus, Meleagrus, Hercules and 
Perseus, two mythological paintings, Odysseus Mainomenos, Hoplon 
Krisis, Philoctetes, Demos, Archigallus, priest, Philiscus, Dionysus and 
Arete, Nauarchus, hoplites, nurse, pueri duo.

14 Plut. Mor. 18 c (De aud. poet. 3); Mor. 674 a (Quaest. conv. 5. 1. 2).
15 AP 16. 111.
16 Plin. NH 35. 100 (<Aristides> pinxit et aegrum sine fi ne laudatum = Philoctetes?).
17 Plin. NH 34. 59 (AP 16. 112); LIMC VII 1, s. v. Philoctetes Nr. 54.
18 Vitruvius 7 praef. 10; E. Keuls, Plato and Greek Painting (New York 1978) 63 f.; 

T. Carl, Bild und Betrachter (Rahden 2006) 39 ff.
19 Plut. Per. 13.



Bernd Seidensticker240

Their oeuvre, as far as we know it, shows single persons or small groups of 
two or three, rather than stories. Next to gods and the great heroes of myth 
we fi nd new subjects: allegorical fi gures, portraits of contemporaries: an 
unknown poet, a priest, athletes and minor fi gures such as a nurse, an old 
woman or two boys.

Despite the growing popularity of the dramatic performances there is 
no indication of any infl uence of tragedy on these two most distinguished 
painters of the time of Sophocles and Euripides; and the testimonia of the 
Suda and the late Vita of Euripides that the tragedian originally was a painter 
and that pictures of his were shown in Megara,20 would – even if they were 
true (which is anything but certain) – add nothing to the small number of 
tragic themes, since we are not told what the subjects of the pictures in 
Megara (or of other pictures by him) were.

The third famous painter of the last decades of the fi fth century, 
Timanthes of Cythnus, is much more interesting for our question than 
Parrhasius and Zeuxis. Besides a painting of a hero, which Pliny describes 
as Timanthes’ attempt to produce the perfect male fi gure,21 all his attested 
paintings appear to present tragic or satyric themes: Sacrifi ce of Iphigeneia, 
Ajax and Odysseus (Hoplon Krisis), Stoning of Palamedes, Cyclops cum 
satyris.

Particularly famous was his Sacrifi ce of Iphigeneia. Cicero, Valerius 
Maximus, Pliny, and Quintilian all praise Timanthes for his ability to dif-
ferentiate nuances of grief: Cicero e. g. declared that the renowned painter 
portrayed Calchas sad, Odysseus sadder, Menelaus mournful and – fi -
nally – Agamemnon, the father of the victim – with veiled head, because 
“the deepest grief cannot be brought out by the brush”.22 Veiling of the head 
as a sign of deep grief is not new; we fi nd it already in Homer (Il. 24. 162 f.; 
Od. 8. 85); but in the context of the sacrifi ce of Iphigeneia, it is possible 
that Timanthes took the motif from the messenger speech of Euripides’ 
Iphigeneia at Aulis.23 Of his other paintings – the Hoplon Krisis and the 
Stoning of Palamedes – we hear nothing that would indicate that he was 
inspired by a drama. In principle that is quite possible, and it is certainly the 
case with his Cyclops with satyrs. It is not imperative that the painting was 

20 Suda e 3695 Adler (TGrF 5. 1, p. 53) EÙrip…dhj, Mnhs£rcou [...] gšgone d� 
t¦ prîta zwgr£foj. – Vita IA 4 (TGrF 5, 1, p. 46): fasˆ d' aÙtÕn kaˆ zwgr£fon 
genšsqai kaˆ de…knusqai aÙtoà pin£kia ™n Meg£roij.

21 Plin. NH 35. 74.
22 Orator 74: si denique pictor ille (sc. Timanthes) vidit, cum immolanda Iphigenia 

tristis Calchas esset, tristior Ulixes, maereret Menelaus, obvolvendum caput Agamem-
nonis esse, quoniam summum illum luctum penicillo non posset imitari; si denique 
histrio quid deceat quaerit: quid faciendum oratori putemus? Cf. Plin. NH 35. 73; Quint. 
2. 13. 12 f.; Val. Max. 8. 11. 6.

23 Eur. IA 1349 f.



241Tragic Themes in Large Paintings  

motivated by Euripides’ Cyclops, but the connection of Polyphemus with 
satyrs is of course unthinkable without the theatre.

In view of the enormous proliferation of dramatic performances 
throughout the Greek world and the growing number of vase paintings 
inspired by the theatre, it is astonishing that for the great painters of the 
fourth century even less tragic themes are attested than for their predecessors. 
Among the paintings of Apelles and Protogenes, the two most famous 
painters of the second half of the 4th century there is not a single example:

Apelles
Aphrodite Anadyomene, Aphrodite, Charis, Tyche, Artemis, Hercules, 
Heros, Bronte, Astrape et Ceraunobolia, Calumnia, Alexander (several 
times), Alexander’s hetairoi, Antigonus Monophtalmos, Pancaspe, self-
portrait, Megabyzus, Sacrifi cial procession, exspirantes, horse, fawn.

Protogenes
Ialysus, Satyr, Cydippe and Tlepolemus, Paralus and Hammonias (the Athe-
nian state ships), athlet, Alexander, Pan, Philiscus (tragedian), Thesmothet.

As a glance at the lists of their oeuvre shows, the importance of myth 
as a subject for painting diminishes considerably. Its place is taken by 
contemporary heroes such as Alexander and his generals. Tragic themes 
do not disappear altogether. They are attested for Theon,24 Athenion,25 
Antiphilus26 and others – and for the new temple of Dionysus Eleuthereus 
at the southslope of the acropolis. Pausanias (1. 20. 3) reports that besides 
Ariadne on Naxos, a story, which appears to never have become the subject 
of a tragedy, and the Return of Hephaestus to Mount Olympus, which was 
a theme of early satyr play, there were paintings of the tragic punishments 
of Pentheus and Lycurgus:

toà DionÚsou dš ™sti prÕj tù qe£trJ tÕ ¢rcaiÒtaton ƒerÒn: [...] 
grafaˆ d� aÙtÒqi (1) DiÒnusÒj ™stin ¢n£gwn “Hfaiston ™j oÙranÒn: 
lšgetai d� kaˆ t£de ØpÕ `Ell»nwn, æj “Hra ·…yai genÒmenon 
“Hfaiston, Ð dš oƒ mnhsikakîn pšmyai dîron crusoàn qrÒnon 
¢fane‹j desmoÝj œconta, kaˆ t¾n m�n ™pe… te ™kaqšzeto dedšsqai, 
qeîn d� tîn m�n ¥llwn oÙdenˆ tÕn “Hfaiston ™qšlein pe…qesqai, 
DiÒnusoj d� – m£lista g¦r ™j toàton pist¦ Ãn `Hfa…stJ – meqÚsaj 
aÙtÕn ™j oÙranÕn ½gage: taàt£ te d¾ gegrammšna e„sˆ kaˆ (2) PenqeÝj 
kaˆ (3) Lukoàrgoj ïn ™j DiÒnuson Ûbrisan didÒntej d…kaj, (4) 'Ari£dnh 
d� kaqeÚdousa kaˆ QhseÝj ¢nagÒmenoj kaˆ DiÒnusoj ¼kwn ™j tÁj 
'Ari£dnhj t¾n ¡rpag»n.

24 Theon: Plin. NH 35. 144 (Orestes’ matricide, Cassandra, Orestes mainomenos).
25 Athenion: Plin. NH 35. 134 (Achilles on Scyrus).
26 Antiphilus: Plin. NH 35. 114 (Hippolytus).



Bernd Seidensticker242

I will conclude my search for tragic themes in large paintings with a late 
painter, who was particularly renowned for his tragic themes: Timomachus 
of Byzantium, who probably lived in the second century BC.27 Besides 
paintings (resp. a painting) of Orestes and Iphigeneia in Tauris,28 Pliny and 
others29 attest pictures of Ajax and Medea, which won great public fame, 
because Caesar bought it for the enormous prize of 80 talents and displayed 
it in the temple of Venus Genetrix.30

In both cases – for his Ajax as well as for his Medea – Timomachus 
had chosen a so-called ‘fruchtbaren Augenblick’ or ‘pregnant moment’ of 
the Sophoclean and respectively Euripidean tragedies: In the case of the 
Ajax, the scene in which the hero, having slaughtered the cattle belonging 
to the victorious army, is sitting in his tent, exhausted and brooding, and 
considers suicide;31 and in the case of the Medea the famous monologue 
in which Medea brings herself to kill her children.32 No less than nine 
epigrams describe – in ever new formulations – the antagonism between 
her motherly love and the desire for revenge, between wrath and pity, wild 
glances and tears.33 They praise Timomachus for having chosen – as in his 
painting of Ajax – not the tragic deed, but the moment of decision and thus 
having avoided to stain his hand and brush with blood. 

The literary testimonia suggest that Timomachus’ painting of Medea 
belonged to the most important artworks of antiquity, and this is confi rmed 
by the rich history of its reception and transformation not only in Pompeian 
wall painting from Pompeii and Herculaneum,34 but also in Roman imperial 
sculpture. The Medea statue, which Callistratus praises enthusiastically, 
may be fi ctitious,35 but we happen to have several provincial statues and 
statuettes of the 2nd and 3rd centuries AD.36

27 The date of Timomachus is uncertain. Pliny (NH 35. 36) takes him as contem-
porary with Caesar, but it is much more likely that he lived already in the fi rst half of 
the third century, as Lippold suggests (G. Lippold, “Timomachos [5]”, RE 6 [1936] 
1292–1294; cf. also E. Simon, “Die Typen der Medeadarstellung in der antiken Kunst”, 
Gymnasium 61 [1954] 203–227) or in the second century BC.

28 Plin. NH 35. 136; it is possible that the picture showed the famous Euripidean 
anagnorisis, but the syntax of Pliny’s statement suggests that he talks about two sepa-
rate paintings.

29 e. g. Cic. Verr. 4. 135; Ov. Trist. 2. 521–532; Philostr. Vita Apoll. 2. 22.
30 Plin. NH 35. 136 (7. 126; 35. 26).
31 Soph. Aj. 306–326.
32 Eur. Medea 1019–1080.
33 AP 16. 135–140, 143; Epigr. Bob. 53 f.
34 LIMC VI 1 (M. Schmidt), Nr. 8–14; Nr. 12 f. show theatre scenes (Medea with 

onkos-mask).
35 Callistratus, Nr. 13.
36 LIMC VI 1, Nr. 19–22; cf. also the gems (Nr. 15–18) and reliefs (Nr. 23 f.).



243Tragic Themes in Large Paintings  

Timomachus’ Medea and Ajax (and perhaps his picture of Iphigeneia 
and Orestes, which, as Pliny states,37 was equally famous), are the only 
cases, where there can be virtually no doubt about their being inspired by 
the tragedies of Sophocles and Euripides. There was a theatre at Cyzicus, 
where Timomachus lived, and the painter may have been inspired by 
performances, but it is, of course, equally possible that he took his tragic 
themes from reading.

So it is the latest of the great Greek painters – Timomachus – who is the 
fi rst and only one, of whom we can be certain, that he painted central scenes 
of famous tragedies, and it is probably no coincidence that he lived and 
worked in a time, for which the fi rst large paintings with comedy-scenes are 
attested. It is possible that Timomachus had predecessors. For, as we have 
seen, there are many titles of paintings that point to tragic stories, characters 
or scenes.38 But we will probably never know for certain, whether earlier 
painters, such as Timanthes at the end of the 5th century, were inspired by 
a performance or reading of a particular play. Here the New Overbeck, 
helpful as the fi ve volumes hopefully will be, does not allow an answer.

Bernd Seidensticker
FU Berlin

В статье подведены итоги работы над обновленным и расширенным изданием 
знаменитого труда Й. Овербека (завершение этого коллективного проекта ожи-
дается в 2012 г.). Опираясь на литературные свидетельства, автор демонстри-
рует примечательное явление – чрезвычайную редкость отражения сюжетов 
трагедии в античной монументальной живописи.

37 Plin. NH 35. 136.
38 It is interesting that Aeschylus in the Oresteia twice refers to painting: 1. Iphi-

geneia standing out like a central fi gure in a painting (Ag. 241); 2. the Erinyes do not 
look like the Harpyes Pythia has seen in paintings (Eum. 50 f.). But the reference is not 
to paintings of the sacrifi ce of Iphigeneia or of the Erinyes and it is not clear whether 
Aeschylus has large paintings in mind or vase paintings.



Victor Bers244

Victor Bers

THE TRAGIC CHORUS AS A DELIBERATIVE BODY?

With this festschrift we honor Alexander Gavrilov as a distinguished 
scholar and prime organizer of a vigorous équipe of Hyperboreans. But 
I take a particularly personal pleasure in contributing, since A. K. (as I have 
become accustomed to call him) made it possible for me to connect the 
three corners of a personal and professional triangle that began to take shape 
almost exactly one century ago, when my paternal grandmother traveled 
from Riga to St. Petersburg (to her, always “Petrograd”) and enrolled at 
the Bestuzhevski Kursi for women – women were not yet admitted to the 
university. Her teachers included M. I. Rostovtzeff, who eventually made 
his way to Yale, my employer since 1972. I fi rst met A. K. in 1991, when 
he took part in a session of the American Philological Association devoted 
to “Classics in East Europe” organized by Gregory Nagy, the Association’s 
president that year. A friendship immediately took root, and I have found 
A. K. a most gracious xšnoj in St. Petersburg several times since then.

I will here seek to demonstrate, as I have elsewhere, but with different 
specifi c readings as targets, that some Hellenists have mistakenly assimilated 
an aspect of the real world of classical Athens to its tragic drama.1 I start 
with a demonstration, uncontroversial I believe, that the deliberative bodies 
of Athens were heterogeneous in ways participants and spectators clearly 
experienced. Then I remark on an onstage, notional, audience – the tragic 
chorus. My conclusion will be that the basic homogeneity of the tragic chorus 
was incompatible, both in the abstract, constitutional sense, and in terms 
of immediate sensory experience, with the heterogeneity of mass bodies 
of the Athenian democracy. For that reason, among others, the tragedians 
inevitably chose means other than the chorus to depict democratic, or proto-
democratic, procedures. 

Isocrates, advertising (as often) his own craft, termed the deliberative 
process within a single man a sort of rhetorical process,2 perhaps not an 

1 This article substantially reproduces an address I gave at the 2009 FIEC confe-
rence in Berlin. I am very grateful to Nicholas Baechle for his comments.

2 Isocrates, Antidosis 256: met¦ [toÚtou toà] lÒgou kaˆ perˆ tîn ¢mfisbhths…- 
mwn ¢gwnizÒmeqa kaˆ perˆ tîn ¢gnooumšnwn skopoÚmeqa: ta‹j g¦r p…stesin, 
aŒj toÝj ¥llouj lšgontej pe…qomen, ta‹j aÙta‹j taÚtaij bouleuÒmenoi crèmeqa, 
kaˆ ·htorikoÝj m�n kaloàmen toÝj ™n tù pl»qei lšgein dunamšnouj, eÙboÚlouj 
d� nom…zomen, o†tinej ¨n aÙtoˆ prÕj aØtoÝj ¥rista perˆ tîn pragm£twn dialec-
qîsin.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



245The Tragic Chorus as a Deliberative Body?  

entirely absurd claim. Aristotle comes close to saying that rhetoric vanishes 
in symbouleutic deliberation or if only one man is judging,3 and for once 
the philosopher might be further from the mark than his vain, intellectual 
inferior. Only in an imaginary world or a despotism masquerading as some 
form of democracy do political assemblies or juries often reach unanimous 
decisions: A. K. may recall votes taken by the Supreme Soviet. In the 
™pit£fioj, Thucydides makes Pericles attribute an astonishing comity 
to the Athenians’ dealings with each other,4 but he is speaking not of 
deliberative bodies, but of the temper of daily life, and the fundamentally 
Panglossian genre of ™pit£fioi demands unqualifi ed, even incredible, 
praise of the city. By contrast, Athenians came to courts and assemblies 
fully expecting confl ict. Obviously, principals in the ¢gèn were there to 
argue, but there were also bound to be disagreements, often expressed 
in shouts, among the men present to cast votes, and even among the 
spectators.5 Historians and writers on rhetoric seldom address defi ciencies 
in the ÐmÒnoia of deliberative bodies; rarer still is their advice on how to 
cope with a heterogeneous audience. Members of the élite, these writers 
evidently found detailed attention to unruly crowds distasteful, and the 
practical challenge posed by the heterogeneity of the Ôcloj intractable. 

It is worth referring to a few well-known scraps of explicit evidence 
before moving on to the indirect. Thucydides’ account of Cleon’s speech 
in the Mytilene debate (3, 38, 6) refers to a portion – presumably it was 
a majority – of Athenians in attendance at the ™kklhs…a who lacked the 
capacity to address the meeting. In the debate on the Sicilian expedition, 
Thucydides represents Nicias as appealing to the older citizens (6, 13, 1; 
24, 4). In the Phaedrus Plato has Socrates claim that all sentient beings 
above the level of animal retain some memory of reality from their souls’ 
brief ride in the region above the fi rmament, and that successful rhetoric 
is guided by knowledge of the soul.6 Aristotle’s advice in the Rhetoric 
is directed to speakers, but in a long section of Book II he comes close 
to explicit acknowledgment of differences within the audience: “One 
great advantage that a speaker fi nds in maxims stems from the want of 

3 Rhet. 1354 b 29 – 1355 a 1, but cf. 1414 a 11–14.
4 2, 37, 2: ™j t¾n prÕj ¢ll»louj tîn kaq' ¹mšran ™pithdeum£twn Øpoy…an, oÙ 

di' ÑrgÁj tÕn pšlaj, e„ kaq' ¹don»n ti dr´, œcontej, oÙd� ¢zhm…ouj mšn, luphr¦j 
d� tÍ Ôyei ¢cqhdÒnaj prostiqšmenoi.

5 V. Bers, “Dicastic thorubos,” in P. Cartledge and D. Harvey (eds.), Crux (London 
1985) 1–15; A. Lanni, “Spectator Sport or Serious Politics? oƒ periesthkÒtej and 
the Athenian Lawcourts,” JHS 117 (1997) 183–189; J. Tacon, “Ecclesiastic Thorubos: 
Interventions, Interruptions, and Popular Involvement in the Athenian assembly,” G&R 
(Second series) 48 (2001) 173–192. 

6 All humans have, at least, beheld t¦ Ônta: Phaedrus 249 e 4 – 250 a 2. Rhetoric 
as soul directed: Phaedrus 270 a – 271 d. 



Victor Bers246

intelligence in his hearers, who love to hear him succeed in expressing as 
a universal truth the opinions that they hold themselves about particular 
cases” (1395 b 1–3). Since Aristotle has already said (1395 a 3) that “the 
use of maxims is appropriate only to elderly men,” he must have supposed 
that older men in the audience would react differently from younger men. 
Advising on the use of enthymemes, Aristotle remarks that “educated men 
lay down broad general principles; uneducated men argue from common 
knowledge and draw obvious conclusions.”7 Aristotle nowhere suggests that 
there exist deliberative bodies highly uniform in respect of age, experience, 
and intelligence. 

But of course we do not need to rely on discursive treatments of 
rhetoric in estimating the uniformity of juries and assemblies. The rules 
governing attendance virtually guaranteed there would be a mixture of 
economic interests and ages. The boul» and dikast»ria admitted citi-
zens thirty years of age and older; minimum age for the ™kklhs…a 
was eighteen. The institution of ecclesiastic pay in the 390s must have 
attracted a greater portion than before of men for whom a few obols 
were not be neath contempt.8 The poor predominated in both bodies, but 
“predominated” does not mean “monopolized,” and chances are good that 
a mixture of economic profi les was common. The geographical distribution 
of ecclesiasts and dicasts from across Attica is much harder to determine, 
and its infl uence on voting quite obscure in normal circumstances: enemy 
occupation of one’s farm could be expected to powerfully infl uence 
a citizen’s vote, but normally the issue at hand would have lacked that sort 
of differential impact. Still, it must have made some difference that juries 
and assemblies were not entirely dominated by residents of the ¥stu, the 
large size of Attica notwithstanding.9

Aside from more or less persistent age and wealth differences among 
ecclesiasts and dicasts, there must have also been random difference among 
Athenians assembled to vote on matters of great importance. Cleon’s scolding 
of the Athenians as qeataˆ m�n tîn lÒgwn, ¢kroataˆ d� tîn œrgwn might 
be Thucydides’ own highly tendentious formulation (3, 38, 34), not Cleon’s 
own words, but we meet similar complaints in a fi ctional speech, Gorgias’ 
Defense of Palamedes (DK B 11 a 22–23) and in Demosthenes (4, 46–47). 
Law court speakers often ask jurors acquainted with a man involved in 

7 “We must not, therefore, start from any and every accepted opinion, but only from 
those we have defi ned – those accepted by our judges or by those whose authority they 
recognize; and there must … be no doubt in the minds of most, if not all, of our judges 
that the opinions put forward really are of this sort” (Rhet. 1395 b 30 – 1396 a 2).

8 M. H. Hansen, The Athenian Assembly (Oxford 1987) 46–48.
9 At Plato (or [Plato]) Alcibiades II 114 b 6 ff., Socrates makes the dubious argu-

ment that persuasion of one ecclesiast and of all ecclesiasts is a single activity. 



247The Tragic Chorus as a Deliberative Body?  

a case to communicate their knowledge to other jurors.10 Differences of 
opinion and point of view make for boisterous meetings, and my guess is 
that an Athenian associated deliberation in popular courts with contentious 
uproar. More optimistically, making explicit reference to audiences at 
non-political events, Aristotle (Politics 1281 b 7–11) compares a mass of 
men judging to a sort of composite being: “…each part of the crowd can 
have a portion of excellence and wisdom, and as the crowd of assembled 
men becomes one man, with many feet and hands, so it can become in 
respect of moral character and understanding. Therefore the crowd actually 
judges musical and poetic works better; various men have various parts [of 
understanding], all together have all parts.” This multiplicity of perception 
and reaction was also likely to have been manifested in a spectrum of 
disparate facial expressions, gestures, and sounds.

The most persistently puzzling component of Attic tragedy, the chorus, 
a sine qua non even after the suppression of the democracy and the 
replacement of amateur coreuta… by professionals, is by contrast with real 
deliberative bodies, a fundamentally homogeneous quasi-audience. The 
chorus’s own rhetoric, its performance technique, and its own susceptibility 
to the rhetoric given the actors, rule out, as I see it, some readings of tragedy 
currently enjoying wide acceptance. The chorus’s function was a matter of 
explicit controversy at least as far back as Pratinas TGF 3, and the topic 
makes very brief, (and contradictory) appearances in the prescriptive 
remarks of Aristotle’s Poetics (1456 a 24–27) and the pseudoaristotelian 
Problemata (922 b 26). Changes in the style and magnitude of this 
component of tragedy are of course manifest in the texts. The chorus has, 
moreover, been brought into the enduring debate over the relation of tragedy 
to politics and to ritual, a controversy kept heated to a vigorous boil among 
Anglophone, or at least Anglographic, scholars. I cite (without the clutter 
of bibliographical detail) well-known recent publications by, inter alios, 
C. Calame, S. Goldhill, J. Griffi n, John Gould, P. Rhodes, Peter Wilson, 
S. Scullion, and F. Budelmann, and long before them, by the Cambridge 
ritualists, Pickard-Cambridge, and T. B. L. Webster, who in his revision 
of Pickard-Cambridge’s Dithyramb, Tragedy, and Comedy fathered the 
notorious volte face on its author. 

From our earliest to our latest attestations, the chorus is protean and 
frustrates easy generalization. One feature, however, appears stable 
throughout, from the Persians to the last plays of Sophocles and Euripides, 
and perhaps even the Rhesus, deviant as that play is: the chorus is a body 
that, by defi nition and in fact, sings and dances as a group, or as group 
that (infrequently) divides for short intervals. I have in mind the chorus 
per se, singing and dancing, not, for instance, the single trimeter lines that 

10 Bers (n. 5) 12.



Victor Bers248

the twelve coreuta… of the Agamemnon speak to express their individual 
opinion when they hear Agamemnon screaming from inside the palace,11 nor 
the korufa‹oj speaking trimster. Although there has been much relevant 
work in the forty years since its publication, M. Kaimio’s monograph12 
remains the defi nitive statement on the collectivity and individuality of 
the choral group. In Aeschylus, she writes, “The chorus is represented as 
a very homogeneous mass,” and “Aeschylus’ usage of the number refl ects 
the function of the chorus as the community surrounding the actors and 
feeling the consequences of the actors’ behavior and decision” (p. 240–
241). Feeling consequences, I would stress, does not in itself constitute 
making important decisions. In Sophocles, “Each member of the chorus 
is an individual, but the reactions of these individuals in the situations of 
the drama are homogeneous” (p. 243). Kaimio does use the word “hetero-
geneous” to describe Euripides’ chorus, but immediately adds impor tant 
qualifi cations: “[T]he feelings expressed by the chorus more often refl ect 
the feelings of the actors than characterize the chorus as human beings 
capable of an independent way of thought” (p. 244). She goes on to remark 
that “If the poet wishes to express the different reactions and opinions of 
different people, the conventional chorus of drama is not the vehicle best 
suited to this purpose” (p. 245). Where there are differences within the 
chorus, we should add, they are far from signifi cant in their effect on the 
plot.13 Finally, Kaimio observes (p. 245–246) that Euripides “points to the 
new era of ™mbÒlima,” a shift, in my view, tantamount to a deracination of 
the chorus as an organic part of the tragedy in the enactment of a màqoj.

Two recent contributions relevant to my theme deserve attention. In 
“Deianeira Deliberates,” Edith Hall describes the boul» as a government 
organ unremittingly at work, and she points out that the bouleuta… currently 
in offi ce are reported to have “sat together in privileged seats at the front of 
the theatre to watch characters like Deianeira attempt deliberation.”14 Then 
she adds, “But the tragedians’ interest in the mechanics and psychology of 
decision-making was perhaps fed even more by the real-life experience of 
their Athenian citizen spectators in a place where they were always entitled 
to gather and not only deliberate but decide on policy – the Assembly.” 

11 Aeschylus, Agamemnon 1346–1371. 
12 M. Kaimio, The Chorus of Greek Drama within the Light of the Person and 

Number Used, Commentationes Humanarum Litterarum 46 (Helsinki 1970). Summary 
at 239–247.

13 In his work devoted to the Euripidean chorus, M. Hose offers this generalization: 
“Der tragische Chor agiert stets en bloc, er stellt eine homogene Gruppe dar” (Studien 
zum Chor bei Euripides I, Beiträge zur Altertumskunde 10 [Stuttgart 1990] 16).

14 “Deianeira deliberates: precipitate decision-making and Trachiniae”, in S. Gold-
hill and E. Hall (eds.), Sophocles and the Greek Tradition (Cambridge 2009) 69–98, 
esp. 91–92.



249The Tragic Chorus as a Deliberative Body?  

She then describes Deianeira’s catastrophic deliberations in Sophocles’ 
Trachiniae as akin to the dusboul…a of the ™kklhs…a disparaged by 
Cleon in the Mytilene debate. Hall’s reading links an individual character’s 
experience to the process of large decision-making groups (her phrase: “fed 
by real-life experience”), an interpretive step that prompts me to raise some 
questions: Given the gestalt of Attic tragedy, an amalgam inter alia of the 
visual, the musical, and the specifi cally linguistic, would a citizen be likely 
to think – even preconsciously – of the chorus as a stand-in, not just for 
his own democratic city in a general sense, but for its organs, the boul», 
™kklhs…a, dikast»ria? Would he agree, if asked, that a mimēsis of those 
bodies’ collective activities had been achieved, or at least attempted, by the 
chorus? Hearing and watching Deianeira, would he recall gruesomely bad 
decisions dictated by emotions in the ™kklhs…a, or rather would he think 
of disasters in his own or other’s households? My answer: predominantly, 
and perhaps only, the latter. Hall attributes signifi cance to the seating 
arrangement in the Theater of Dionysus: the boul» seated as a body, up 
front and relatively close to the orchestra and playing area. Now, I am 
generally skeptical of interpretations that connect experiences that on 
their face involve experiences far more different than alike, but if seating 
matters, it must make a difference that the dramatic chorus was, unlike the 
dithyrambic group, not the representative of any one tribe; rather, it was 
drawn – coreuta…, korufa‹oj, trainers, aÙlht»j – from the entire city. 

An article by K. Hawthorne15 has the merit of acknowledging, from 
the outset, an argument put forward by John Gould and others that the 
notion of choral authority is very hard to sustain for a chorus made up 
of women, especially foreign slave women. Hawthorne leaves to one 
side plays with status-marginalized choruses and restricts his argument 
to three Sophoclean plays, the Ajax, Antigone, and Oedipus at Colonus. 
That approach allows him to offer a more credible argument for the chorus 
as a partial stand-in for fully enfranchised Athenian citizens. Hawthorne 
puts it this way: “A free, Greek, male chorus possesses a greater cultural 
potential for physical or political action than the typical marginal chorus, 
and thus it might be expected to own some measure of socio-political 
authority in relation to the characters. Specifi cally, even when silent, such 
a chorus may take on the role of rhetorical audience for the characters who 
act as social performers inside the dramatic world.” In explanation of his 
term “rhetorical audience,” he writes that it is “an observer of words and 
action, but in fact the reason for those words and actions… [A]s characters 

15 K. Hawthorne, “The Chorus as Rhetorical Audience: A Sopohoklean AGÔN 
Pattern,” AJPh 130 (2009) 25–46. I wish to acknowledge Prof. Hawthorne’s response, 
per litteras, to the use I made of his work in my FIEC lecture. I hope to explore our 
difference of opinion at greater length in future work.



Victor Bers250

in tragedy maneuver and pursue their discursive goals, they may not only 
argue about issues among themselves, but also perform to the members of 
the chorus as present representatives [my emphasis] of the community. Thus 
through the choral presence, a playwright can create a mimēsis of public 
performance dynamics, versions of which were seen and felt in Athenian 
political life in the Assembly and the courts, where a relatively few vocal 
actors played out their confl icts before, to, and through the medium of 
a watching public.” (27–28). Hawthorne’s is a promising approach, but 
I believe there are obstacles to accepting it, at least as the basis of a general 
description of the chorus.

Commenting on the Ajax, Hawthorne makes keen observations on the 
quarrel of Teucer and Menelaos, but being a scrupulous scholar, he notes 
(p. 31) the chorus’ discomfort with being invited to “rebuff” Menelaus, and 
that the chorus scolds Teucer for his biting words. We are hearing, I would 
say, a notably diffi dent vox populi. In any case, we must not forget that the 
issue of burial is at the end resolved by a single Greek leader, Odysseus. The 
chorus of the Antigone might seem to have a male chorus closely resembling 
a sovereign citizen body, even though the men are Thebans, not Athenians – 
not even Salaminians. Still, Hawthorne could argue that the chorus’ words 
in the parodos suggest a formal consultation with, if not an Athenian 
™kklhs…a, at least a gerous…a: Creon has, I note, summoned a gerÒntwn 
lšschn (160). In his Lexicon Sophocleum,16 F. Ellendt glosses lšsch as 
¢gor£ or sunšdrion, terms at least not incompatible with the notion of 
authentic deliberation. But the chorus are timorous in Creon’s presence 
(509) until he asks their advice, some fi ve hundred lines later (1099), a very 
long time in a tragedy, and of course too late to avert the catastrophe. In 
the Oedipus at Colonus Sophocles uses a chorus that, like the chorus of 
the Antigone, deviates from the Athenian assembly in consisting only of 
old men; still, the Athenian setting might have suggested, or reinforced, the 
audience’s impression that the chorus resembled the ™kklhs…a of the real 
city. It might bolster Hawthorne’s argument that Oedipus address the group 
as ¥ndrej tÁsde dhmoàcoi cqonÒj (1348), and perhaps dÁmoj is an oblique 
allusion to the word in its technical sense as a synonym for ™kklhs…a. As 
Hawthorne observes, the old men attempt physical intervention to rescue 
Antigone from Creon, but members of the real deliberative bodies of the 
city are never reported as doing any such a thing. Most important, the chorus 
not only defers to Theseus, but are told that he was the sole witness of the 
apotheosis and that he knows things that are to be passed on only to a chain 
of individuals, not to the city at large (1530–1532). By implication, no man 
outside that chain will ever be able by force of peiqè in the democracy of 
the distant future to extract the full story. Thus even in Hawthorne’s three 

16 Editio Altera Emendata (Berlin 1872).



251The Tragic Chorus as a Deliberative Body?  

examples, the strongest to be found in extant tragedy, the playwright locates 
authority far from the proposed “rhetorical audience.” 

We should also consider how the dramatic tradition affects audience 
expectation. The Aeschylean precedents point to a wide gap between the 
chorus and political sovereignty, though the playwright has teased the 
Athenians with allusions to democracy. The Suppliants has an astounding 
anachronism: the Argive king defers to a citizen assembly, but that body 
is not depicted on stage. Its vote is, remarkably, unanimous (607),17 
but the audience knows that fact only from a narrator. In his article, 
“Aeschylus, the Past and the Present,” P. Vidal-Naquet rightly insists 
that in the Suppliants of Aeschylus “the chorus cannot be said to present 
the people.”18 In Haw thorne’s best example, the Oedipus at Colonus, the 
chorus is, as Vidal-Naquet points out in another article, “a fraction of 
the political assembly,” and Theseus “is careful to make that distinction.”19 
We may add that Creon names the Areopagus as the Athenian body with 
the authority to reject a parricide (947–949). These are all signifi cant in-
stances of constitutional precision. The point would not be lost on Athenian 
citizens in the audience.

Another reason for my skepticism about linking the tragic chorus to 
Athenian courts, Council, or Assembly is the persisting heterogeneity of 
truly democratic political and judicial bodies. In Homer, the massed voice 
of the army shouts its assent, and when there is dissidence in ranks, it 
takes the unlovely form of Thersites (the earliest voice of the proletariat in 
Soviet accounts), who speaks without the scepter in his hand, hence without 
authority to speak. The opinion of the Spartan assembly was determined 
boÍ kaˆ oÙ y»fJ (Thuc. 1, 87, 2). In Athens under the radical democracy, 
things were different. The sovereign Athenian dÁmoj consisted of individual 
pol‹tai who, when they went to see tragedy, could not have perceived the 
chorus in performance as it sang in near or perfect unison and danced in 
patterned movement as a plausible mimēsis of its own deliberative bodies. 
The tragic poets could grant their choruses neither the freedom of effective 
polyphony nor the authority to decide an outcome – unless its deliberation 
was offstage and later reported, which never happens.20 

17 See H. F. Johansen and E. W. Whittle, Aeschylus: The Suppliants (Copenhagen 
1980) ad loc. 

18 English translation by J. Lloyd in P. Vidal-Naquet, Myth and Tragedy (New York 
1990) 249–272, esp. 257. 

19 “Oedipus Between Two Cities”, in Vidal-Naquet (n. 18) 338–339. In my opi nion, 
Vidal-Naquet stumbles in describing Theseus as the “King-cum-Ecclesia.” I would call 
him a king whom no collective body would think of opposing. 

20 Vidal-Naquet took the unanimity of the offstage Argive assembly as normative 
for tragedy, the genre that, as he puts it, “expatriates” political confl ict, whereas he 
treats the divided vote in the fl edgling Areopagus as an apparent anomaly (333). I think 



Victor Bers252

Now I return to Aristotle’s image of a body of men, passing judgment 
en masse and to what we know of Athenian collective behavior. Whether 
each member of the composite votes, as at political and judicial meetings, 
or reacts to the performance at a competitive musical event where a very 
small subset serves as judges, we have a heterogeneous, often boisterous, 
collection of men. This is an aspect of group dynamics that, I submit, 
made a strong, often repeated, impression on the audience’s senses and its 
interpretation of the staged action. We need to be cautious in identifying 
cues apparently bridging the real world and the world of art in the absence 
of clear corroborating signals. To be sure, the chorus hears, and sometimes 
remarks, on words meant to persuade. But in my opinion the adult male 
citizens of the Athenian democracy refl exively distinguished characters 
or groups with authority to decide from those lacking that authority. They 
would be attentive to explicit statements on issues of authority when the 
tragic authors put them into the mouths of trustworthy characters, like 
Theseus. Moreover, they knew very well the style in which their deliberative 
bodies responded to arguments and the chorus’ sharp divergence from that 
mode. I conclude – and hope that A. K. will agree – that they would have 
rejected the notion that the tragic chorus was a stand-in for their Council, 
courts, or Assembly.

Victor Bers
Yale University, New Haven

Автор полемизирует с попытками современных ученых усмотреть в хоре гре-
ческой трагедии более или менее прямое отражение афинского народного 
 собрания или Совета в процессе принятия решений. В статье указывается на 
гетерогенность представительных органов демократии в противоположность 
однородному составу трагического хора.

he has it backwards: the Argive assembly is the anomaly. But I must acknowledge that 
our body of evidence for voting assemblies in tragedy is extremely small, since the 
playwrights located virtually all of the plays we know about in illo tempore and needed 
to swerve from too close a resemblance to contemporary political forms. Another off-
stage report of an ™kklhs…a, in Euripides’ Orestes, is marked by strong disagreement 
among speakers and, evidently, a less than unanimous vote (944). 



253Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 

Christoph Eucken 

MONARCHIE UND DEMOKRATIE 
IM OEDIPUS COLONEUS 

Das als Ideal dargestellte Königtum des Theseus im Oedipus Coloneus 
wird in der Forschung ganz verschieden verstanden. Manche sehen in ihm 
eine Monarchie,1 andere hingegen das Führertum in der Demokratie,2 oder 
deren Repräsentation in der Gestalt des Theseus selbst.3 Die Annahme 
scheint schwierig, dass der Dichter die geltende politische Gesamtordnung 
zum Problem gemacht hat. Eine nähere Betrachtung zeigt jedoch in einer 
breit angelegten Behandlung des Verfassungsthemas die Begründung einer 
neuen Staatlichkeit.

1 D.-A. Kukofka,“Sophokles: Oidipus auf Kolonos. Eine Interpretation”, Gym-
nasium 99 (1992) 107 f.; Th. A. Szlezák, “Sophokles oder die Freiheit eines Klassikers”, 
in: E. Pöhlmann, W. Gauer (Hgg.), Griechische Klassik (Nürnberg 1994) 83–85; 
J. Grethlein, Asyl und Athen. Die Konstruktion kollektiver Identität in der griechischen 
Tragödie (Stuttgart – Weimar 2003) 271–273; J. P. Wilson, The Hero and the City. 
An Interpretation of Sophocles’ Oedipus at Colonus (Ann Arbor 1997) 198 f. bemerkt‚ 
‘a distinctly antidemocratic fl avor’, möchte Sophokles aber nicht als Monarchisten 
verstehen; für J. Beer, Sophocles and the Tragedy of Athenian Democracy (Westport, 
CT 2004) 167 f., ist Theseus ein Aristokrat und kein demokratischer Führer.

2 M. W. Blundell, “The Ideal of Athens in Oedipus at Colonus”, in: A. H. Sommer-
stein et al. (Hg.), Tragedy, Comedy and the Polis (Bari 1993) 300–302, 306; G. Ugolini, 
“L’ immagine di Atene e Tebe nell’ Edipo a Colono di Sofocle”, QUCC N. S. 60 (1998) 
36, 44, 51 f.

3 P. Vidal-Naquet, “Oedipe entre deux cités. Essai sur l’ Oedipe à Colone”, in: 
J.-P. Vernant, P. Vidal-Naquet, Mythe et tragédie II (Paris 1986) 187: “...Thésée, ce 
roi-Ecclêsia, cette incarnation de la souveraineté populaire...”; S. Mills, Theseus, Tra-
gedy and the Athenian Empire (Oxford 1997) 170: “They (the Chorus) represent the 
Athenian democracy when Theseus is absent, while Theseus himself represents the fi -
nest qualities of the democracy when he is present”; H. J. Walker, Theseus and Athens 
(Oxford 1995) 171 f., sagt zunächst zwar, dass Theseus kein Demokrat sei, sondern 
eine höhere Autorität verkörpere, deren Ansprüchen das Volk im Stück gehorchen 
müsse, fi ndet dann aber doch, dass Sophokles seinen Helden nicht von der demokra-
tischen Stadt des 5. Jh. distanziere, vielmehr dass diese durch ihn repräsentiert werde; 
A. Markantonatos, Oedipus at Colonus (Berlin – New York 2007) 13, 20 f., verteidigt‚ 
‘the profoundly democratic consciousness’ des Dichters. – Nach G. Donini, “Sofocle 
e la città ideale”, ASNSP, Classe di Lett. e Filos. III, 16 (1986) 449–460, ist das im OC 
gezeichnete Herrscherideal ein im wesentlichen menschliches Vorbild, welches dazu 
dient, die Moral der athenischen Mitbürger im Krieg zu stärken (460).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Christoph Eucken 254

Das Thema wird im Eingang des Dramas exponiert. Oedipus, eben in 
Kolonos angelangt, erkundigt sich bei dem ‘Fremden’ (66–69):

Oi. ¥rcei tij aÙtîn À 'pˆ tù pl»qei lÒgoj;
Xe. ™k toà kat' ¥stu basilšwj t£d' ¥rcetai.
Oi. oátoj d� t…j lÒgJ te kaˆ sqšnei krate‹;
Xe. Qhseàj kale‹tai, toà prˆn A„gšwj tÒkoj.

Die Frage des Oedipus, ob in Attika eine Monarchie oder eine Demo-
kratie bestehe, setzt die Möglichkeit beider Verfassungsformen in dieser 
Welt voraus und nimmt der Auskunft, dass Theseus der regierende Kö-
nig sei, die Bedeutung eines selbstverständlichen Anschlusses an die 
Tra dition.4 In ihr enthalten ist die Ablehnung der entgegengesetzten 
Version, die Euripides zuvor in den Hiketiden entwickelt hat. Dort ist 
Theseus Begründer und Vorsteher der Demokratie und damit – wie bei 
Sophokles als König – der vorbildliche Staatsmann, der sich auch in einer 
vergleichbaren Rettungsaktion für Hilfesuchende gegen die Thebaner be-
währt. Die Gemeinsamkeit erstreckt sich auch auf das hier angeschlagene 
Verfassungsthema: Theseus verteidigt bei Euripides die Demokratie in 
einem elaborierten Redekampf (403–455) gegen den Herold des mo-
narchisch regierten Theben. Sophokles wird die Gegenüberstellung der 
beiden politischen Entscheidungsformen in diesen zwei Staaten aufneh-
men, sie aber in gestalthafter, nicht in diskursiver Form durchführen. 
Gegen die Hiketiden kündigt sich somit hier, zentriert um dieselbe Gestalt, 
ein Agon mit grundsätzlich gleicher Fragestellung an. 

Auffallend ist der ungewöhnliche Ausdruck für Demokratie ™pˆ pl»qei 
lÒgoj5 mit dem variierenden Anklang in der Kennzeichnung monarchi-
schen Herrschens lÒgJ te kaˆ sqšnei.6 Die Hervorhebung von lÒgoj 
in je verschiedener Verbindung und Bedeutung7 weist auf den besonderen 
 Gesichtspunkt in der folgenden Auseinandersetzung voraus.

Oedipus erwartet Theseus, zunächst aber trifft er auf demokratische 
Strukturen. Der Koloneer, der ihn ‘nicht ohne die Polis’ (pÒlewj d…ca 
47 f.) aus dem Eumenidenhain wegweisen will, geht zu “den Demotai hier, 

4 In dieser Weise versteht Grethlein (o. Anm. 1) 288–290, das Bild der Monarchie, 
in dem somit keine Stellungnahme gegen die Demokratie enthalten sei. 

5 LÒgoj erklärt das Scholion mit „scÚj, Bonitz hat danach kr£toj konjiziert (auf-
genommen in der Ausg. von Schneidewin – Nauck [Berlin8 1883]).

6 Vgl. J. C. Kamerbeek, The Plays of Sophocles. Commentaries VII (Leiden 1984) 
33 zu v. 68.

7 LÒgoj ist für sich kein Ausdruck für Demokratie, so dass der Gebrauch des Be-
griffs zur Beschreibung monarchischer Herrschaft eine Mitsprache des Volkes bedeu-
ten würde, wie P. Easterling, “Constructing the Heroic”, in: C. Pelling (Hg.), Greek 
Tragedy and the Historian (Oxford 1997) 34, meint; vgl. gegen diese Deutung auch 
Grethlein (o. Anm. 1) 272 A. 47.



255Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 

nicht von der Stadt” (to‹j ™nq£d' aÙtoà m¾ kat' ¥stu dhmÒtaij 78), 
um ihnen den Fall anzuzeigen. “Sie werden entscheiden” (krinoàsi), 
ob er bleiben kann oder nicht (79 f.). Der aus ihnen bestehende Chor 
verfährt dann nach demokratischen Regeln, um Oedipus dazu zu bewegen, 
das Heiligtum zu verlassen. Er erklärt sich bereit, wenn er eine Rede in 
seiner Versammlung vorbringen werde (lÒgon e‡ tin' o‡seij prÕj ™m¦n 
lšscan), dort wo es statthaft ist (†na p©si nÒmoj), ihn anzuhören (166–
169). Und Antigone fordert den Vater auf, gemäß den ‘Bürgern’ zu handeln 
und ihnen zu gehorchen (ð p£ter, ¢sto‹j ‡sa cr¾ melet©n, e‡kontaj 
§ de‹ k¢koÚontaj 171 f.). Sie haben als Kollektiv eine Autorität und 
vertreten mit Selbstbewusstsein die Ansprüche der Polis (184–187).8 Die 
so als formelle Bürgerversammlung eingeleitete Szene zeigt in ihrem 
Fortgang – bei manchen erfreulichen Zügen – die Defi zienzen dieser 
lokalen demokratischen Instanz. Das Versprechen, Oedipus Aufenthalt zu 
gewähren (176 f.), bricht der Chor, als er dem vergeblich Widerstrebenden 
die Wahrheit über seine Herkunft entrissen hat (204–226), und gibt dann 
dafür auch noch eine zweifelhafte rechtliche Begründung (229–236); 
immerhin lässt er sich durch dessen Rede umstimmen, den Entscheid des 
Herrschers abzuwarten (292–295). Für seine kultische Entsühnung ist 
er besorgt (461–506), bedrängt ihn dann aber wieder mit der sinnlosen 
Befragung über seine Freveltaten (510–548). Dem macht glücklich das 
Erscheinen des Königs ein Ende.

Sein Verhalten hebt sich glänzend von dem seiner Untertanen ab.9 
Mit großzügigem Entgegenkommen löst er die Schwierigkeiten, die jene 
Oedipus bereit haben (551–574), die Ungewissheit, ob er im Lande bleiben 
kann, und den Schmerz, sich mit der Schmach seines Lebens bloßgestellt 
zu sehen. Theseus begegnet ihm als Mensch, den ein fundamental gleiches 
Schicksal mit dem anderen verbindet, nicht als Institution, die einen Fall 
zu klären hat. Dazu gehört, dass er den Chor nicht befragt, ihn auch nicht 
zu überreden sucht oder mitbestimmen lässt. Zwar sind die Demoten 
schließlich vom Anliegen des Oedipus, in Kolonos begraben zu werden, 

8 Den demokratischen Charakter des Chors heben hervor: Blundell (o. Anm. 2) 
296–299; Walker (o. Anm. 3) 174–179; Easterling (o. Anm. 7) 34. Grethleins Kritik 
(o. Anm. 1) 272 A. 47, an Walker geht von der zu schmalen Basis der isoliert genomme-
nen Ausdrücke lšsch und ¢b£twn ¢pob£j aus. Die zweite Wendung  besagt allerdings 
nichts über ‘Demokratie’; aber die hier szenisch ausgebreitete Prozedur, in einer lšsch 
von ¢sto… durch Rede und Argument zur Entscheidung über den Flüchtling zu kom-
men, zeugt davon, dass dieser lokale Demos “the closest thing in this play to the normal 
 machinery of Athenian democracy” ist (Walker 177).

9 A. Lesky, Die tragische Dichtung der Hellenen (Göttingen3 1972) 251: “Zu ver-
stehen ist diese bis zur Widerwärtigkeit gesteigerte Partie nur aus der Kontrastwirkung, 
die der Dichter so dem Theseusakt (...), diesem schönsten Denkmal attischer Humani-
tät, sicherte.”



Christoph Eucken 256

überzeugt und wagen eine vorsichtige Empfehlung für ihn (629 f.), aber 
Theseus gibt seine endgültige Zusage, ohne auf ihr Votum einzugehen, 
gemäß den für ihn persönlich geltenden Verpfl ichtungen als Waffenbruder 
des Oedipus und als Herrscher gegenüber dem Schutzfl ehenden, der dem 
Lande und ihm selbst nicht geringen Vorteil bringt (631–641). Es sind 
Gebote frommer Achtung (sebisqe…j 636).10

Auch bei der nachfolgenden Überlassung des Oedipus in den Schutz 
der Koloneer (653; 666 f.) wie insbesondere in der tatkräftigen Abwehr 
der Thebaner wird er sich nicht mit den Bürgern verständigen, sondern 
von sich aus entscheiden (897 ff.). Das Verhältnis von König und Volk 
ist so in dieser ersten dramatischen Entgegensetzung für das ganze 
Drama festgelegt. Auch fi ndet es dabei eine wesentliche Begründung im 
unterschiedlichen Umgang mit dem Wort. Im kultischen Bereich wissen 
die Demoten gege nüber den Eumeniden zu schweigen (130–133), nicht 
aber in der sie überfordernden profanen Erfahrung. Wenn nun Theseus 
über die Bedenken und Ängste des Chores in Oedipus’ Gegenwart dis-
kutieren wollte, würde er diesen aufs Neue verletzen. Er schweigt über 
die mit seinem Schicksal gegebenen Probleme und kann nur als Monarch 
sich damit durchsetzen. Hier ist eine zum Ende hin stärker hervortretende 
Motivverbindung angelegt. 

Diese Darstellung von Herrschaft über ein Volk unterscheidet sich 
markant von der in früheren sophokleischen Dramen. Dort sind die 
Meinungen der Untertanen mitbestimmend für den Herrscher. Der König 
Oedipus überwindet sich, der Bitte des Chors zu folgen, und gibt in der 
Vorstellung, damit gegen sich selbst zu handeln, Kreon frei (OR 668–672); 
in der Antigone sieht sich Kreon in allen falschen Beschlüssen entscheidend 
von ihm gestützt und wird zu spät durch ihn zur Umkehr bewogen (1091–
1114).11 Eine Form demokratischer Legitimierung staatlicher Führung ist 
selbstverständlich anerkannt; die geltende Polisordnung bildet im Ganzen 
noch den unbezweifelten Rahmen. 

Hier aber wird sie im Kontrastbild von Thebens Verfassung zum 
Gegenstand der Kritik. Nach Ismenes Bericht bestehen in dieser Stadt ganz 
andere Verhältnisse als in Athen: Die Oedipussöhne hatten die Herrschaft 
zunächst Kreon überlassen, sie aber dann doch für sich beansprucht. 
Eteokles hat jetzt Polyneikes aus der Stadt vertrieben und dieser rückt 
mit einem Heer aus Argos an, um sie zurückzuerobern (365–381). Als 
ihr Vertreter kommt nun Kreon (396 f.), der sich ebenfalls als Herrscher 
vorstellen wird (850 f.). In Theben regiert nicht unangefochten ein König 

10 Die Konjektur von Lloyd-Jones – Wilson (Oxford 1990): sšbaj qe…j bedeutet 
keine Minderung des religiösen Sinnes. 

11 Vgl. C. Eucken, “Das Drama zwischen Kreon und dem Chor in der Anti gone”, 
Würzb. Jbb. 18 (1992) 77–87.



257Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 

wie in Athen, vielmehr kämpfen drei Prätendenten in wechselnden Al-
lianzen um die Macht. Kreons Auftritt macht einen weiteren Grundzug 
der thebanischen Verfassung im Gegensatz zur athenischen deutlich. In 
seiner Rede, in der er Oedipus auffordert, nach Hause zurückzukehren, 
beruft er sich darauf, dass er “beauftragt” sei, “nicht von einem Einzelnen, 
der ihn gesandt habe, sondern von allen Bürgern” (oÙk ™x ̃ nÕj ste…lantoj, 
¢ll' ¢stîn ØpÕ p£ntwn keleusqe…j 737 f.), und bekräftigt dies mit den 
Worten: “Das ganze Volk ruft dich zu Recht” (p©j se Kadme…wn leëj 
kale‹ dika…wj 741 f.).

Nun ist diese Behauptung sicher insofern falsch, als Kreon und die 
Thebaner Oedipus nicht zu sich nach Hause, sondern in ihre Gewalt 
außerhalb ihrer Stadt bringen wollen. Aber dass das Volk auch nicht der 
Aussendung des Kreon zugestimmt hat, folgt daraus nicht12. Umgekehrt 
wird seine generelle Beteiligung an gesamtstaatlichen Beschlüssen evident 
in der Figur des Kreon selbst. Als der versierte Rhetor, als der er geschildert 
und bezeichnet wird (761 f., 806 f.), repräsentiert er die Welt öffentlicher 
Überredung und ähnelt gerade auch mit seiner zweifelhaften Berufung 
auf das Volk einem Demagogen.13 In dieser Art staatlicher Führung steht 
er Theseus gegenüber, der es grundsätzlich nicht im Sinn hat, sein Volk 
überreden zu wollen. Schließlich wird die Klage des Polyneikes, dass 
Eteokles “die Polis überredet” (pÒlin d� pe…saj) habe, ihn zu vertreiben 
(1295–1298), das Zusammenwirken von Herrscher und Menge in Theben 
bestätigen.14

Aus diesem Verhältnis ergeben sich weitere Probleme. Als Kreon zur 
offenen Gewalt übergeht und Antigone zusammen mit der zuvor gefangenen 
Ismene dem Vater wegraubt, erklärt er, dass er dies, obwohl er Herrscher 
(tÚrannoj) sei, auf Anordnung (tacqe…j) des Vaterlands und der Freunde 
tue (850 f.). Dagegen wird Theseus nachdrücklich ausführen, dass die Stadt 
ihn dazu nicht erzogen habe und nun von ihm eine unverdiente Schmach 
erleide (911–931). Doch gerade auch mit dieser Kritik hat Kreons Anspruch 
einen die politische Struktur Thebens erhellenden Sinn. Alle Herrscher sind 

12 Blundell (o. Anm. 2) 303 f., sieht keinen Grund, die Legitimierung von Kreons 
Aussendung durch das Volk zu bezweifeln; und dass diese auf demokratische Verhält-
nisse, wie sie in Athen bestehen, hindeutet, betont zu Recht Grethlein (o. Anm. 1) 295. 

13 Vgl. Thukydides’ Darstellung des Athenagoras als ‘Prostates’ des Volkes, in 
 dessen Namen er den Machtkampf gegen den staatsmännisch überlegenen Rivalen 
Hermokrates führt (6, 35, 2; 39).

14 Ein Hinweis auf die in Theben institutionalisierte politische Debatte liegt 
wohl auch darin, dass die Söhne des Oedipus ihren Vater “um eines kleinen Wortes 
willen” (œpouj smikroà c£rin) vor der Verbannung hätten bewahren können (441–
444). – D. M. Juffras, Friendship and Faction in Sophocles: Greek Political Thinking 
and the Ajax, Antigone, and Oedipus at Colonus (Diss. Michigan 1988) 128–142, legt 
dar, dass Oedipus’ Verbannung aus Theben mehr politisch als religiös motiviert war. 



Christoph Eucken 258

dort tÚrannoi.15 Der hier sich selbst so bezeichnet, achtet nicht die fremde 
Stadt und den unter dem Schutz der Götter stehenden Oedipus und meint, 
sich dabei als Vollstrecker des höheren Willens seiner Polis hinstellen zu 
können. Seine von ihm selbst zugegebene Hybris (883) richtet sich nicht 
gegen das eigene Volk, sondern in dessen Namen gegen menschliches und 
göttliches Recht. 

Theseus hingegen wird nicht tÚrannoj genannt, sondern basileÚj (67), 
kÚrioj (288), ¹gemèn (289), kra…nwn (862), ¥nax (1130, 1499, 1650, 1759) 
und ko…ranoj (1287, 1759);16 er herrscht über die lokal selbstverwalteten 
Bürger, in deren Namen er niemals spricht, steht aber dabei im ständigen 
Dienst seiner Aufgaben17 und handelt im Bewusstsein schlechthinniger 
Abhängigkeit von der höheren Instanz der Götter.18 Diese Demut, die 
mehr in persönlicher Verantwortlichkeit als in der für seine Untertanen 
maßgebenden kultischen Sorglichkeit besteht,19 verleiht seiner Macht die 
sichere geistige Ausrichtung.20

Dem gegenwärtigen Zustand der Stadt Athen kommt weniger dieses in 
ihre Vergangenheit projizierte Ideal staatlicher Ordnung als das Gegenbild 
im politisch aufgewühlten Theben nahe. Die Ähnlichkeit liegt nicht nur 
in einer Situation von Stasis, schlechten Anführern und mißbräuchlicher 
Rhetorik,21 sondern in der Verfassung selbst. Gezeigt wird zwar nicht 

15 V. 373: kr£toj turannikÒn für die Herrschergewalt in Theben überhaupt; 
v. 419: turann…j und v. 449: turanneÚein für die Herrschaft von Eteokles und Poly-
neikes; v. 851 und 1338: tÚrannoj für Kreon bzw. für Eteokles.

16 Vgl. Ugolini (o. Anm. 2) 42.
17 Exemplarisch sind seine letzten, vom Chor besiegelten Worte (1776): oÙ de‹ 

m' ¢pok£mnein.
18 Diese Haltung tritt in entscheidenden Situationen hervor, bei der Begrüßung des 

Oedipus, bei der er sich mit ihm angesichts der Ungewissheit über den nächsten Tag 
gleichstellt (567 f.), und beim Auszug zum Kampf, in dem er seinem möglichen Tod 
entgegensieht (1040 f.).

19 Pointiert kommt dies nach dem Eingang noch einmal in der Situation zum Aus-
druck, in der er ein Opfer für Poseidon unterbricht, um dem Chor und Oedipus zu Hilfe 
zu eilen (887–890).

20 P. J. Ahrensdorf, Greek Tragedy and Political Philosophy. Rationalism and Reli-
gion in Sophocles’ Theban Plays (Cambridge 2009) 73–82, versucht, Theseus dadurch 
zum idealen aufgeklärten Staatsmann zu machen, dass er ihm fromme Überzeugungen 
abspricht und Handlungen, die sie ausdrücken, als Konzession an die unaufgeklärten 
Untertanen deutet. Damit macht der Autor, ohne sich darüber ganz klar zu sein, das 
Stück zur Posse. Am Ende haben wir im grossen Staatsmann den Schauspieler zu be-
wundern, der so tut, als sei ein übernatürliches Entrückungswunder geschehen (1649–
1655, 1751–1753), während der lebensmüde Oedipus möglicherweise einfach in eine 
Grube gesprungen ist (S. 55 f. m. Anm. 9).

21 Dies ist öfters bemerkt worden: vgl. Blundell (o. Anm. 2) 304 f.; Szlezák 
(o. Anm. 1) 84; Ugolini (o. Anm. 2) 50; M. Altmeyer, Unzeitgemäßes Denken bei 
 Sophokles (Stuttgart 2001) 282; Grethlein (o. Anm. 1) 293–299.



259Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 

eine Demokratie, aber im Bild einer labilen, geteilten und umstrittenen 
Monarchie mit gesamtstaatlicher Beteiligung des Volkes ein wesentlicher 
Aspekt ihres Funktionierens. 

Bei Thukydides ist die Frage, wer in der Demokratie die Prostasie 
innehat, für die Geschichte der Stadt entscheidend. Die dauernde Herr-
schaft des überragenden Perikles führt sie zur Höhe, die Kämpfe der 
einander ebenbürtigen Nachfolger treiben sie in den Ruin (2, 65, 5–13). 
Und so kann der prost£thj geradezu als tÚrannoj erscheinen. Im ne-
gativen Sinn wird Perikles mit diesem Ausdruck in der Alten Komödie 
bezeichnet,22 im positiven hat später Isokrates das ideale Herrschertum 
des Theseus – im Anschluss an Thukydides und dessen Perikles-Bild – 
als turanne‹n im demokratischen Wettbewerb um die ¢ret» defi niert 
(10, 35–37). Bei Sophokles dient das demokratische Element einer 
rechtlichen Entgrenzung der Tyrannosherrschaft, einer – religiös gesehen – 
angemaßten Souveränität.

Neben der kontrastierenden Darstellung von je verschiedenartiger 
Volk sbeteiligung in den beiden Monarchien gibt es eine weitere radikalere 
Problematisierung von Demokratie in der Auseinandersetzung über öffent-
liche Überredung und Debatte. Vorbereitet in der unnötigen und qualvollen 
Befragung des Oedipus durch den Chor wird sie voll ausgeführt in dessen 
Konfrontation mit Kreon. 

Im ersten Redekampf der Beiden wird die Redeweise selbst über die 
inhaltliche Kontroverse hinaus zum Thema. Oedipus hat auf Grund der 
Nachrichten Ismenes das heuchlerische Angebot Kreons, nach Theben 
zurückzukehren, als Versuch durchschaut, ihn in seine Gewalt zu locken. 
Aber in den ersten Worten seiner Entgegnung geht er darauf noch nicht 
direkt ein, sondern ‘zieht ein ganzes öffentliches Wesen und Gebaren an 
das Licht’:23

Oh du, der du dich zu allem erdreistest und wohl aus jeder Sache
mit listigem Kunstgriff eine gerechte Rede herausbringen würdest 

(761 f.).24 

Oedipus sieht in Kreon den perfekten Vertreter der Rhetorik und mit 
seiner Gestalt ist diese Kunst allgemein verworfen: “Im Reden bist du 
groß (glèssV sÝ deinÒj), ich kenne aber keinen Mann, der bei jeder 
Sache gut redet” (806 f.). Hier ist das Ideal der Rhetorik, das eâ lšgein, 

22 Vgl. Kratinos Fr. 258 K.–A.; Telekleides Fr. 45 K.–A. und J. Schwarze, Die 
Beurteilung des Perikles durch die attische Komödie und ihre historische und 
 historiographische Bedeutung (München 1971) bes. 170 ff.

23 K. Reinhardt, Sophokles (Frankfurt a. M. 41976) 220.
24 Konstruktion von lÒgou dika…ou nach Kamerbeek (o. Anm. 6) 116.



Christoph Eucken 260

selbst genannt.25 Es gibt kein Argument oder Gegenbeispiel, wodurch 
die Erkenntnis des Oedipus relativiert würde. Und so erscheint auch 
für das Wesen der Rhetorik exemplarisch der im Folgenden dargestellte 
Übergang zur widerrechtlichen Gewalt, die sie zu decken und vorzubereiten 
bestimmt war.

Eine noch grundsätzlichere Kritik an öffentlicher Debatte enthält die 
zweite Auseinandersetzung Kreons mit Oedipus um die Frage, ob er auf 
Grund der von ihm begangenen Frevel in der Stadt Athen zu dulden sei. Mit 
Anklage und Verteidigung gleicht der Agon einer Gerichtsverhandlung, 
zumal Kreons Bemerkung, dass eigentlich der Areopag zu walten hätte 
(947–949), dessen Autorität evoziert.26 Doch die Szene unterscheidet 
sich in zwei Hinsichten von einem ordentlichen Verfahren. Oedipus wider-
legt Kreons Beschuldigung nicht einfach, sondern klagt ihn ihretwegen an. 
Er wirft sie ihm als ein schamloses (978) und unheiliges (981) Vergehen 
vor, das größer sei als seine unfreiwilligen Freveltaten, denn absichtlich 
führe er böse Nachrede über ihn und seine Mutter (985 f.) in der 
ungerechten Meinung, “jedes sagbare und unsagbare Wort sei schön zum 
Reden” (1000 f.). Dass ihm sein Schicksal nicht vorgehalten werden sollte, 
war schon in der dramatischen Abfolge der Begegnungen mit dem Chor 
und mit Theseus deutlich geworden. So ist das Unrecht dieses ‘Prozesses’ 
offenbar.

Auch führt er nicht zu einem rechtskräftigen Urteil. Dass sich der Chor 
auf Oedipus’ Seite stellt (1014 f.), hat keine weitere Wirkung.27 Theseus 
hat bereits zuvor entschieden, ihn in die Stadt aufzunehmen und seine 
geraubten Töchter aus der Gewalt der Thebaner zu befreien (897–904). 

Die Abwertung gerichtlicher Agonalität zeigt ihre Radikalität im 
Verhältnis zu einer weiteren verfassungsrelevanten Athendichtung, den 
Eumeniden des Aischylos. Der Oedipus Coloneus steht diesem Drama 

25 Aristoph. Nub. 1143; Isoc. 10, 14; 3, 1; als grundsätzliche Kritik an Sophistik 
und Rhetorik deuten diese Szene Kukofka (o. Anm. 1) 111 f. und Altmeyer (o. Anm. 21) 
285–287.

26 B. M. W. Knox, The Heroic Temper. Studies in Sophoclean Tragedy (Cambridge 
1964) 157 f., bemerkt, dass Oedipus sich verteidigt, als stünde er vor dem Areopag; so 
auch N. O. Wallace, “Oedipus at Colonus: The Hero in the Collective Context”, QUCC 
32 (1979) 50; ähnlich Walker (o. Anm. 3) 181.

27 Es ist keine ‘authoritative decision’, wie E. Krummen, “Athens and Attica: polis 
and countryside in Greek tragedy”, in: A. H. Sommerstein et al. (Hgg.), Tragedy, Co-
medy and the Polis (Bari 1993) 199 f., in Verkennung der Funktion der Szene meint. 
Sie dient weniger dem Fortgang der Handlung, als dass sie sie aufhält und eine kritische 
Distanz zu dieser Art von Szene selbst erzeugt. V. Hösle, Die Vollendung der Tragödie 
im Spätwerk des Sophokles (Stuttgart – Bad Cannstatt 1984) 158, gibt dem bei der Cha-
rakteristik des Theseus Ausdruck, wenn er schreibt: “Man hat den Eindruck, dass ihm 
das Ganze, auch Oidipus’ Verteidigungsrede, unbeschreiblich peinlich ist”.



261Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 

insgesamt in Thematik und Bedeutung nahe.28 Ein mit Schuld beladener 
bittfl ehender Flüchtling gelangt nach Athen und fi ndet dort – unter der 
zusammentreffenden Wirkung der ‘Eumeniden’ genannten Rachegöttinnen 
und Apolls – Erlösung von den Folgen seiner Taten; die Stadt erhält 
dabei durch höhere Fügung einen neuen glückverheißenden Status, auf 
politischer Ebene eine Begründung oder Bekräftigung ihrer Verfassung. In 
den Eumeniden zeigt der Prozess über Orests Schuld vor dem von Athena 
eingesetzten Areopag (566–777) exemplarisch das zukunftsweisende 
frieden stiftende Verfahren, unvereinbare Positionen in Rede und Gegenrede 
vorzustellen und durch Stimmenmehrheit entscheiden zu lassen. Die 
Auseinandersetzung zwischen Kreon und Oedipus über dessen Schuld 
weist auf diese mythische Konstitution der klassischen Polis zurück; 
der Bezug wird durch ein leicht abgewandeltes Zitat noch verdeutlicht. 
Nachdem der Chor seine Unterstützung für die Sache des Oedipus kund-
gegeben hat, schließt Theseus die Debatte mit den Worten: ¤lij lÒgwn 
sowie mit der Mahnung, nicht untätig zu bleiben (1016 f.). Athena ruft 
in den Eumeniden nach den Plädoyers der Gegner zur Abstimmung auf 
mit der Begründung: ¤lij tîn lelegmšnwn (674 f.). Die Funktion 
der gleichartigen autoritativen Beendigung der Diskussion ist jeweils 
charakteristisch verschieden. Sie besagt bei Aischylos, dass nunmehr 
genügend Argumente für die Urteilsfi ndung vorliegen, bei Sophokles hin-
gegen – in einem durchaus verallgemeinerbaren Sinn – , dass gehandelt 
statt geredet werden sollte. Die ausdrückliche Bezugnahme unterstreicht, 
dass die sophokleische Darstellung eine Entgegnung auf die aischyleische 
ist und darin grundsätzlichere Bedeutung gewinnt. Angegriffen ist das 
von Aischylos errichtete Paradigma, Konfl ikte in der staatlich geregelten 
Auseinandersetzung kontroverser Logoi zu lösen, und damit das Fundament 
demokratischer Ordnung überhaupt.29 Vorbildlich für das Gemeinwesen 
erscheint demgegenüber die fromme Bereitschaft des Theseus, für den 
fälschlich angeklagten Oedipus zu handeln, die den Segen des zum Heros 
Erhobenen für die Fortdauer der Monarchie bringt. 

28 “Auf einen ähnlichen Zweck” der beiden Stücke hat bereits A. W. Schlegel, Vor-
lesungen über dramatische Kunst und Literatur I (1. Aufl . 1809), in: idem, Kritische 
Schriften und Briefe V (Stuttgart – Berlin 1966) 93–95, hingewiesen; neuerdings hat 
R. Bernek, Dramaturgie und Ideologie. Der politische Mythos in den Hikesiedramen 
des Aischylos, Sophokles und Euripides (München – Leipzig 2004) 129–219, verschie-
dene Bezüge, so auch in dieser Gerichtsszene (187–192), hervorgehoben, sieht in ihnen 
aber mehr eine Vorbildhaftigkeit der Eumeniden für den OC ausgedrückt als eine kriti-
sche Auseinandersetzung mit ihnen.

29 Vgl. Ch. Meier, Die Entstehung des Politischen bei den Griechen (Frank-
furt a. M. 1980) 144–246, würdigt die Eumeniden “als Zeugnis frühen politischen 
 Denkens” (177 ff.), in dem “die Veränderung zur attischen Demokratie...treffend er-
kannt worden ist” (244).



Christoph Eucken 262

Der Blick auf die Tat verdrängt auch deren Rühmung im Wort. Als 
Theseus vom erfolgreichen Kampf zurückkehrt und die Töchter dem 
Vater wiederbringt, gibt er keinen Bericht von den Ereignissen. Seine un-
pathetische Erklärung, Oedipus werde Näheres ja von ihnen selbst erfahren 
(1148 f.), hat im Hintergrund noch eine allgemeinere: “Nicht mit Worten so 
sehr als mit Tun mühen wir uns, das Leben glanzvoll zu machen” (1143 f.). 
So entfällt geradezu programmatisch die in anderen Stücken gegebene 
Darstellung athenischer Heldentaten.30 Man weiß nicht einmal, ob es 
überhaupt zu einem ernsthaften Kampf gekommen ist. Der Verzicht ist eine 
Absage an die enkomiastische Tradition. 

Ein umfassender religiöser und politischer Sinn der Zurückhaltung 
von Rede liegt schließlich in dem feierlichen Auftrag des Oedipus an 
Theseus vor seiner wunderbaren Entrückung durch die Götter, zum Heil 
der Stadt das ‚heilige vom Wort unbewegte Geheimnis’ (¤ d' ™x£gista 
mhd� kine‹tai lÒgJ 1526) seines Grabes zu wahren und so weiterzugeben, 
dass es nur der jeweils nachfolgende ‘beste’ Herrscher erfährt (1518–
1538).31 An diese ihn selbst auszeichnende Verpfl ichtung mahnt Theseus 
noch einmal am Ende des Dramas (1760–1767). Das Gedeihen der Stadt ist 
gegründet auf die Verbindung und Zusammengehörigkeit von Monarchie 
und frommem Schweigen. 

Der Entwurf einer idealen Monarchie im Oedipus Coloneus ist nicht 
als Führungsmodell für die Demokratie entwickelt, sondern in Absetzung 
von ihm. In Athen dient die Gegenüberstellung einer lokal begrenzten 
Demokratie mit der souveränen Selbstherrschaft des Theseus dazu, in der 
religiös und menschlich schwierigen Herausforderung, einen fl uchbelade-
nen Bettler in die Polis zu integrieren, die Überlegenheit einer von 
öffentlicher Debatte absehenden verantwortungsvollen Entscheidung des 
Einzelnen zu erweisen. Umgekehrt liefert die Beteiligung des Volkes an 
der ‘Tyrannis’ in Theben eine Legitimation für deren widerrechtliches 
Handeln. Im Fremdbild der umkämpften Monarchie ist hier das Problem 
der Prostasie in der Demokratie expliziert. Die für Theseus geltende 
höhere Autorität ist nicht das Volk, sondern es sind die Götter, seine 
Leistung liegt nicht in der Kunst des Worts, sondern in der Tat. Dass er 
Überredung vermeidet, ermöglicht die angemessene Reaktion auf das 
ehrfur chtheischende Anliegen des leidenden Oedipus. Das öffentliche 

30 In erster Linie ist an den ausführlichen Schlachtbericht in den Hiketiden des 
Euripides mit dem abschließenden Lob des leitenden Strategen zu denken (650–730), 
im Weiteren auch an den in den Herakliden (799–866). 

31 Altmeyer (o. Anm. 21) 288, bemerkt dazu generell ganz richtig: “Der wohl-
bedachte Gebrauch der Worte bekommt eine eminent politische Dimension”, geht 
aber auf die Verfassungsfrage nicht ein und stellt lediglich fest, dass ‘der Dichter vom 
 demokratischen Diskurs seiner Zeit absehe’.



263Monarchie und Demokratie im Oedipus Coloneus 

Erforschen und Bloßstellen von dessen fraglicher Schuld ist das wirkliche 
Vergehen. Persönliche Zuwendung, großartig exponiert im Ansprechen 
und Verschweigen des Theseus, als er Oedipus begrüßt, steht im Gegensatz 
zu einem verletzenden und falschen öffentlichen Diskurs. 

Diese Kritik an der Demokratie ist fundamental. In ihrer Verhaltenheit 
vermeidet sie gleichwohl den unmittelbaren politischen Appell. Und tat-
sächlich kann sie nicht als Aufruf zur Umgestaltung der Verfassung ge-
meint sein. Sie hat eher den philosophischen Sinn einer grundlegenden 
geistigen Neubesinnung. Aus demokratischer Verfassung und Kultur führt 
sie in die ihr entgegengesetzte Welt. Die individuell verstandene Frömmig-
keit des Theseus, die sich im gerechten Einsatz für Menschen auswirkt, 
wird von der noch stärker kultisch gebundenen Religiosität seiner Unter-
tanen abgehoben. Diese Problemstellung lässt an den Euthyphron von Pla-
ton denken, und die Verankerung von Herrschaft in einem Jenseitsbezug 
und in der Achtung vor dem Unsagbaren an die Politeia. 

Wie tief aber die Ansätze zu dieser völligen Umkehr in der demokrati-
schen Kultur angelegt sind, zeigt auch dieses Drama. Die Absage an 
die verbale Agonalität wird im Agon gegen die literarischen Vorgänger 
verdeutlicht und so gelangt diese in der Darstellung des sie verdrängenden 
neuen politischen und geistigen Paradigmas zu einer letztmöglichen 
Entfaltung.

Christoph Eucken
Bern

В давно занимающем исследователей вопросе о политических импликациях 
образа Тесея в Эдипе в Колоне Софокла (в нем усматривали апологию монар-
хии, лидерства при демократическом режиме и даже самой демократии) клю-
чом к решению, как доказывает автор, не служит прямолинейное сопоставле-
ние власти Тесея с современными Софоклу политическими институтами. 
Важнее то обстоятельство, что благочестивая решимость Тесея дать приют 
изгнаннику берет в трагедии верх и над волей большинства жителей Колона 
и над правителями Фив, в борьбе за власть состязающимися за расположение 
своего народа. Так превосходство ответственного решения одного человека 
оттеняет и недостатки демократической процедуры и засилье демагогов, ха-
рактерные для современных Софоклу Афин. В противоположность более ран-
ним произведениям Софокла Эдип в Колоне предполагает фундаментальную 
критику демократии: не призывая к изменениям государственного устрой-
ства, Софокл вместе с тем изображает мир с ценностями, далекими от демо-
кратических, коренящимися в индивидуальном благочестии. 



Colin Austin 264

Colin Austin 

A BAKER’S DOZEN: THESM. × 12, CLOUDS × 1

I Thesm.

My Oxford edition of the play, jointly produced with Douglas Olson, came 
out in 2004.1 A revised paperback followed in 2009. To the reviews listed 
there in the Addenda p. 351 may be added Jeffrey Henderson,2 Elizabeth W. 
Scharffenberger,3 Walter Stockert.4 Note also that the Groningen fascicule 
of the scholia on Thesm. and Eccl., edited by R. F. Regtuit, fi nally appeared 
in 2007.5 In ZPE Rudolf Kassel devoted a sizeable section of his ongoing 
“Aus der Arbeit an den Poetae Comici Graeci” to a detailed examination of 
our edition.6 The “Nachtrag”7 mentions very briefl y some, but not all, of the 
comments I had made at that time on his survey. I welcome the opportunity 
of presenting them here in full.

2. ¢loîn. Schol. ›wqen (œxwqen R) ™n kÚklJ peri£gwn æj oƒ ™n 
ta‹j ¤lwsi. Kassel, p. 61: “Danach hat Rutherford bÒaj hinzugesetzt, 
besser toÝj bÒaj, wie in Reitzensteins Konjektur bei Phot. a 10298 = Lex. 
Bachm. p. 75, 26 (Sb a 984) ¢loîn: ¢ntˆ toà peri£gwn, æj ¢loîntej toÝj 
bÒaj (statt bÒej), im Scholion vielleicht nur in Gedanken zu ergänzen”. But 
toÝj bÒaj is clearly the wrong case, as peri£gwn is here intransitive:9 
“Daher scheint ¢lo©n von den bÒej, nicht von den ™laÚnontej toÝj bÒaj 
gesagt zu werden”.10 

 1 C. Austin, D. Olson, Aristophanes, Thesmophoriazusae (Oxford 2004).
 2 J. Henderson, CR 56 (2006) 28–30.
 3 E. W. Scharffenberger, AJP 127 (2006) 140–144.
 4 W. Stockert, WS 119 (2006) 319–321.
 5 R. F. Regtuit (ed.), Scholia in Thesmophoriazusas, Ranas, Ecclesiazusas et Plu-

tum, Scholia in Aristophanem III 2–3 (Groningen 2007).
 6 R. Kassel, “Aus der Arbeit an den Poetae Comici Graeci ”, ZPE 154 (2005) 59–67.
 7 Idem, “Nachtrag zu ZPE 154 (2005) 59–68”, ZPE 155 (2006) 22.
 8 [R. Reitzenstein, Der Anfang des Lexikons des Photios (Leipzig 1907) 80.]
 9 See J. Taillardat, Les images d’Aristophane (Paris 1962) § 218.
10 Kaibel, as quoted in my “Textual Problems in Ar. Thesm.”, Dodone 16 (1987) 70 

(for Kaibel’s unpublished commentary see ibid. 67 f.). In the same article I explained 
why Reiske’s ¢lÚwn (which Kassel believes “nicht ganz in Vergessenheit geraten sollte”) 
is simply not on the cards and I also drew attention to Felix Solmsen’s Untersuchungen 
zur griechischen Laut- und Verslehre (Strassburg 1901) 106 n. 2: “Es scheint mir deshalb 
nicht zulässig in diesem ¢loîn ein ganz anderes Verbum zu suchen oder zu ändern.”

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



265A Baker’s Dozen: Thesm. × 12, Clouds × 1

182. to‹j Qesmofor…oij, Óti ktl. Kassel, p. 63: “Nur Blaydes geht 
auf den bei der Angabe der Festtage im Dativ ungewöhnlichen Artikel 
ein, den er so anstößig fi ndet, daß er {to‹j} Qesmofor…ois<in> Óti oder 
-oij Ðti<¾> zu schreiben empfi ehlt”. Blaydes seems to be barking up the 
wrong tree. Our observation p. 117, “Names of festivals normally dispense 
with the article (cf. 558, 834; Av. 1519) unless they are accompanied 
by a determinative phrase (here t»meron); cf. KG I. 445–446, 600”, is 
corroborated by the presence of the article in to‹j Tauropol…oij at Men. 
Epitr. 863 (qualifying pšrusin at 862) and 1119 (qualifying tÒte at 1118). 
Cf. also Plat. Symp. 174 a: cq�j... to‹j ™pinik…oij.

217. 'pidoànai 'mautÕn Dawes (™mautÕn iam Scaliger): didÒnai 
g' auton R. Kassel, p. 59: “Daneben gab es Versuche, mit dem überliefer-
ten Praesens auszukommen, 'pididÒnai g' aØtÕn Toup: 'pididÒn' ™mautÕn 
Din dorf: 'pididÒnai 'mautÕn Bergk”. Why ressurect these “Versuche”, when 
only Dawes’ emendation gives “das hier geforderte Tempus”?11 Cf. 249: 
™peid¾ sautÕn ™pidoànai fqone‹j. Kaibel (see above on 2) wrote in shor-
thand: “Übrigens der Aorist notwendig wegen m»pote, dies einmal nicht”.12

305–309. Kassel, p. 63: “R hat kaˆ t¾n drîsan t¾n ¢goreÚousan t¦ 
bšltista perˆ tÕn dÁmon tîn (tÕn Grynaeus) 'Aqhna…wn kaˆ tÕn tîn 
gunaikîn taÚthn nik©n. Vor t¾n ¢goreÚousan hat eine jüngere Hand 
s. l. kaˆ eingefügt, t¾n hat van Leeuwen gestrichen, wie nach ihm Coulon und 
jetzt Austin – Olson, kaˆ t¾n drîsan <kaˆ> {tÁn} ¢goreÚousan. Bothe 
tilgte t¾n ¢goreÚousan, eher könnte man, durch Sommersteins Cruces 
ermutigt, t¾n drîsan ausscheiden, also kaˆ {t¾n drîsan} t¾n ¢go re Úou-
san t¦ bšltista... nik©n”. In my review of Sommerstein13 I wrote: “306 
drîsan should not be daggered or deleted. drîsan kaˆ ¢goreÚousan 
is an adaptation of the orators’ pr£ttonta kaˆ lšgonta. See Wankel on 
Dem. 18. 57 (p. 361 f.)”.14 The suppression of t¾n drîsan makes the prayer 
lopsided and gratuitously removes a key element in the carefully crafted 
“series of paired and contrasting terms in which Aristophanes works out in 
detail the parallel between the women’s festival and the Ecclesia”.15 Here the 
ritual drîmena are paired and contrasted with the speeches in the assembly.

11 E. Fraenkel, Beobachtungen zu Aristophanes (Roma 1962) 115.
12 For further examples of m» pot' êfelon with aorist infi nitive see Fraenkel 

(n.11) 116 n. 1.
13 [Rev.]: A. H. Sommerstein (ed., tr.), Aristophanes, Thesmophoriazusae, CR 45 

(1995) 432.
14 [H. Wankel, Demosthenes, Rede für Ktesiphon über den Kranz (Heidelberg 

1976).]
15 Joan Haldane, “A Scene in the Thesmophoriazusae (295–371)”, Philologus 109 

(1965) 40.



Colin Austin 266

325. ™nal…ou R. Kassel, p. 59: “e„nal…ou Dindorf, nicht Bentley”. 
It seems that an objective mise au point on the question of attributions is 
called for. As I remarked,16 “the prîtoj eØret¾j of many an emendation 
turns out to be a very elusive bird indeed”. Bentley’s inedita on Thesm. 
were fi rst published by G. Burges,17 “not without mistakes and omissions”, 
as Olson and I record on p. cii of our introduction. In my Dodone article 
I was at pains to demonstrate that “Burges misreports Bentley several times 
and leaves out a fair number of good suggestions, which are now attributed 
to later critics”,18 including e„nal…ou here – jotted down by Bentley before 
Dindorf was born, and long before Brunck printed e„n£lioi in his 1783 
edition – as well as ™xapatîsi<n> at 357, where Bentley anticipated 
Bothe’s Lectiones Aristophaneae.19 In his autograph in the British Lib-
rary Bentley has “l. ein:” at 325 and “leg. sin” at 357. At 364 lšgous' 
too belongs to Bentley, as R’s lšgousin is also the reading of the Suda 
a 3501 and of Grynaeus (ed. Brubach., Francof. 1544, p. 247). To claim, 
as Kassel does, “135 stammt Lukourge…aj statt -g…aj nicht von Dindorf”, 
is to overlook the fact that Lukourge…aj already appears in Dindorf’s 
1825 edition (II, p. 96), the same year as Dobree’s death and eight years 
before the publication of the latter’s Adversaria. See also Prato in his 2001 
“Valla” edition.20 We know that Dindorf started work on the play in 1821 
(see the preface to vol. VIII of Invernizzi’s edition, where à propos of Lys. 
and Thesm. Dindorf announces on p. V “novas ego paro harum fabularum 
editiones”), so he may also have “anticipated” Dobree at 644 todˆ diškuye, 
since in his 1830 edition (II, p. 102) he notes: “correxi quod in libris est 
todˆ d¾ œkuye”, and still claims paternity for the conjecture in his 1837 
edition (III, p. 773). Finally, if Pierson is to be remembered beside Bentley 
at 1194 (Kassel, p. 60), should we not systematically list all the corrections 
fi rst printed by Brunck in 1783 (283 <kaˆ>, etc.) which were much later 
found lurking in Bentley’s unpublished marginalia? We could even try to 
assemble the large number of conjectures made by Porson himself before 
he “cried with delight” when he saw the copy where “the great Aristarch” 
had anticipated him.21

16 Austin (n. 10) 65 n. 1.
17 ClJ 14 (1816) 130–137.
18 Austin (n. 10) 66.
19 F. H. Bothe, Lectiones Aristophaneae (Berolini 1808) 118. See Austin (n. 10) 77.
20 C. Prato, Aristofane: Le Donne alle Tesmoforie (Milano, Fondazione Lorenzo 

Valla, 2001) 22.
21 See the memoir on Porson by H. R. Luard in Cambridge Essays (London 1857) 

153; J. E. Sandys, A History of Classical Scholarship II (Cambridge 1908) 429.



267A Baker’s Dozen: Thesm. × 12, Clouds × 1

326. Kassel, p. 59: “Ñripl£gktouj (Ñrei- R) schon Blaydes”. More 
accurately: “Ñrí̆plagktoi Austin (Ñrí- Blaydes): Ñre…- R”.22

354. t£d' eÜgmata genšsqai. Kassel, p. 64: “Dindorfs <™k> genšsqai 
hätte eine Erwähnunng verdient”. Hardly, as ™k- is out of place here. 
When not used impersonally, as at Pac. 345, where ™kgšnoit' = “may it 
be granted” (cf. Equ. 851), the compound verb always means “to originate 
from”, never “to turn out”. Coulon, Kassel maintains, “muß bei seiner 
editorischen Arbeit sehr müde und schwach geworden sein, als er sich von 
Willems die Änderung von genšsqai in ¢potele‹sqai einreden ließ”. 
Willems had quoted Plat. Rep. IV. 443 b tšleon ¥ra ¹m‹n tÕ ™nÚpnion 
¢potetšlestai,23 so Coulon’s Greek is at least intelligible and is in fact the 
version advocated by Laetitia Parker,24 and now printed by Nigel Wilson 
in the new OCT!25 But R’s genšsqai is perfectly in order (“simplex solum 
aptum est verbum” van Leeuwen),26 as are the two resolved bacchiacs 
in this passage, which safely protect each other (Austin – Olson [n. 1] 
metrical note, p. 168).

398. dr©sai d' œq' ¹m‹n oÙd�n ésper kaˆ prÕ toà / œxesti. Kassel, 
p. 64: “Küsters weithin akzeptierte Änderung ïnper wird auch künftig 
Anhänger behalten, neque enim de modo et ratione, sed de rebus ipsis 
quaeritur (Fritzsche p. 146)”. Fritzsche had misunderstood the Greek, as 
Enger pointed out in his edition:27 “At non est hoc ita intelligendum, nihil 
iam facere nobis licet ea ratione, qua id antea faciebamus, sed nihil iam 
facere nobis licet, ut antea licebat, wir duerfen nichts mehr thun, wie wir 
doch frueher durften, quod etsi non satis accurate dictum est, reprehendi 
tamen neque in Graeca, neque in Latina nostraque lingua potest”. So ïnper, 
though attractive, is not inevitable.

812. e„j pÒlin. Kassel, p. 60: “Der Ravennas hat ™j pÒlin, was im 
Apparat erwähnt werden sollte, da die Schreibung umstritten ist; Dindorf 
setzte vor Konsonant überall selbst contra codices ™j ein”. The problem, 
as the Nachtrag (n. 7) duly acknowledges, was set out succinctly in our 
introduction p. xcvii under the heading Alternative forms and spellings: 

22 As in B. Zimmermann, Untersuchungen zur Form und dramatischen Technik 
der Aristophanischen Komödien III (Frankfurt 1987) 71, referred to in Austin (n. 10) 
21 (cf. Austin – Olson [n. 1] metrical note [14] p. 156).

23 A. Willems (ed.), Aristophane II (Paris – Bruxelles 1919) 550.
24 L. Parker, The Songs of Aristophanes (Oxford 1997) 412.
25 N. G. Wilson (ed.), Aristophanes, Fabulae II (Oxford 2008) 86.
26 Cf. A. Meineke, Vindiciarum Aristophanearum liber (Lipsiae 1865) 152: “eÜg-

mata enim tšlea g…gnetai, non tšlea ™kg…gnetai”.
27 R. Enger (ed.), Ar. Thesm. (Bonnae 1844) 76.



Colin Austin 268

“e„j/™j: R rightly has ™j in the colloquial phrase ™j kÒrakaj (1079–
1082 n., cf. 1226), in paratragedy (1098, cf. 1122), and once in lyric (1149; 
cf. Lys. 786; Ra. 1352). But we restore e„j for ™j at 89, 485, 645, 767 twice, 
812, 951, 954, 1137 as e„j is the standard Attic form used elsewhere in 
R (224, etc.). See further Threatte I. 178. For 657, see note ad loc.”

981 f. œxaire d¾ proqÚmwj / diplÁn c£rin (ca…rein R) core…aj. 
Kassel, p. 66: “Es fehlt ein Hinweis auf den Aufsatz von A. Bierl, Drama 7 
(1998) 27–40.” Our silence was deliberate: why mention a critic who beats 
about the bush for 11 pages before coming up with unmetrischen Unsinn, 
pÒdaj ca…rein (sic) for diplÁn c£rin (p. 38)?28 The “double delight of 
the dance” is explained by us in our note and by Furley and Bremer.29 If 
œxaire “wird nicht erklärt”, that is because we took for granted the meaning 
“arouse, stir up”, as in LSJ ™xa…rw I. 3, where the passage is listed.

1004. ™pikroÚeij. Kassel, p. 67: “Das überlieferte Futur ™pikroÚseij 
versucht Wilamowitz zu verteidigen (als Frage), Kl. Schr. IV 485 (aus dem 
Jahr 1929)”. His “Versuch” was a faux pas, which Coulon rectifi ed at once:30 
“C’est à grand tort que Wilamowitz garde la leçon de R, ™pikroÚseij, dans 
le v. 1004, en ponctuant ainsi: o‡moi kakoda…mwn, m©llon ™pikroÚseij 
sÚ ge; Le Parent ayant prié l’Archer de desserrer la cheville (c£lason tÕn 
Âlon), celui-ci dit: “Allons, je vais faire ça”, tout en faisant le contraire. 
Le Parent s’en ressent et s’écrie: o‡moi kakoda…mwn, m©llon ™pikroÚeij 
sÚ ge. “Aïe, malheur! tu l’enfonces davantage”. Vers la fi n de la pièce nous 
avons un jeu de scène analogue, où le Choeur dit à l’Archer de monter 
tout droit: Ñrq¾n ¥nw d…wke (v. 1223). Mais cet imbecile de Scythe court 
à contre-sens, ce que le Choeur lui reproche: toÜmpalin tršceij sÚ ge. 
Tu cours du côté opposé”.

1088. klaus' ™ti (klaÚsaimi R) : klaàs' œti (klaÚsaimi R). Kassel, 
p. 67: “Das Konjizierte œti ist hier ebenso fehl am Platz wie in 1187 kalo 
ge to pugh. klaus' ™t' (klaus' e� g' R), hn mh 'ndon menhij”. This 
curiously misses the joke. In QUCC 72 (2002) I wrote:31 “Most editors 
adopt Brunck’s klaÚsei, but why make the Scythian speak good Greek?” 
klaus' œti would certainly be “fehl am Platz” in the mouth of an Athenian, 

28 See also his Der Chor in den Alten Komödie (München – Leipzig 2001) 141 
n. 90 = Ritual and Performativity. The Chorus of Old Comedy, trans. A. Hollmann 
(Harvard 2009) 117 n. 90.

29 W. D. Furley, J. M. Bremer, Greek Hymns (Tübingen 2001): I 358 f., II 356 f.
30 V. Coulon, “Aristophane, Ménandre et Anacréon”, REG 44 (1931) 12 f.
31 C. Austin, “Seven Cruces in Aristophanes (Acharnians and Thesmophoriazu-

sae)”, QUCC 72 (2002) 75.



269A Baker’s Dozen: Thesm. × 12, Clouds × 1

but is exactly the kind of “broken language” or amusing linguistic slip to be 
expected from a comic barbarian.32

II Clouds 1119

In the new OCT Nigel Wilson prints the line as follows:33

e�ta t¦j karpÕn tekoÚsaj ¢mpšlouj ful£xomen

t¦j Sommerstein: tÕn codd.

In Aristophanea he writes:34 “I am pretty sure that Sommerstein35 has 
hit the mark with his simple emendation of t¦j for tÕn. The point, which 
he does not explain in full, is that once the vines have formed their fruit, 
extreme weather brings with it the danger that the vintage will fail to live up 
to its promise. The summer of 2003 in most European countries has shown 
all too clearly the reality of this risk. The previous remedy for the diffi culty 
in this line was to follow Korais and write te kaˆ t¦j for tekoÚsaj, but it 
is so much inferior that, however much one admires Korais, it cannot merit 
inclusion in the apparatus any longer”.

I venture to disagree:
1. The change of tÕn to t¦j had already been proposed by G. Hermann 

in the preface to his fi rst edition of the play (Leipzig 1799, p. XIII): “neque 
enim aliquas vites se curaturum spondet chorus, sed omnes, ubi uvas 
tulerint”. He however went on to defend the transmitted reading p. XIV: 
“Nimirum commode hic non cunctae, sed aliquae vites intellegi possunt, 
siquidem hoc dicit chorus: et terram fodientibus vobis pluemus, et, si 
frustum si quae vites tulerint, eas pariter a calore nimio atque ab humore 
defendemus”. In his second edition (Leipzig 1830, p. 152) Hermann printed 
instead:

e�ta karpÕn t¦j tekoÚsaj ¢mpšlouj ful£xomen.36

2. In my review of Dover’s edition I wrote:37 “It is sad to see relegated 
to the apparatus Coraes’ brilliant te kaˆ t¦j (for tekoÚsaj) – perhaps the 
best conjecture ever made on the text of Clouds”. In his note on Plutarch’s 

32 For “foreigner talk” in Thesm. see now Andreas Willi, The Languages of Aristo-
phanes (Oxford 2003) 198–225.

33 Wilson (n. 25) I, 185.
34 N. G. Wilson, Aristophanea (Oxford 2007) 77.
35 A. H. Sommerstein (tr.), Aristophanes, Wealth (Warminster 2001) 256.
36 Hermann’s note was quoted in full in I. Bekker’s variorum edition (London 

1829) III, 434.
37 [Rev.]: K. Dover (ed.), Aristophanes, Couds (Oxford 1968), CR 20 (1970) 20.



Colin Austin 270

Agis 15.4: toÝj karpoÝj scedÕn ¤pantaj sugkekomismšnwn ½dh tîn 
gewrgîn Coraes had compared the “storehouses full of grain and Bacchic 
stream” at Eccl. 14 f. sto£j te karpoà Bakc…ou te n£mantoj / pl»reij.38 
His “palmaria conjectura”, as Blaydes called it,39 not only widens the focus 
(crops too get badly affected by extreme weather), but neatly restores to 
the passage one of its characteristic features, the repeated use of paired and 
symmetrical phrases:

1118 you fi rst ~ and everyone else later, prètoisin Øm‹n, to‹si 
d' ¥l loij Ûsteron,

1119 your crops ~ and your vines, tÕn karpÒn te kaˆ t¦j ¢mpšlouj,
1120 neither drought ~ nor excessive rain, m»t' aÙcmÕn... m»t' ¥gan 

™pombr…an,
1121 any mortal ~ we goddesses, tij qnhtÒj... ¹m©j qe£j,
1123 neither wine ~ nor anything else, oÜt' o�non oÜt' ¥ll' oÙdšn,
1124 both olives ~ and vines, a† t' ™la‹ai... a† t' ¥mpeloi,
1128 any of his relatives ~ or friends, À tîn xuggenîn tij À f…lon.

† Colin Austin 
Trinity Hall, Cambridge

В статье обсуждаются трудные для интерпретации пассажи из Женщин на 
празднике Фесмофорий и Облаков Аристофана в ответ на критические заме-
чания Р. Касселя.

38 A. Kora»j (ed.), Plout£rcou B…oi par£llhloi V (Paris 1813) 352.
39 F. H. M. Blaydes (ed.), Aristophanes, Nubes (Halis Saxonum 1890) 151.



271Ought the Tongue to Be Cut Out? (Ar. Plut. 1110)

Viktoria Mousbahova

OUGHT THE TONGUE TO BE CUT OUT? 
(Ar. Plut. 1110)

Cario’s reply to Hermes in the fi nale of Aristophanes’ Plutus remains one 
of the passages in Greek drama on which there is no agreement among 
commentators. I quote here the reading of the new Oxford edition by 
N. G. Wilson for reasons that will be clarifi ed below, Plut. 1110:

¹ glîtta tù k»ruki toÚtJ g…gnetai.

The distribution of main variants g…gnetai / tšmnetai as attested by 
the tradition is as follows: g…gnetai RK, Us.l., Vgr: tšmnetai cett., Kgr, 
Su.1 Wilson is not the only one to adopt the reading g…gnetai: among his 
predecessors were Holzinger, Bergk and Dindorf.2 And yet most editions 
of the play adopt the reading tšmnetai. At fi rst glance, this reading seems 
to be supported by the custom to cut the tongue of a sacrifi ced animal 
(Ar. Pax 1060; Av. 1705: `H glîtta cwrˆj tšmnetai) and to give it to the 
priest or other offi cial, including, if he was present, the messenger.3 This 
reading is the basis of two main interpretations of this passage, which were 
proposed by the scholiasts and which are preserved in Tzetzes’ Commentary 
on Aristophanes.4

1. Cario may regret that such a delicacy as the tongue of a sacrifi ced ani-
mal is offered to the messenger of such bad news, cf. Sch. Ar. Plut. 1110:

oÙ mata…wj qÚomen aÙtù t¦j glèssaj toiaàta khrÚssonti.

But the reading g…gnetai could have exactly the same sense. Moreover, 
if tšmnetai was the original reading, it is unclear, as Wilson has pointed 

1 N. G. Wilson (ed.), Aristophanis Fabulae II (Oxford 2007).
2 K. Holzinger, Kritisch-exegetische Kommentar zu Aristophanes’ Plutos (Wien – 

Leipzig 1940) 308.
3 In Homeric times, the tongue was sacrifi ced separately (Od. 3. 341). For the prac-

tice which existed up to the time of Aristophanes, see: N. Dunbar (ed.), Aristophanes 
Birds (Oxford 1995) 510.

4 L. Massa Positano, D. Holwerda, W. J. W. Koster (ed.), I. Tzetzae Commentarii in 
Aristophanem: Fasc. I continens prolegomena et commentarium in Plutum (Groningen 
1960).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Viktoria Mousbahova272

out, “why g…gnetai should have been added”.5 On the contrary one can 
easily imagine how tšmnetai could have gotten into the text as a gloss.6 So 
g…gnetai as lectio diffi cilior is surely preferable here. But is the meaning 
of the phrase achieved within the limits of this interpretation really satis-
factory in the context of the scene? 

According to Holzinger, it is Cario’s constant preoccupation with food 
that accounts for his statement: he fi nds it a pity that the delicacy is intended 
for Hermes.7 There are however some obstacles to this approach. Firstly, 
Cario could not have been the intended recipient of the sacrifi ced tongue 
anyway; hence this phrase can have nothing to do with his weakness for 
food. But even more importantly, in last part of the play Cario, as Olson 
has observed, “undergoes a radical evolution, as his character as an insolent 
slave is decisively repudiated and changed”.8 In the scene with Hermes he 
is no more a slave always concerned with his belly but a priest of the new 
cult. Conversely, Hermes, Cario’s “social equal”, remains a typical slave 
concerned only with his belly. About one third of their dialogue (Plut. 1120–
1138) is devoted to a discussion of food, without which Hermes is ready 
to betray the gods (Plut. 1147). Hermes’ slavishness underlines by contrast 
the dignity of Cario’s new condition. 

Some other considerations make me doubt whether Cario’s phrase 
can imply the sacrifi cial tongue at all. As Hermes states, from the time 
Plutus acquired vision there have been no more sacrifi ces to the gods 
(Plut. 1113 ff.). So the ritual expression accompanying the act of sacrifi ce 
would make no sense in the context, and it is very unlikely that Cario is 
referring to it here. Furthermore, in the ‘gastronomic’ part of his dialog 
with Cario Hermes mentions his usual food, which he is now lacking (Plut. 
1120–1122):

e�con <…> / p£nt’ ¢g£q’ <…> o„noàttan, mšli, /
„sc£daj, Ós’ e„kÒj ™stin `ErmÁn ™sq…ein.

Neither this list nor the description of other delicacies which follows 
(fl at-cakes, legs of pork and hot innards, cf. Plut. 1126–1130) includes 
a tongue. Finally, Hermes implores Cario to give him a loaf of bread and 

5 N. G. Wilson, Aristophanea: Studies on the Text of Aristophanes (Oxford 
2007) 212.

6 Holzinger (n. 2); Wilson (n. 1). If the phrase was conceived as meaning “the tongue 
is for herald”, tšmnetai could have been added by an erudite who knew the expression 
¹ glîtta cwrˆj tšmnetai (Ar. Pax 1060, Av. 1705), which was probably used as 
a ritual phrase during sacrifi ces.

7 Holzinger (n. 2) 308 f.
8 D. Olson, “Cario and the New World of Aristophanes’ Plutus”, TAPA 119 (1989) 

193–199, part. 197.



273Ought the Tongue to Be Cut Out? (Ar. Plut. 1110)

a piece of meat from the sacrifi ce, which is being cooked right at the time 
of the dialog (Plut. 1137 f.):

kršaj neanikÕn 
ïn qÚeq’ Øme‹j œndon.

This detail is very important to our purpose. Here, as in the preceding 
part of the dialogue, there is no mention of the tongue, even though Plutus’ 
followers make a sacrifi ce in Chremylus’ house. Moreover, Hermes is 
begging for a piece of sacrifi cial meat from Cario instead of being offered 
the portion of it (the tongue) that he desires most. But since he is outside 
the new cult he cannot partake in the sacrifi cial banquet. This is probably 
the meaning of Cario’s reply to Hermes in Plut. 1138: 'All’ oÙk ™kfor£. 
The meat from the sacrifi ce “is not to be taken out” of Chremylus’ house 
which became the sacred precinct of Plutus.9 So the only way for Hermes 
to escape starvation is to be admitted to Chremylus’ house as a member of 
the cult. Thus the text of Plutus, as well as of other Aristophanes’ comedies, 
does not support the supposition that the tongue was offered to Hermes. 
Even if it was, it is highly improbable that Cario could have had it in mind 
in the context of Plut. 1110.

2. The reading tšmnetai admits of another interpretation of the phrase, 
which involves the tongue not of the sacrifi ced animal, but that of Cario’s 
addressee Hermes. According to Tzetzes’ Commentary, this interpretation 
was already proposed by the scholiasts: Sch. Ar. Plut. 1110:

kope…h ¹ glîssa toà Öj ¹m‹n toiaàta khrÚssei.

Holzinger rejected this possibility on the grounds that it would equate 
the indicative tšmnetai to the imperative temnšsqw.10 What constitutes 
the problem here, however, is not so much the need for an imperative, 
as one can conceive the present indicative tšmnetai as denoting a usual 
practice. In this case, the meaning would be “the tongue of the messenger 
of such a bad news is usually cut out”. In fact, it is not the grammar but the 
notion of this bloodthirsty statement that prevents me from accepting this 
interpretation (see below). It was however reanimated in the recent edition 
of Plutus by A. Sommerstein who translates the verse as follows: ‘this 
herald needs a tongue cutting out’.11 In the commentary the editor clarifi es 
his thought: in adapting phrases common in sacrifi ce (¹ glîtta cwrˆj 

 9 For the phrase oÙk ™kfor£ as a regular expression in sacrifi cial regulations see: 
A. Sommerstein (ed.), Wealth, The Comedies of Aristophanes XI (Warminster 2001) 211.

10 Holzinger (n. 2) followed by Wilson (n. 5) 212.
11 Sommerstein (n. 9) 209.



Viktoria Mousbahova274

tšmnetai and ¹ glîtta tù k»ruki)12 Cario tells “Hermes that, for bringing 
so unfriendly a message, his tongue is [i. e. ought to be] cut out”.13 I doubt 
whether by referring to the tongue of a sacrifi ced animal Cario could have 
hinted at the tongue of Hermes himself. In fact, Sommerstein invites us 
to see in the phrase a play on the ambiguity of the Dative tù k»ruki (for 
the herald / of the herald) and to think that behind this common phrase, if 
it is indeed common (see nn. 3 and 12), Cario actually conceals the threat 
to punish Hermes by cutting out his tongue. But a play of the sort would 
have been possible only if the custom of cutting out the tongue had really 
existed in Athens of 5th BC as a penalty for a crime. We know that it was 
widely practiced in medieval Europe, particularly in Byzantium, which may 
have determined the Byzantine scholiasts’ interpretation accepted by both 
Tzetzes and modern scholars. However, I have found no evidence for the 
existence of such a punishment in archaic and classical Greek literature.14 
In the absence of such evidence, the whole case made by Sommerstein 
looks doubtful.

Thus my conclusion is that we should agree with Wilson in his prefe-
rence for the reading g…gnetai in Plut. 1110. What I fi nd less convincing 
is Holzinger’s interpretation of this reading as an indication of Cario’s 
weakness for food. There remains only one other possibility of understanding 
the text, namely to interpret glîtta not as an anatomical organ but as 
‘language, speech’. In this case, glîtta may be conceived only as Hermes’ 
speech. What Cario means by this reference may be inferred from the 
content of Hermes’ speech itself. But to see it more clearly, we need to 
return to the beginning of the scene.

Hermes comes to Chremylus’ house at the moment when the kingdom 
of Plutus has already extended over its original limits (Chremylus’ house) 
and the gods of Olympus begin to suffer from starvation because nobody 
offers them sacrifi ces. At the beginning of the play, Chremylus promised 
to Plutus that when he could see again he would become mightier than 

12 In fact our evidence allows this suggestion only for the former, see above and 
n. 3.

13 Sommerstein (n. 9) 209.
14 The extirpation of the tongue in Ar. Eq. 378 is a particular case connected to the as-

similation of Paphlagone to the pig (Eq. 375 ff.). Because the tongue is one of the chief 
seats of pimple-sickness (calaz©n) among pigs (Arist. HA. 7 [8]. 21. 603 b 21–22, cf. 
R. A. Neil [ed.], The Knights of Aristophanes [Cambridge 1901, repr. Hildesheim 1966] 
59 f. ad loc.), in treating Paphlagon like a pig for cooking (Eq. 375 ff.: ™mbalÒntej 
aÙ- / tù p£ttalon mageirikîj / e„j tÕ stÒm') Demosthenes fi rstly proposes to pull 
out its tongue in order to examine it on the subject of the disease. Two cases of “cutting 
out the tongue” adduced by Herodotus, the mutilation of Masistes’ wife by Amestris in 
Hdt. 9. 112. 5 and cutting out the tongues of Psammetichos’ wives so as to prepare the 
meal for their children in Hdt. 2. 2. 29, clearly refl ect Eastern but not Hellenic realities.



275Ought the Tongue to Be Cut Out? (Ar. Plut. 1110)

Zeus (Plut. 124–126). Now, by the time of the Hermes scene, his pre-
diction has come true and Zeus’ reign is seriously threatened. Under these 
circumstances, the arrival of Hermes bringing threatening news from 
Zeus resembles the appearance of Hermes in the fi nale of the Prometheus 
Desmotes (further PD). The arrival of the divine herald (which happens 
in other plays of Arisophanes too)15 is not the only thing that the two 
scenes have in common. The beginning of the Hermes scene in Plutus 
(Plut. 1097–1110) displays a whole cluster of reminiscences of PD, which 
pertain to structure and plot construction.

Compared to Hermes of PD, Hermes of Plutus is a comically down-
graded fi gure (cf. Prometheus in the Birds as compared to Prometheus 
of the PD).16 When he tried to speak in the harsh manner of Hermes 
of PD, he behaves like a spy (Plut. 1099: Sš toi lšgw; cf. PD 944–946: 
Sš <…> lšgw).17 At the same time, aware of the vulnerability of his 
position, he is ready to implore Cario (Plut. 1100: ð Kar…wn, ¢n£meinon). 
After he has been interrogated by Cario if it was he who was knocking 
so hard on the door (1100 f.), Hermes only gradually comes to his senses 
(Plut. 1102 ff.: M¦ D…’, ¢ll’ œmellon <…> ¢ll’ ™kk£lei…)18 and 
fi nally announces Zeus’ threat in the tone that once again reminds us of 
Hermes of PD (Plut. 1107: ð pÒnhre, cf. PD 944 s� tÕn sofist»n).19 
These fl uctuations disappear and Hermes’ tone becomes unequivocally 
ingratiating only after Cario fi rmly states that the gods will never again 
receive sacrifi ces (Plut. 1116 f.).

Zeus’ message both in Plutus and in the PD contains a threat 
to the opposing party, which poses menace to his reign. In Plutus, Zeus 
threatens Plutus’ followers (fi rst of all Chremylus and his household) that 
after having hashed them all up in a bowl, he would throw them into the 
Barathron (Plut. 1108 f.):

e„j taÙtÕn Øm©j sugkuk»saj trÚblion
¡pax£pantaj e„j tÕ b£raqron ™mbale‹n.

15 I’m not inclined to see the infl uence of Hermes’ scene in PD on the arrival of Iris 
in the Birds (so Herington) nor in Peace where the divine messenger is once more 
Hermes because in these scenes there are no hints at or relations with the tragedy.

16 Dunbar (n. 3) 693 f.
17 This address was probably very harsh (cf. Russian “тебе говорю”). Interestingly 

we do not meet it again nowhere outside these places, not even in Aristophanes’ plays.
18 In this passage the conceding and apologizing intonation changes to the offen-

sive in the limits of one and the same sentence. One can trace this change in the use of 
two conjunctions ¢ll£: the former is in sharp contrast to the latter.

19 See my interpretation of the meaning of sofist»j in PD as ‘schemer, deceiver’: 
V. Mousbahova, “The Meaning of the Terms sofist»j and sÒfisma in the Prometheus 
Bound ”, Hyperboreus 13 (2007) 31–50.



Viktoria Mousbahova276

In Attic, the word b£raqron denoted specifi cally the cleft outside 
Athens, which served as a place of punishment of criminals (they were 
thrown into it, cf. Xen. Hell. 1. 7. 20).20 Here, in the context highly remi-
niscent of PD, it may hint at Tartarus where Prometheus was thrown in 
the fi nal cataclysm of the tragedy (PD 1050 f.). The threat “to hash up in 
a bowl” (sugkuk©n), which in itself would be rather superfl uous before 
throwing into Barathron, seems to allude to the fi nale of PD. In my view, it 
is preferable to see in sugkuk©n an echo of the cataclysmic commingling of 
elements, which preceded Prometheus’ disappearance in Tartarus (PD 994: 
kuk£tw p£nta kaˆ tarassštw, cf. 1081 ff.).

Thus, despite the obvious comic overtones, the threat announced 
by Hermes is no laughing matter and has the same meaning as do the words 
of Hermes in PD 952: ZeÝj to‹j toioÚtoij oÙcˆ malqak…zetai. Both 
in Plutus and in PD, Hermes’ speech is followed by an utterance of the 
opposite side. Prometheus clearly reacts to the insulting tone of the herald 
with irony (PD 953 f.):

semnÒstomÒj ge kaˆ fron»matoj plšwj
Ð màqÒj ™stin, æj qeîn Øphrštou.

The harshness of Hermes’ speech characterizes him as the gods’ lackey. 
In other words, one cannot expect the servant of Zeus to speak in a milder 
style. Cario’s reply to Hermes would sound similar, if we understood 
glîtta in Plut. 1110 as ‘speech, language’. Indeed, both Cario and Pro-
metheus react to the threatening tone and content of Hermes’ speech: the 
speech is characteristic of this herald, i. e. this is exactly what one would 
expect this kind of herald to say. In this interpretation the defi nite article ¹ 
of glîtta acquires the notion of demonstrative pronoun just as the article 
Ð of màqoj in PD 954 (this speech).21 It’s noteworthy that in PD there is 
another statement of the same meaning addressed by Hephaestus to Kratos 
in the prologue of the tragedy, PD 78:

Ðmo…a morfÍ glîss£ sou ghrÚetai.

“The things that your tongue says” is another way of saying “your 
speech”, and so Hephaestus says: “Your speech is similar to your aspect”.22 

20 See also Sommerstein (n. 9) 168 ad Plut. 431.
21 Cf. Aesch. Sept. 438 f.: tîn toi mata…wn ¢ndr£sin fronhm£twn / ¹ glîss' 

¢lhq¾j g…gnetai kat»goroj, where the article ¹ of glîssa has the meaning of refl ex-
ive pronoun (their own language).

22 Kratos expresses Zeus’ will wile Hephaestus moved by pity for kindred god 
cannot keep from brief utterances against Kratos’ (i. e. Zeus’) violence as if he spoke 
for the opposite side. That’s why we feel that the sentence cited above could have been 
said by Prometheus.



277Ought the Tongue to Be Cut Out? (Ar. Plut. 1110)

The terrible appearance of Kratos is predetermined by his activities as 
an executor of supreme will. He is no less a zealous servant of Zeus than 
Hermes. So Hephaestus indirectly states that the style of Kratos’ speech, 
as that of Hermes’, is dependent on his occupation, which is exactly what 
Prometheus says to Hermes with an open contempt.

Thus the proposed interpretation of Cario’s sentence not only has 
two parallels in the text of PD23 but also escapes the diffi culties of both 
traditional approaches to the line: it supports the reading g…gnetai and 
perfectly conforms to Cario’s new character in the last part of the play. If 
this interpretation is correct, we have suffi cient grounds to suppose that the 
beginning of the Hermes scene in Plutus was modeled on the analogous 
scene in PD. The parallelism of the two passages in terms of plot and 
dramatic composition points in the same direction. Each scene opens the 
last part of the play where the correlation of forces of two opposite sides 
has been elucidated and the fate of Zeus is at stake. In the fi nale of PD 
Zeus temporarily prevails while in Plutus he is decisively defeated and the 
utopia vividly described by Cario (Plut. 802 ff.), which was fi rst established 
only in Chremylus’ house, spreads throughout the entire Athenian state 
(Plut. 1178 ff.).

The fact that the context of the Hermes scene in Plutus is highly 
reminiscent of the Hermes scene in PD does not seem surprising at all if 
we take into account the relationship of Plutus to tragic Prometheus, which 
Aristophanes made clear by another series of echoes of PD in the beginning of 
his play. Unfortunately, the infl uence of PD on Plutus is largely disregarded 
by modern readers of the play, with the exception of a few scholars who saw 
several allusions to PD in the scene of Plutus’ anagnorisis (Plut. 78 ff.).24 
Below, I discuss only the most probable of them.

Plutus was punished by Zeus for his intention to distribute the wealth 
justly among the people (to go only to the honest, Plut. 87–91). So he 
suffered, like Prometheus, from his benevolent attitude to the human kind. 
At the beginning of the play, he is blind and consequently incapable of 
pursuing his goal. In this sense, he is, like Prometheus, bound (desmÒthj). 
His and Zeus’ fates are as interdependent as Prometheus’ and Zeus’ are: 
when Plutus can see, Zeus will be deprived of his might. According to PD, 
Zeus will preserve his might only if he concedes to freeing Prometheus 

23 I didn’t fi nd any other instance of such an equation of speech style to the kind 
of one’s activity in Greek literature up to the end of 5 BC. 

24 H. J. Newiger, Metapher und Allegorie (München 1957) 176; C. J. Herington, 
“Birds and Prometheia”, Phoenix 17 (1963) 237 n. 9. Plutus’ similarity to the tragic 
Prometheus is noted by A. M. Bowie, Aristophanes: Myth, Ritual and Comedy (Cam-
bridge 1993) 281 f. Curiously enough, it is mentioned neither in Holzinger’s nor in 
Sommerstein’s commentary on the play.



Viktoria Mousbahova278

from his bonds. Comparing these two cases we may notice that the confl ict, 
which in PD–PL ends with a reconciliation of the sides,25 in Plutus is pushed 
to its logical end, to the change of the divine reign.

In their dialog with Prometheus, which in a sense occupies the central 
position in the play,26 the Oceanids say something that sounds subversive 
for a Greek tragedy, PD 509 f.:

(æj ™gë)
eÜelp…j e„mi tîndš s’ ™k desmîn œti
luqšnta mhd�n me‹on „scÚsein DiÒj.

After hearing Prometheus’ monologue, in which he enumerates all 
his gifts to humankind, the Oceanids suppose that when Prometheus is 
released from his bonds he will become as mighty as Zeus. Prometheus’ 
report ends with his famous statement in PD 506: p©sai tšcnai broto‹sin 
™k Promhqšwj, which presents Prometheus as an absolute benefactor 
of humans. But is it possible that so mighty a hero is not able to liberate 
him self from his bonds? This contradiction is what causes trouble to the 
Oceanids. Hence the Oceanids’ appeal to Prometheus not to take too much 
care about mankind but to think about his own release instead (PD 507 f.). 
The lines cited above, which complete this thought, suggest in fact that 
Prometheus can become mightier than Zeus, because to release oneself 
in the dramatic situation of PD, i. e. against the will of Zeus, means that 
Prometheus should rebel and put an end to Zeus’ rule. Prometheus however 
knows the future and succumbs to the fate: he should suffer many thou-
sands of years till his reconciliation with Zeus becomes possible. Only 
then will he be released. So Prometheus prefers the evolutionary process 
of being released by Zeus to the revolutionary decision to release himself 
against the will of Zeus. But the idea that somebody may become mightier 

25 According to our evidence the reconciliation of Zeus with Prometheus took place 
in Prometheus Lyomenos (PL) which obviously followed PD. About the uniquely close 
connection of these two plays West’s statement is eloquent: “if ever two plays were com-
posed together, these two were” (M. L. West, “The Prometheus Trilogy”, JHS 99 [1979] 
130). In my doctoral theses I’ve discussed it as the matter of plot- and dramatic structure 
and arrived at the conclusion that while normally even connected dramas are centered 
each around a separate confl ict, PD and PL present one and the same confl ict which 
culminates at the end of PD and has been gradually resolved in PL (V. Mousbahova, 
Сравнительно-историческое изучение текста и проблемы авторства: на мате-
риале трагедии Прометей Прикованный [Comparative Historical Study of a Text and 
Authorship Problem: the Prometheus Desmotes] [mss.] [St. Petersburg 2010] 16 f.).

26 Prometheus has just fi nished his report about the past arranged in two mono-
logues where Prometheus related his role in the events of Titanomachia and in salva-
tion of humankind. After this dialogue there are Io scene and related to it Prometheus’ 
prophecies about the future.



279Ought the Tongue to Be Cut Out? (Ar. Plut. 1110)

than the supreme god seems to have been adopted by Aristophanes and 
served him as a foundation to build upon it the utopia of Plutus.

In Plutus, Chremylus addresses the blind god with the words that have 
more or less the same meaning as PD 509 f., see 124–126:

o‡ei g¦r e�nai t¾n DiÕj turann…da
kaˆ toÝj keraunoÝj ¢x…ouj triwbÒlou
™¦n ¢nablšyVj sÝ k¨n mikrÕn crÒnon,

and 128 f.:

™gë g¦r ¢pode…xw se toà DiÕj polÝ 
me‹zon dun£menon.

Plutus is astonished by the last statement (129: ™m� sÚ;), but does not 
raise any objection (compare Prometheus). On the contrary, his curious 
inquiry (136, 139, 143, and especially 186: ™gë tosaàta dunatÒj e„m' 
eŒj ín poie‹n;) sets in motion his dialogue with Chremylus and Cario. Its 
main purpose is to persuade Plutus that he is mightier than Zeus (cf. Plut. 
128 f. above). One of the most important arguments adduced by Chremylus, 
Plut. 160:

tšcnai d� p©sai di¦ s� kaˆ sof…smata
™n to‹sin ¢nqrèpoisin ™sq’ hØrhmšna,

sounds like a citation of Prometheus’ formulaic line p©sai tšcnai bro-
to‹sin ™k Promhqšwj (PD 506, see above).27 It is the most evident verbal 
echo of PD in the comedy and it is all the more surprising that the last 
commentary to Plutus that mentioned it was that by Van Leeuwen.28 It is 
not mentioned in a recent paper devoted to this particular dialogue, whose 
author – on the grounds of multiple use in it of the formulaic expression 
di¦ sš in the address to Plutus – suggests that it parodies hymnic language.29 

27 In the text of monologue which precedes this line we fi nd also the words  
sof…s mata (PD 459), ™xhàron / ™xeure‹n (PD 460, 468, 469, 503).

28 J. van Leeuwen (ed.), Aristophanis Plutus cum prolegomenis et commentariis 
(Lugduni Batavorum 1904) 26 ad v. 160: “Immerito Prometheum in scena tragica 
iactare: “p©sai tšcnai broto‹sin ™k Promhqšwj et ¢riqmÕn œxocon sofism£twn 
™xhàron aÙto‹j” demonstratum eunt herus et famulus”. The relation of Plutus to 
Prometheus was, according to Van Leeuwen, rightly observed by Haupt (ibid., Pro-
leg. XVI 1): “Minus longe a scopo aberrans C. G. Haupt anno 1826 in Quaestioni-
bus  Aeschyleis p. XVII contenderat “Plutum respectu Promethei Aeschylei habito esse 
scriptum”. Quae nucleum certe sincerum habet observatio; vid. infra ad vs. 160 sq. et 
ad vs. 1108 sq.”

29 E. Medda, “Aristophane e un inno a rovescio: la potenza di Pluto in Plut. 124–
221”, Philologus 149 (2005) 12–27.



Viktoria Mousbahova280

It may be correct, but this is not all. Only if we keep in mind PD 506 can 
we explain the totality of Plutus’ benefi ts and understand its function within 
the play, which consists in demonstrating that he potentially possesses 
enough power to replace Zeus as a ruler.

Aristophanes thus turns the situation in PD upside down. He begins with 
the promise that Plutus, when he can see, will be mightier than Zeus, the 
idea that in PD was naturally deduced by the Oceanids from Prometheus’ 
monologue. Then, in order to prove this thesis he adduces, in the manner 
of an exemplary sophistic exercise, the list of Plutus’ benefi ts to mankind 
modeled on Prometheus’ catalogue. With the help of this short comparative 
study, we can trace the mechanism of constructing the utopia in Plutus, 
which can shed light on the adaptation of the tragic myth of Prometheus in 
Aristophanes and, more generally, in Old comedy.

Viktoria Mousbahova
Thessaloniki

Автор отказывается от традиционных интерпретаций Ar. Plut. 1110 (¹ glîtta 
tù k»ruki toÚtJ g…gnetai / tšmnetai), основанных на понимании glîtta как 
языка жертвенного животного (как в Ar. Pax 1060, Av. 1705: ¹ glîtta cwrˆj 
tšmnetai). Предлагается толкование стиха, основанное на засвидетельство-
ванном частью рукописей чтении g…gnetai. Glîtta при этом должно пони-
маться как “язык, речь”. В результате реплика Кариона (“Таков язык у этого 
посланца”) оказывается близкой по смыслу к реакции Прометея на речь Гер-
меса в PD 95 sq.: в Плутосе подразумевается, а в PD прямо говорится о том, 
что содержание и характер речей Гермеса соответствует его должности “слуги” 
Зевса. Это сходство находит дальнейшее подтверждение в структурно-сюжет-
ным параллелизме обеих сцен (Гермес прибывает в финале с ультиматумом 
от Зевса, власть которого находится под угрозой). Кроме того, в начале сцены 
с Гермесом в Плутосе обнаруживается ряд пародийных перекличек с фина-
лом PD. Эти реминисценции хорошо согласуются с давно замеченными, но 
в последнее время выпавшими из поля зрения ученых чертами сходства между 
PD и Плутосом как в сюжете, так и в фигурах заглавных персонажей. Таким 
образом, можно считать, что важнейшим прототипом аристофановского Плу-
тоса послужил образ Прометея, созданный в трагедии.



281Ménandre et le méchant légaliste

André Hurst

MENANDRE ET LE MECHANT LEGALISTE  

kalÕn oƒ nÒmoi sfÒdr' e„s…n: Ð d' Ðrîn toÝj nÒmouj
l…an ¢kribîj sukof£nthj fa…netai.

     (Ménandre, fr. 768 Kassel – Austin PCG)1

Bien belle chose que les lois! Mais qu’on s’intéresse aux lois
d’ un peu trop près, et l’on aura l’air louche.2 

Transmis par Stobée (4, 2, 7), ce fragment semble à première vue traduire 
un sentiment populaire relativement fréquent. C’est l’idée qu’on n’étudie 
vraiment les lois que pour se donner les moyens de les contourner: se tutto 
il codice dovessi leggere, qualche garbuglio si troverà s’exclame le juriste 
Bartolo dans les Noces de Figaro sur des notes allègres de Mozart. Plus près 
de nous, dans la célèbre série d’humour politologique de la BBC intitulée 
Yes, Prime Minister, on voit le premier ministre s’exclamer à propos d’une 
élue récalcitrante: but she is a lawyer, Bernard: getting around the law is 
what she is paid for3...

Il y a donc un fond de “sagesse des nations” dans une moquerie lancée 
à l’endroit de qui s’occupe des lois, et l’on comprend aisément que Stobée 
n’ait pas manqué de glaner cette phrase dans une pièce de Ménandre 
pour l’élever ainsi au rang de maxime à valeur générale. On observera 
de plus que cette citation se trouve dans le Florilège en un point clé du 
chapitre quatrième, Sur les lois et les usages (perˆ nÒmwn kaˆ ™qîn): les 
six premières citations charrient l’idée uniformément positive d’une loi 
conçue comme auxiliaire de la justice. Mais la septième citation, la nôtre, 
semble amorcer un virage dans cette belle série. A partir de ce point, en 
effet, les maximes choisies tournent autour d’aspects moins iréniques de la 

1 = fr. 545 Koerte.
2 Littéralement: on aura l’air d’un sycophante. Sur la question des “sycophantes” 

comme troisième catégorie des connaisseurs des lois (avec les exégètes et les logo-
graphes), cf. J. Triantaphyllopoulos, Das Rechtsdenken der Griechen, Münchener 
 Beiträge zur Papyrusforschung und antiken Rechtsgeschichte 78 (München 1985) 32 
et note 213 (p. 230–231).

3 Power to the people, dans Yes, Prime Minister, series two, BBC Worldwide 
Ltd 2005. La tradition britannique est constante sur ce point, et l’on citera comme un 
classique du genre la cinglante critique formulée par Jonathan Swift dans le cinquième 
chapitre de la quatrième partie de Gulliver’s Travels (1726).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



André Hurst282

loi, telle l’idée de loi du plus fort (n° 8, tiré de l’ Ajax de Sophocle, v. 666–
676), ou encore la possibilité de mettre la loi en discussion (n° 9, tiré du 
Timée de Platon, 17 c – 19 b). On est clairement en marche vers l’aspect 
négatif: c’est dire que dans ces mots de Ménandre ainsi placés dans une 
position charnière, on était probablement sensible à une forme de critique 
perçue comme justifi ée. 

Cependant, lorsqu’une citation est extraite d’un texte dramatique, il y 
a dans ce fait lui-même une circonstance qu’on ne saurait négliger: en effet, 
l’auteur d’une pièce de théâtre s’exprime au travers de personnages dont il 
ne partage pas nécessairement les opinions; on est même tenté de dire que 
c’est une condition fondamentale de l’écriture d’un texte dramatique, faute 
de quoi tous les personnages seraient plus ou moins des doubles de l’auteur. 
Ainsi, pour s’en tenir à Ménandre, il est évident que les propos tenus par 
Cnémon dans le Dyskolos ne refl ètent pas systématiquement l’attitude 
de Ménandre lui-même à l’égard de l’humanité4. La double question qui 
découle de cette observation est la suivante: peut-on se faire une idée du 
degré d’adhésion de Ménandre à un propos comme celui-là, et peut-on 
imaginer quel genre de personnage pouvait être amené à le prononcer?

On commencera par se demander s’il est des personnages de Ménandre 
auxquels cette critique pourrait s’appliquer. Or, il en est un qui saute 
aux yeux: Smicrinès, l’oncle cupide du Bouclier. Dans cette fi gure, on a 
l’impression que Ménandre nous offre l’illustration scénique de l’excès 
dénoncé dans notre fragment. Lorsque Smicrinès, au début de la pièce, 
apprend la mort de son neveu (on le croit mort par erreur, le spectateur 
l’apprendra plus tard), il s’intéresse immédiatement au contenu du butin 
rapporté de la guerre par le serviteur Daos (questions des vers 83 et 84) et 
doit se défendre non sans hypocrisie devant les remarques qu’il s’attire à ce 
propos de la part du bon serviteur (84–85; 89–90):

 (Da) ...oÙ ple…onoj,
klhronÒme. (Sm.) pîj; o‡ei <m'> ™rwt©n, e„pš moi,
di¦ toàt'; (…)
 …(Sm.) oÙqšn moi mšlei
toÚtwn: ™ke‹noj êfele zÁn.

4 Je dois ici mentionner une expérience qui conduit à la prudence: le philosophe 
René Schaerer, qui fut l’un de mes excellents maîtres à l’Université de Genève, nous 
expliquait Sartre en nous mettant en garde justement contre ce qu’il considérait comme 
une in terprétation erronée de la formule “L’enfer c’est les autres” prononcée par un 
personnage de la pièce intitulée “Huis clos”. Selon lui, cette formule ne traduisait 
pas la pensée de Sartre, mais celle du personnage dans la bouche de qui Sartre l’avait 
mise, et qui était, du point de vue existentialiste, un personnage “inauthentique”, 
un “salaud”. Or, j’ai entendu quelques années plus tard Sartre lui-même, dans une 
émission radiophonique, déclarer que ce qu’il avait voulu dire en écrivant “Huis clos”, 
c’était que “l’enfer, c’est les autres”...



283Ménandre et le méchant légaliste

84–85 (Daos): “...il n’y en a pas plus, monsieur l’héritier”5 (Smicrinès): 
“Comment? Crois-tu que je t’interroge pour cette raison-là? ... 89–90 
(Smicrinès): “je m’en moque, j’aimerais mieux qu’il soit en vie”.

Présenté sous un jour négatif, le personnage semble, de surcroît, 
caractérisé dès l’abord par son nom (“Smicrinès” serait l’équivalent de 
“Mesquinet” uel sim.). Un nom qui semble profi ler le personnage (v. 20 sq.), 
comme le veut sans doute une convention du genre6. D’ailleurs, pour qui 
n’aurait pas encore compris, la déesse Fortune (TÚch) se charge, dans son 
prologue retardé, de mettre les choses clairement au point:

114 (...) Ð gšrwn d' Ð p£nt' ¢nakr…nwn ¢rt…wj
 gšnei m�n aÙtù qe‹Òj ™sti prÕj patrÒj,
 ponhr…v d� p£ntaj ¢nqrèpouj Ólwj
 Øperpšpaiken: ktl. 

“Le vieux qui à l’instant fourrait son nez partout, c’est son oncle paternel 
(scil. du jeune Cléostrate qui passe pour mort); c’est le plus vil des humains, 
etc.” (v. 114–116).

A partir de là, le public sait à quoi s’en tenir.
Or, c’est justement là le personnage qui va s’intéresser de près 

aux lois: à propos de la confi ance que l’on peut accorder à un serviteur 
(v. 154–158), mais ensuite et surtout à propos de la possibilité qui lui est 
offerte par la loi sur les fi lles épiclères d’épouser sa nièce, cette dernière 
présentant l’avantage d’être désormais héritière du butin de guerre (v. 181–
187), ce qui va créer une situation dramatique avec le jeune Chairéas. Le 
bon serviteur Daos doit même se défendre d’entrer dans une discussion 
juridique avec Smicrinès (200–204) et le poète, à cette occasion, fait sentir 
clairement de quel côté penche le bon sens. Au deuxième acte, le contraste 
entre le généreux Chéréstrate et son frère Smicrinès joue sur l’humanité 
du premier opposée au légalisme intéressé de l’autre. Smicrinès connaît 
la législation athénienne au point d’être par là même poussé à refuser une 
solution raisonnable qu’on lui propose (céder sa nièce, garder les biens): 

5 Pour le découpage et pour la signifi cation, voir les notes ad loc. de A. W. Gomme, 
F. H. Sandbach, Menander, a Commentary (Oxford 1973) et de D. C. Beroutsos, A Com-
mentary on the “Aspis” of Menander, Part One: Lines 1–298 (Göttingen 2005).

6 Selon le célèbre fragment de la “Poésie” d’Antiphane, le poète comique doit tout 
inventer, car ses personnages ne sont justement pas des fi gures légendaires dont chacun 
connaîtrait par avance l’histoire, comme c’est le cas dans la tragédie (fr. 189 PCG, 
vol. II [1991] p. 418 = Ath. VI, p. 222). Mais les noms “parlants” constituent souvent 
une annonce du rôle plus ou moins typé confi é au personnage, comme c’est le cas avec 
Smicrinès.



André Hurst284

un enfant non encore conçu pourrait un jour lui intenter un procès (v. 269–
273)7. Il couronne le passage par l’exigence de faire établir un inventaire 
écrit du butin rapporté par Daos: c’est la rupture du lien de confi ance qu’on 
s’attendrait à trouver dans une famille. Cette situation sera explicitée dans 
la première tirade que Smicrinès prononce au début du troisième acte 
(v. 391–398) et dans laquelle il se félicite que la confi ance ait été remplacée 
par une procédure formelle. Mais le méchant de l’affaire sera fi nalement 
piégé par là où il a péché: à malin, malin et demi. La “tragédie” qu’on va 
mettre en scène, à savoir la mort supposée de son frère Chéréstrate, n’a 
d’autre but que de démasquer sa cupidité, car la fi lle de Chéréstrate est 
également sa nièce, elle serait également épiclère mais beaucoup plus riche 
que son autre nièce qu’il voulait épouser. La loi est utilisée par Ménandre 
de manière ambiguë: elle incite le méchant de la pièce à des vilenies, mais 
elle donne par là même la possibilité de le vaincre avec ses propres armes. 
On peut interpréter l’ensemble de la trame du Bouclier comme une charge 
contre la loi régissant le mariage des fi lles épiclères.8 Dans le détail, c’est 
le personnage de Smicrinès qui est chargé de démontrer par son mauvais 
exemple les dysfonctionnements que cette loi introduit dans le tissu social. 
C’est lui le “spécialiste”, c’est lui le méchant homme.

En existe-t-il d’autres dans ce qui nous reste de Ménandre?
S’il est une comédie dans laquelle on s’attend à l’évocation des lois, c’est 

bien celle dont le titre évoque à lui seul la législation athénienne, à savoir 
l’Arbitrage. Les protagonistes de la dispute mise en scène au premier acte 
sont-ils des candidats plausibles comme cibles de la même critique qui semble 
concerner le Smicrinès du Bouclier ? Voici en effet Syriscos et Daos, deux 
personnages qui s’intéressent à des aspects légaux de la situation voulue 
par le poète: Daos a trouvé un nourisson abandonné, Syriscos l’a reçu de lui 
pour l’élever, et l’on se demande à qui appartiennent les objets qui avaient 
été laissés avec le bébé en signes de possible reconnaissance. Daos prétend 
que les objets lui reviennent, Syriscos les revendique pour lui. Ils tombent 
d’accord pour s’en remettre à la procédure athénienne de l’arbitrage (d’où 
le titre de la pièce, littéralement: Ceux qui s’en remettent [à un arbitre]). 
Le public va donc assister à deux plaidoyers prononcés devant un arbitre, 
plaidoyers qui rappellent la proximité de la justice athénienne et du théâtre 
athénien (le pendant du plaidoyer sur scène serait, devant un tribunal, 
les mises en scène “théâtrales” destinées à apitoyer les juges, un procédé 
auquel se refuse justement le Socrate de l’Apologie de Platon). Or, dans 
ces plaidoyers, nulle mention ne sera faite d’une quelconque loi, seuls des 
principes seront mis en avant. Les arguments avancés semblent reposer sur 

7 E. g. Beroutsos (n. 5) ad 272 sq.
8 A. Hurst, “Ménandre et la tragédie”, in: E. Handley, A. Hurst (edd.), Relire 

 Ménandre (Genève 1990) 120.



285Ménandre et le méchant légaliste

le sens commun, jamais sur la législation.9 Ainsi, malgré les apparences 
d’une trame reposant sur une procédure légale, personne n’encourt semble-
t-il le reproche de s’intéresser aux lois “de trop près”. Il en ira de même 
lorsque Habrotonon, la courtisane au grand coeur, réfl échira avec Daos sur 
la conduite à tenir dès lors qu’un anneau qui accompagnait le bébé trouvé 
semble désigner pour père le jeune Charisios: le souci principal qui anime 
le personnage de Habrotonon sera et demeurera tout au long de la pièce 
celui de ne nuire à personne. Une maxime sur les lois, tirée explicitement 
d’Euripide, viendra même couronner au fi nal la trame de la comédie: le 
viol par Charisios d’une jeune femme dont il découvre qu’elle est devenue 
entre temps son épouse légitime correspond à la volonté de la nature, qui 
se soucie peu des lois: “La nature l’a voulu, qui n’a cure des lois, elle qui a 
fait la femme précisément pour cela” (v. 1123 = Eur. Augé, fr. 265 a TrGF 
vol. 5, Kannicht [Göttingen 2004] 335).10

Ainsi le Bouclier nous offre-t-il l’exemple d’un vilain qui s’accroche 
à la loi, mais que la loi va permettre de berner, cependant que l’Arbitrage 
met en scène une trame dans laquelle les personnages vont s’ingénier à faire 
prévaloir systématiquement des sentiments de justice et d’humanité. Sur le 
plan des idées-forces qui animent une action scénique, un mouvement est 
observable d’une pièce à l’autre, mouvement qui nous éloigne du légalisme 
au fur et à mesure que les dispositions les plus louables des personnages 
deviennent déterminantes pour le déroulement de la trame. La position 
extrême observable dans cette direction chez Ménandre pourrait bien se 
trouver dans cette comédie de jeunesse qu’est le Dyscolos, et si l’on cherche 
un opposé du Smicrinès du Bouclier, un bon candidat n’est autre que le 
Cnémon du Dyscolos.

Voilà un personnage dont le premier geste rapporté consiste à enfreindre 
une loi élémentaire: celle de l’hospitalité. L’infraction est d’autant plus grave 
qu’il s’agit d’une loi non-écrite, de celles qui, chez les Athéniens, jouissent 
d’un prestige particulier (Thuc. 2, 37). Au premier acte en effet (v. 103–111), 
Pyrrhias rapporte, hors d’haleine, comment il a voulu aborder courtoisement 
l’irascible paysan Cnémon et comment ce dernier l’a verbalement agressé 
avant de ramasser une motte de terre pour la lui jeter à la fi gure. Tout au long 
de la comédie, sa ligne de conduite va consister à éviter le moindre contact 

9 On pourrait considérer que l’on a ici l’illustration dramatique d’une observation 
d’Aristote qu’Austin relève pour sa part à propos du fr. 768: on préfère un arbitrage 
à un procès, car l’arbitre considère la convenance (™pieikšj) cependant qu’un juge 
considère la loi (Rhet.1, 13, 1374 b 19–23). Cf. également Triantaphyllopoulos (n. 2) 
17 et note 12 (p. 145–146).

10 Sur le rapport d’Euripide et de Ménandre notamment dans ce cas, cf. I. Kara-
manou, “Euripides’ Alcmeon in Corinth and Menander’s Periceiromene: similarities in 
theme and structure”, in: Actas del XI Congreso de la Sociedad Española de Estudios 
Clásicos II (Madrid 2003) 343.



André Hurst286

avec ses semblables. Nul besoin de lois pour qui vit à l’écart: Cnémon ne 
l’ignore pas, lui qui repousse le cuisinier Sicôn en soulignant le fait qu’il 
n’a pas conclu de contrat (sumbÒlaion) avec lui (v. 469–470). Pourtant, au 
moment où les événements le contraignent à reconnaître qu’il a besoin de la 
société pour survivre, − lorsqu’on le tire du puits dans lequel il est tombé −, 
il démontrera une connaissance certaine des lois athéniennes (v. 730–739). 
Cette connaissance, cependant, ne sera pas utilisée à son profi t, et c’est ce qui 
le distingue d’un Smicrinès. Il s’en remet complètement à Gorgias, le jeune 
frère utérin de sa fi lle, pour prendre soin d’un héritage qui ne lui importe plus 
dès lors qu’il sent sa fi n prochaine. Loin de chercher à tirer personnellement 
profi t de sa connaissance des lois, Cnémon se montre au contraire heureux 
de pouvoir s’en tenir éloigné au moment où il renonce à tout. Gorgias 
fonctionnera comme une sorte de paravent entre lui et la société, et c’est 
donc Gorgias qui appliquera les dispositions légales requises.11 Ménandre 
ne manque pas l’occasion de faire affi rmer à Cnémon que le monde serait 
meilleur si tout le monde se conduisait comme lui, ce qui contribue à donner 
une présence dramatique au personnage: il ne se convertit pas à la vie en 
société, même s’il en reconnaît l’utilité. Or, le monde serait meilleur parce 
qu’il n’y aurait plus ni guerre ni tribunaux (v.741–747), et par conséquent, 
est-on tenté de dire, ni de ces lecteurs trop empressés des lois que sont les 
“sycophantes”. On a l’impression d’être dans la ligne exacte d’une autre 
sentence de Ménandre rapportée par Stobée: Si tu es juste, c’est ton caractère 
qui te sert de loi12. Le sentiment personnel de la justice surpasse le contenu 
des lois et vient le remplacer avantageusement: qui ne fait aucun mal n’a 
besoin d’aucune loi disait déjà Antiphane.13

Passons des personnages au poète lui-même. On ne saurait écarter la 
question qui se pose à son propos: en effet, s’il peut être considéré comme 
plausible que Ménandre milite pour un genre comique capable de s’en 
prendre à des principes fondamentaux de la législation, n’entre-t-il pas 
dans la catégorie de ceux qui regardent les lois d’un peu trop près? Et ne 
tombe-t-il pas sous le coup de sa propre maxime?

Les trois comédies du codex Bodmer ont ceci de commun qu’elles 
s’en prennent toutes trois à des principes qui régissent des aspects du droit 

11 N. Zagagi, The Comedy of Menander, Convention, Variation & Originality (Lon-
don 1994) 107, observe justement que la situation de Cnémon retombe dans la légalité.

12 d…kaioj ¨n Ïj, tù trÒpJ cr»sei nÒmJ (Stob. 3, 9, 6).
13 Ð mhd�n ¢dikîn oÙdenÕj de‹tai nÒmou (Antiphane, fr. 281 PCG II [1991] 

468). Encore un lieu commun de la sagesse des nations, que l’on retrouvera souvent: 
e. g. Montaigne, Essais, 2, 12 Apologie de Raimond Sebond: “Ceux qui reviennent de 
ce monde nouveau, qui a été descouvert du temps de nos peres par les Espaignols, nous 
peuvent tesmoigner combien ces nations, sans magistrats et sans loy, vivent plus legiti-
mement et plus regléement que les nostres (...)”.



287Ménandre et le méchant légaliste

attique.14 Légitimité des enfants,15 adoption et concubinage16 dans La 
Samienne, usages matrimoniaux et catégories sociales dans Le Dyscolos, 
loi sur les fi lles épiclères dans Le Bouclier. On constate cependant qu’une 
seule des trois comporte un personnage dont on pourrait dire qu’il regarde 
les lois de trop près, à savoir Le Bouclier avec son personnage de Smicrinès. 
Or, le poète, dans ce cas, est intéressé par l’attaque qu’il dirige contre la loi 
sur les fi lles épiclères, et ce qui lui sert d’argument, c’est le mauvais usage 
qu’on peut en faire, comme l’illustre le comportement de Smicrinès. Dans 
les deux autres comédies, même si l’on admet que ce sont également les 
fondements des lois qui sont l’objet de la critique, la différence est patente: 
Ménandre n’a pas besoin, dans ces deux autres trames, de personnages qui 
se référeraient explicitement aux lois pour tenter d’en tirer un avantage 
personnel. 

On retrouve un usage différencié du recours aux lois dans d’autres 
comédies. Parmi celles dont il nous reste des fragments signifi catifs, on 
mentionnera celles qui l’utilisent comme un mécanisme de l’action (Le 
Carthaginois, Fabula incerta17). Pourtant, même si Ménandre fait dire à 
tel personnage qu’il faut enfreindre la justice pour s’enrichir rapidement 
(Le fl atteur, 43–45), rien n’indique que cette infraction repose sur un usage 
dévoyé des lois. 

Il est clair, cependant, que lorsqu’il discute le fonctionnement des 
lois et des usages, le poète se fi xe pour objectif d’améliorer la société à 
laquelle il s’adresse dans le cadre des fêtes de Dionysos, non de tirer un 
profi t personnel d’une connaissance des lois qui permettrait d’en faire 
un usage dévoyé. Il ne tombe donc pas sous le coup de la critique qu’il 
adresse à ceux qui s’intéressent au sujet de trop près: il n’y recherche aucun 
avantage comparable à ceux qu’y trouveraient les “sycophantes” de notre 
fragment. Ces derniers, en effet, ne se défi nissent pas par le fait qu’ils 
regarderaient les lois de près avec des intentions touchant à la réfl exion 
sociale et, accessoirement, à l’éducation du public.

On doit se demander, enfi n, quel type de personnage ménandréen 
prononce la formule retenue par Stobée, quel type d’action scénique on est 
en droit de supposer pour motiver une telle déclaration. Une scène peut ici 

14 Hurst (n. 8), 120–122.
15 Cf. Zagagi (n. 11) 120–121.
16 On peut dire que Ménandre fait agir les personnages de la Samienne dans le cadre 

des lois; c’est le cas lorsque Moschion attend l’approbation de Déméas, ou lorsque 
Déméas chasse sa concubine Chrysis; voir à ce sujet Zagagi (n. 11), respectivement 
p. 115 et p. 126–127. Cela ne fait que conforter sa mise en cause des fondements mêmes 
de ces lois.

17 Ce dernier cas offre un usage intéressant de la loi: elle s’y trouve utilisée comme 
élément d’une tromperie qui doit aboutir à l’heureux résultat du mariage fi nal. La loi est 
ainsi le ressort d’un mensonge, mais le résultat est accepté par tous au bout du compte.



André Hurst288

nous servir d’analogie dans ce qui est conservé de Ménandre: la scène au 
cours de laquelle le jeune Moschion, fâché d’avoir été soupçonné par son 
père adoptif Déméas, feint de partir pour la guerre (La Samienne, 616 sqq.). 
Le public sait que Moschion n’en fera rien, mais Déméas est présenté 
comme un père adoptif qui croit vraiment à la comédie qu’on lui joue, et 
qui va tenter de dissuader Moschion de partir s’engager comme mercenaire. 
Il lui tient un discours dont l’état de conservation permet de dire qu’il est 
émaillé d’au moins deux maximes de valeur générale: la première est de 
ne pas oublier tous les bienfaits reçus en ne songeant qu’à une seule erreur 
commise un seul jour (709–710), la seconde que montrer de l’empressement 
à se laisser persuader par un père vaut mieux que de résister à ses raisons 
(711–712). Habilement, Ménandre conduit alors l’action de telle manière 
que Moschion pourra ironiser sur ces “belles maximes” en les traitant de 
“philosophie”, ce qui revient à dire que ce sont de vaines paroles (725), et 
tout s’achèvera par le mariage souhaité depuis le début de la comédie.

On observera que de manière assez proche, les belles déclarations sur 
la solidarité humaine et sur la paix sociale prononcées par Cnémon dans le 
Dyscolos (717; 743–745) arrivent elles aussi dans un contexte d’opposition 
entre des personnages (ici, c’est Gorgias qui tentait de persuader Cnémon 
de changer son style de vie solitaire). Dans les deux cas, le personnage 
central ne se convertira pas: Cnémon ne se réconcilie pas avec l’humanité 
(Dysc. 746–747) malgré ce qu’il vient d’énoncer lui-même, Moschion ne 
s’avouera pas vaincu par le raisonnement de Déméas et jouera celui que 
les faits seuls peuvent convaincre, – en l’occurrence l’arrivée de la future 
épouse –, le reste n’étant que “philosophie” (Sam.724–725).

Ces deux cas nous mettent sur la voie de deux observations: une maxime 
importante se trouve dans la bouche de quelqu’un qui est pris dans une 
situation dramatique d’opposition avec un autre personnage; cette maxime 
importante n’entraîne pas nécessairement la “conversion” de l’interlocuteur. 
On a même l’impression qu’une telle conversion constituerait une faiblesse 
de la construction dramatique, de la “consistance” des fi gures scéniques 
mises en œuvre. La maxime s’adresse donc bien davantage au public, invité 
à la cueillir au passage pour en faire son bien. 

Dans notre cas, il faudrait imaginer un personnage qui se trouve opposé 
sur scène à un “légaliste” (et non pas, par exemple, un personnage qui voudrait 
se soustraire aux lois en plaidant qu’il ne faudrait pas les regarder de trop 
près). Ce personnage serait exposé publiquement à cette “bonne parole”, 
comme Moschion écoutant Déméas ou comme Cnémon reconnaissant qu’il 
s’est trompé,18 mais demeurerait égal à lui-même jusqu’au bout.

18 L’ultime ruse scénique de Ménandre pourrait bien être ici le fait que le 
misanthrope n’aura pas besoin de ses semblables, même pour se servir à lui-même les 
vérités de la solidarité sociale...



289Ménandre et le méchant légaliste

Or, c’est à peu près ainsi que se déroulerait peut-être, dans ses grandes 
lignes, une scène entre Smicrinès et Chéréstrate dans la fi n perdue du 
Bouclier. La déclaration initiale de la déesse Fortune selon laquelle 
Smicrinès ne changera rien à sa manière d’être malgré les déboires qui 
l’attendent (Asp. 143–146) conviendrait parfaitement à l’encadrement 
dramatique tel qu’il est observable dans les deux cas de La Samienne et du 
Dyscolos. En outre, la façon dont la maxime ne sert fi nalement de rien dans 
ces deux cas pour convertir un personnage de la pièce, mais constitue avant 
tout un message envoyé au public permettrait de penser que le fragment 
768 refl ète bien la pensée de Ménandre, et non celle d’un personnage dont 
il désapprouverait l’attitude. 

On n’avancera pas avec trop d’assurance, cependant, l’hypothèse que 
le fragment 768 de Ménandre ferait partie de la partie perdue de notre texte 
du Bouclier: même s’il est possible d’y songer, la partie considérable de 
l’œuvre perdue de Ménandre laisse ouvertes bien d’autres possibilités 
d’insertion, et l’on concédera que s’en tenir à l’infi me partie conservée 
serait bien imprudent.

André Hurst
Université de Genève

В статье разбирается фрагмент Менандра (fr. 768 Austin PCG = fr. 545 Koerte) 
на фоне других мест из его наследия, где поднимается вопрос о справедливо-
сти следования букве закона и о критике отдельных афинских законов. Автор 
приходит к выводу, что разбираемый фрагмент, скорее всего, отражает ав-
торскую позицию и не вложен в уста персонажа, взглядам которого автор не 
сочувствует. Оппонентом персонажа, произносящего стихи фрагмента, был, 
вероятно, напротив, “буквалист-законник”, похожий на Смикрина в “Щите”.



Woldemar Görler290

Woldemar Görler

UNFREIWILLIGES SPIEL IM SPIEL. 
ZU EINEM WENIG BEACHTETEN 

DRAMATISCHEN MOTIV*  
 

Von der klassischen Antike bis in die neueste Zeit haben Bühnendichter 
in ihre Stücke dramatische Elemente einer ‘zweiten Ebene’ eingelegt: 
Theater auf dem Theater. Der Umfang dieser Einlagen ist unterschiedlich, 
von kurzen Szenen bis zu abgeschlossenen kleinen Dramen. Hier wird – 
der Fiktion nach – nicht für das Publikum im Theatersaal, sondern primär 
für eine oder mehrere der Bühnenfi guren gespielt. Dieses ‘Spiel im Spiel’ 
hat immer wieder die Aufmerksamkeit der Interpreten gefunden; zahllose 
Bücher und Abhandlungen sind dem Theater auf dem Theater gewidmet. 
Das Phänomen scheint erschöpfend behandelt.1

Eine seltene Sonderform aber ist, soweit ich sehe, bisher kaum beachtet 
worden: In der Regel ist das ‘Spiel im Spiel’ als solches geplant und 
angekündigt; die Spieler kennen ihren Part und sind sich seiner bewusst. 
In einigen Fällen jedoch wird eine solche Rolle gespielt, ohne dass der 
Spieler das gewollt hat, gelegentlich ohne dass er es überhaupt bemerkt: 
unfreiwilliges Spiel im Spiel. Das Publikum hingegen weiß, was geschieht, 
und das gibt diesen Szenen einen besonderen Reiz. Man mag sich fragen, ob 
hier wirklich vom ‘Spiel’ im Spiel gesprochen werden kann, denn Spielen 

* Die folgenden Überlegungen gehen zurück auf einen Vortrag, den ich auf dem 
Symposium “Terenz und die Tradition des Stegreifspiels” (Freiburg i. Br. 1996) ge-
halten habe. Die Veröffentlichung des Sammelbandes war begonnen, ist aber aus mir 
unbekannten Gründen gescheitert. Seitdem wurde mein Material ergänzt, die Thesen 
weiter durchdacht und teilweise revidiert. Ich freue mich, sie nun in völlig neuer Form 
dem Dramenkenner Alexander Gavrilov als Geburtstagsgruß zu unterbreiten.

1 Siehe u. a. M. Schmeling, Das Spiel im Spiel. Ein Beitrag zur vergleichenden 
Literaturkritik (Rheinfelden 1977); G. Forestier, Le théâtre dans le théâtre sur la scène 
française du XVIIe siècle (Genf 1981); K. Schöpfl in, Theater im Drama bei Shake-
speare und auf der englischen Bühne seiner Zeit (Hamburg., Phil. Diss. 1988), erw. 
Fassung: Theater im Theater. Formen und Funktionen eines dramatischen Phänomens 
im Wandel (Frankfurt a. M. u. a. 1993); F. Sick, “Theater – Illusion – Publikum”, in: 
A. Maier (Hg.), Theater und Publikum im englischen Barock (Frankfurt a. M. 2002) 
77–94; zur hellenistisch-römischen Komödie: J. Blänsdorf, “Die Komödienintrige als 
Spiel im Spiel”, Antike und Abendland 28 (1982) 131–154; P. Riemer, Das Spiel im 
Spiel. Studien zum plautinischen Agon in ‘Trinummus’ und ‘Rudens’ (Stuttgart – Leip-
zig 1996) – alle mit älterer und weiterführender Literatur.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



291Unfreiwilliges Spiel im Spiel  

ist ja gemeinhin ein bewusstes Handeln. Aber wie unsere Beispiele zeigen 
werden, unterscheidet sich die unfreiwillig gespielte Rolle im Wortlaut 
und in der Wirkung kaum von einer geplanten, und in beiden Fällen geht 
es um die Vorspiegelung falscher Tatsachen und falscher Umstände. So 
mag es denn beim gut eingeführten Terminus bleiben. 

 
I

Beim ersten Typ, der hier vorgestellt werden soll, wird einem Unbe teiligten 
eine Rolle angedichtet, von der dieser gar nichts bemerkt. Es liegt auf der 
Hand, dass es Szenen dieser Art nur unter ganz besonderen Umständen 
oder durch glücklichen Zufall geben kann. Darum sind sie in der Regel nur 
kurz. Es handelt sich um einen besonders kühnen Fall von Intrige.2 Jede 
Intrige birgt ein Risiko für den Intriganten. Es gibt jedoch Abstufungen 
der Gefahr:

– Wenn eine Lügengeschichte lediglich erzählt wird, ist ein Rückzug 
und eine Änderung der Strategie verhältnismäßig leicht: Man kann sich 
auf ein Missverständnis berufen, auf unzuverlässige Informationen und 
ähnliches.

– Schwieriger ist es, wenn der Betrug in Szene gesetzt wird,3 wie 
z. B. beim Auftritt des falschen Harpax in Plautus’ Pseudolus (916–1016): 
Entweder der Kuppler Ballio lässt sich täuschen – dann ist alles gewonnen; 
oder Ballio durchschaut den Schwindel – dann ist nichts mehr zu retten. Hier 
hängt alles an der Improvisationskunst des Betrügers. Er muss blitzschnell 
jede noch so unerwartete Situation erfassen und meistern. Simia als 
falscher Harpax macht das ganz treffl ich, aber er hat sich fahrlässigerweise 
den Namen des Soldaten, in dessen Auftrag er angeblich vor Ballio steht, 
nicht sagen lassen. Als der Kuppler misstrauisch nach dem Namen fragt, 
stockt dem lauschenden Pseudolus (und wohl auch dem mitfühlenden 
Zuschauer) der Atem (984–986): ... perii! nunc homo in medio luto est; 
/ nomen nescit, haeret haec res ...; ... ‘verfl ucht, jetzt steckt der Kerl fest 
im Schlamm: den Namen kennt er nicht, die Sache stockt.’ Da kehrt Simia 
mit bodenloser Frechheit den Spieß um und verlangt, Ballio solle ihm den 
Namen nennen, damit er, ‘Harpax’, sicher sei, den echten Ballio vor sich 
zu haben und keinen Betrüger. Jetzt ist der Karren aus dem Dreck wieder 
heraus, und die Intrige nimmt ihren Fortgang.

2 Vortreffl icher Überblick: A. Dieterle, Die Strukturelemente der Intrige in der 
griechisch-römischen Komödie (Amsterdam 1980).

3 Meist geschieht das mit Hilfe einer geeigneten Verkleidung; dazu Verf., “Verklei-
dungsintrigen”, in: E. Stärk, G. Vogt-Spira (Hg.), Dramatische Wäldchen. Festschrift 
für Eckard Lefèvre zum 65. Geburtstag (Hildesheim 2000) 267–286.



Woldemar Görler292

– Noch schwieriger und für den Intriganten gefährlicher ist das 
eben skizzierte unfreiwillige Spiel im Spiel: Der Schwindler benutzt 
einen ahnungslosen Dritten, um dem Opfer einen falschen Sachverhalt 
vorzuspiegeln. Er dichtet dem ahnungslosen Mitspieler eine falsche Iden-
tität an, deutet, wenn es sich so ergibt, seine Worte anders als sie gemeint 
sind, kurz: er lässt den Dritten eine Rolle spielen, ohne dass dieser es 
merkt. Die Gefahr des Scheiterns ist besonders groß. Sie lauert ja von zwei 
Seiten: Nicht nur das eigentliche Opfer kann den Betrug wittern; auch der 
‘mitspielende’ Dritte kann entdecken, dass er unwissentlich, gegen seinen 
Willen oder gar gegen sein Interesse für einen Schwindel missbraucht 
wird. Auf der anderen Seite steht der Intrigant, wenn sein kühnes Spiel 
gelingt, als ein wahrer Meister seiner Kunst da.

Unser erstes Beispiel ist der Auftritt des Soldaten in Plautus’ Bacchides 
(844–904). Chrysalus, einer der für Plautus typischen ‘schlauen Sklaven’ 
(servi callidi),4 ist im Gespräch mit seinem Herrn Nicobulus; er hat 
ihm das Märchen aufgebunden, sein Sohn habe ein Verhältnis mit einer 
verheirateten Frau: er schwebe in akuter Gefahr, aber mit Geld könne man 
die Sache schon regeln. Der Alte ist mit Recht misstrauisch: In Wahrheit ist 
es eine Hetäre mit der sich der Sohn gerade im Haus vergnügt. Da kommt 
der Kriegsmann Cleomachus polternd und täppisch daher, um sein Recht 
an eben dieser Dame durchzusetzen, für deren Dienste er schon bezahlt 
hat. Chrysalus erkennt sofort die hochwillkommene Gelegenheit (844 
... per tempus hic venit miles mihi; ‘gerade zur rechten Zeit für mich kommt 
da der Soldat daher’) und macht seinem alten Herrn Nicobulus weis, der 
in seinem Zorn so gefährlich aussehende wilde Kerl sei der rechtmäßige 
Ehemann der Geliebten seines Sohnes (851). Das ist kühn, denn Chrysalus 
hat ja keinen Einfl uss darauf, was Cleomachus noch sagen wird. Wie wir 
sogleich sehen werden, sagt er denn auch etwas, das Nicobulus hätte stutzig 
machen müssen – aber der überhört es. Plautinische Sklaven haben nicht 
nur ein kräftiges Selbstvertrauen sondern meist auch Glück. So prophezeit 
Chrysalus kühn, Nicobulus werde schon bald selbst feststellen können, 
dass die Geliebte seines Sohnes nicht etwa eine Hetäre, sondern in der Tat 
eine ehrbare verheiratete Frau sei (840, 853). Und wirklich drückt sich 
Cleomachus in der Unterredung so vollendet zweideutig aus, dass der 
Betrug gelingt. Chrysalus muss nicht einmal lügen, denn mulier und vir 
können sowohl auf eine legitime Ehe wie auf ein ganz lockeres Verhältnis 
bezogen werden.

4 Überblick bei W. G. Arnott, “Young Lovers and Confi dence Tricksters”, Uni-
versity of Leeds Review 13 (1970) 1–18; H.-D. Blume, “Vir malus dicendi peritus. 
Von wortgewandten Komödiensklaven”, in: Festschrift A. Weische (Wiesbaden 1997) 
5–11.



293Unfreiwilliges Spiel im Spiel  

Zum einzelnen: Ziel des Betruges ist es, Nicobulus zur Zahlung 
einer bestimmten Summe zu veranlassen. Dafür genügt es nicht, ihm den 
angeblichen Ehemann nur zu zeigen; Nicobulus muss mit ihm ins Gespräch 
kommen und handelseinig werden. Es ist ein schändlicher Handel, den 
Chrysalus vorschlägt: Der ‘Ehemann’ soll durch Geld beschwichtigt 
werden und dann Ruhe geben (nach dem Strafgesetzbuch des Deutschen 
Reiches von 1871 ist das ‘schwere Kuppelei’). Aber Nicobulus geht aus 
Sorge um das Leben seines Sohnes gerne darauf ein. Ganz wie Chrysalus 
es sich gewünscht hat, stellt der Soldat seine Forderung auf: 200 
Philippstaler verlangt er (868–869): nunc nisi ducenti Philippi redduntur 
mihi, / iam illorum ego animam amborum exsorbebo oppido; wenn er 
die nicht erhalte, werde er beiden, Vater und Sohn, den Garaus machen 
(wörtlich: ‘die Seele ausschlürfen’). Nicobulus ist so beeindruckt, dass 
er nicht genau hinhört. Der angebliche Ehemann gebraucht ein Wort, das 
nun gar nicht zu seiner ‘Rolle’ passt: er spricht von einer ‘Rückgabe’ der 
200 Taler, und damit könnte der Status der jungen Frau für Nicobulus 
eigentlich klar sein. Wir stellen uns vor, dass Chrysalus an dieser Stelle 
erschrocken zusammenzuckt. Aber sein Plan geht auf. Er erklärt dem 
Soldaten, Nicobulus sei zur Zahlung bereit – selbstverständlich ohne zu 
sagen, von welcher Voraussetzung Nicobulus ausgeht. Er sagt nur (877): 
‘Der da steht, der ist der Vater des jungen Mannes; er ist bereit, dir 200 
Philippstaler zu zahlen.’ Bezeichnenderweise fügt er, als die kurzen 
Verhandlungen abgeschlossen sind, hinzu (878): ceterum verbum sat est, 
‘bei diesem einen Wort sollte man es belassen.’ Das ‘eine Wort’ ist die 
förmliche sponsio in Frage und Antwort, die im römischen Recht einen 
verbindlichen Anspruch begründet. Wir verstehen gut, warum Chrysalus 
darauf dringt, kein weiteres Wort zu reden – riesengroß ist ja die Gefahr, 
dass Cleomachus den wahren Status der Frau erwähnt, und dann würde 
Nicobulus nicht mehr daran denken zu zahlen. Der Rat wird befolgt; das 
Gespräch zwischen dem Soldaten und dem besorgten Vater bleibt auf die 
reine Formel beschränkt: durchaus überzeugend, denn Nicobulus schlottert 
vor Angst, und Cleomachus ist, abgesehen von seinen Zornesausbrüchen, 
kein Mann vieler Worte.

In einer vergleichbaren Szenenfolge der Mostellaria besteht für den 
Intriganten ein noch größeres Risiko.5 Nach der Rückkehr von einer 
längeren Reise fi ndet Theopropides sein Haus scheinbar verwaist und 
fest verschlossen (431–456). Der erfi ndungsreiche Sklave Tranio erklärt, 
ein gefährliches Gespenst treibe sein Unwesen im Hause; deshalb seien 
der Sohn Philolaches und alles Gesinde schon seit längerem ausgezogen 
(460–471). In Wahrheit zecht der Sohn im väterlichen Haus mit Freunden 

5 Gute Interpretation bei Blänsdorf (o. Anm. 1) 141–144.



Woldemar Görler294

und Hetären. Eine weitere Überraschung für den armen Rückkehrer: Ein 
Wucherer taucht auf, um vom jungen Philolaches Zinsen einzutreiben 
für ein Darlehen, von dem der Vater nie gehört hat. Der Zuschauer weiß, 
dass das Geld verprasst worden ist, Theopropides ahnt es. Aber auch 
hier hat Tranio eine Erklärung bereit, die der am Geld leidenschaftlich 
interessierte Vater gern und deshalb auch gutgläubig hört: Sein Sohn 
habe ein Ersatzhaus gekauft, zu einem äußerst günstigen Preis, und dafür 
bereits angezahlt... (636–648). Verständlicherweise möchte der Alte nun 
seinen neuen Besitz möglichst bald sehen. In welcher Gegend sich denn 
das neuerworbene Anwesen befi nde, fragt er neugierig. Tranio windet sich 
in neuer Verlegenheit (660–663); dann folgt er tollkühn einer spontanen 
Eingebung (665–666), zeigt auf das zweite auf der Bühne sichtbare Haus 
und behauptet, ‘dieses da’ sei es, das prächtige Haus des reichen Nachbarn 
Simo. Theopropides dringt jetzt erst recht auf eine sofortige Besichtigung. 
Eine Begegnung des angeblichen Verkäufers mit dem angeblichen 
Käufer ist unausweichlich. Nun muss Tranio gewaltig improvisieren, sich 
immer wieder Neues einfallen lassen, um immer wieder neue Gefahren 
zu meistern. Wir können die köstliche Szene hier nicht im einzelnen 
betrachten; nur soviel sei als charakteristisch für den Typ festgestellt, dass 
Tranio beide Alten in geschicktester Weise präpariert: Dem angeblichen 
Verkäufer Simo erzählt er, sein Herr habe Bauabsichten und wolle sich von 
Simos schönem Haus anregen lassen; Theopropides wird in geheuchelter 
Einfühlsamkeit nahegelegt, er möge sich bitte nicht zu sehr als neuer 
Besitzer aufspielen; Simo bedauere es bereits bitter verkauft zu haben; am 
besten sei es, das Thema ganz zu meiden.6 Das entspricht funktional der 
zuvor betrachteten Empfehlung des Chrysalus: ‘...nur kein Wort zuviel’, 
verbum sat est .

Halten wir fest: Beim eben betrachteten Typ (I) des Spiels im Spiel sind 
drei Personen beteiligt: der Intrigant, das Intrigenopfer und der ahnungslose 
‘Spieler’, der weder der einen noch der anderen Seite angehört, der als 
bloßes Werkzeug fungiert. 

 
II

Auch beim nächsten Typ gibt es die drei gleichen Funktionsträger; aber 
hier ist das ‘Werkzeug’ nicht neutral, sondern steht auf der Seite des Intri-
ganten. Das scheint paradox, denn wenn Intrigant und der als ‘Werkzeug’ 
fungierende ‘Spieler’ die gleichen Interessen verfolgen, erwartet man, 

6 Treffend Blänsdorf (o. Anm. 1) 142: (Tranio) “lässt (Simo und Theopropides) 
eine Rolle spielen”; sie “werden unwissentlich in das ... Spiel hineingezogen”. Bläns-
dorf geht diesem Motiv jedoch nicht weiter nach.



295Unfreiwilliges Spiel im Spiel  

dass die beiden gemeinsam planen und in bewusster Übereinstimmung 
agieren. In der Regel ist das auch so: da gibt es kein unfreiwilliges und 
unbewusstes Spiel im Spiel. Aber es kommt vor, dass der Intrigant seinen 
Helfer absichtlich nur unvollkommen oder gar nicht in seinen Plan ein-
weiht, und dann kann er mit ihm verfahren wie mit einem Unbeteiligten, 
ihm eine Rolle aufdrängen, die dieser dann unfreiwillig oder gar völlig un-
bewusst spielt. 

Ein erstes Beispiel: In Terenz’ Andria lieben die arme Glycerium 
und der reiche Pamphilus einander herzlich und innig. Glycerium gebiert 
ihrem Geliebten einen Sohn. Die Liebenden wollen nur zu gerne heiraten; 
aber Pamphilus’ Vater ist dagegen, denn er hat andere Pläne: Sein Sohn 
soll mit einer Tochter des reichen Chremes die Ehe eingehen. Pamphilus 
hat aus taktischen Gründen törichterweise sein Einverständnis gegeben. 
Nun gibt es nur noch einen Ausweg: Alle Welt soll erfahren, vor allem der 
unerwünschte potentielle Schwiegervater Chremes, dass Pamphilus eine 
andere liebt und schon Vater geworden ist. Dieses Ziel verfolgen nicht 
nur die beiden jungen Leute, sondern auch ihre jeweiligen Vertrauten: der 
intrigierende Sklave Davus und Glyceriums treue Magd Mysis. Diese legt 
auf Davus’ Geheiß das Neugeborene dem Pamphilus vor die Haustür, um 
damit seine Vaterschaft allgemein und vor allem Pamphilus’ Vater Simo 
kundzutun. Da kommt zufällig Chremes daher – wie gerufen, sollte man 
meinen, denn selbstverständlich soll auch er von der Existenz des Kindes 
wissen. Aber Davus ändert seinen Plan (733), um eine noch stärkere Wir-
kung zu erzielen. Er weist Mysis an, auf alles, was er sagen werde, ein-
fach zu reagieren (735, tu ut subservias). Mysis weiß nicht, was sie davon 
halten soll, und im folgenden Dialog mit Davus, dem Chremes interessiert 
lauscht (ab 746), versteht sie gar nichts mehr.7 Davus scheint geradezu zur 
Gegenseite abgefallen zu sein! Er beschuldigt Glycerium und sie selbst 
des Betrugs: die Frauen wollten dem armen unschuldigen Pamphilus ein 
Kind unterschieben... In ihrer Verzweifl ung protestiert Mysis laut und 

7 Formal verwandt ist eine Szene aus Terenz’ Phormio (769–819). Zwei ältere 
Brüder, Chremes und Menedemus, waren übereingekommen, einem Erpresser eine 
größere Summe zu zahlen, um einer peinlichen Situation zu entkommen. Kurz darauf 
ändert sich die Lage von Grund auf: die beabsichtigte Zahlung erweist sich als kapitaler 
Fehler. Chremes hat das gerade seinem Bruder angedeutet; da bemerkt er, dass seine 
Gattin zuhört, und kann keine nähere Erläuterung geben. Für Menedemus bleibt die 
so plötzlich veränderte Haltung des Bruders unbegreifl ich, und er reagiert wie Mysis 
in der Andria. Wiederholt fragt er den Bruder, ob er den Verstand verloren habe (801, 
802, 806, mit wörtlichen Anklängen an Andria 749 und 753). Aber im Gegensatz zur 
Andria-Szene lässt Chremes den Bruder vor der Gattin keine Rolle spielen: er will ihn 
nur zum Schweigen bringen, zuerst durch ein unbeholfen beschwichtigendes iam recte, 
‘ist schon recht’.



Woldemar Görler296

überzeugend – mit Erfolg, denn Chremes entscheidet sich richtig; er glaubt 
Mysis und hat keine Zweifel an Pamphilus’ Vaterschaft; nie und nimmer 
wird er ihn als Schwiegersohn akzeptieren. Nach Chremes’ Abgang gibt 
Davus Mysis eine Erklärung: er habe sie absichtlich in Zorn und Verzwei-
fl ung versetzt, da sie so viel überzeugender habe wirken können (794–795): 
paullum interesse censes ex animo omnia, / ut fert natura, facias an de 
industria?; ‘ja, meinst du denn, es sei nur ein kleiner Unterschied, ob du aus 
dem Herzen heraus handelst, oder mit (schauspielerischer) Bemühung?’8 
Ein hochinteressanter Satz. Gern wüsste man, ob Terenz sich dazu bekannt 
hat. Diderot und Brecht wären kaum damit einverstanden,9 doch die 
vieldiskutierte Frage nach der ‘sensibilité’ oder der ‘Einfühlung’ soll hier 
beiseite bleiben. Halten wir fest: Davus hat Mysis Komödie spielen lassen, 
ohne dass sie es bemerkte. Diese Szene stimmt mit den zuvor betrachteten 
darin überein, dass eine Person, der Intrigant, der die Fäden in der Hand hat, 
eine andere Person in eine Rolle drängt, um beim ‘Opfer’ der Intrige eine 
bestimmte Wirkung zu erzielen. Davus benutzt Mysis als ein Werkzeug, 
ebenso wie Chrysalus den Soldaten und Tranio den gutmütigen Nachbarn 
Simo. Aber die Davus-Mysis-Szene ist von den zuvor betrachteten Fällen 
auch wieder in charakteristischer Weise verschieden. Beide, Davus und 
Mysis, sind ihrer Herrschaft treu ergeben und stehen grundsätzlich auf 
der gleichen Seite; sie vertrauen einander, auch wenn das Vertrauen auf 
eine harte Probe gestellt wird. Mysis ist gewillt, gemeinsam mit dem von 
ihr als überlegen empfundenen Davus zu intrigieren. Diese Bereitschaft 
bleibt während unserer Szene zunächst bestehen; bis zu einem gewissen 
Punkt lässt sich Mysis von Davus ‘führen’. Ihr war ja die passive Funktion 
zugedacht; die Initiative sollte bei Davus liegen. Er war der ‘Spielführer’, 
Mysis’ Aufgabe war es zu reagieren (subservire10). Während des Dialogs 

8 Ein Zufallsfund: Im Roman Der Hühnerdieb der israelischen Autorin Shulamit 
Lapid (München 1997, Bertelsmann-Taschenbuch 72412, hebräische Originalausgabe 
Jerusalem 1991) wird eine junge Frau zu einem ungleich schlimmeren ‘unfreiwilligen 
Spiel im Spiel’ benutzt; nach der Aufklärung fragt sie (S. 320), weshalb man ihr nicht 
die Wahrheit gesagt habe. Die Antwort: Dann “hättest du deine Vorstellung nicht glaub-
würdig geben können.”

9 Sie sahen wirkliche Empfi ndungen als für den Schauspieler eher schädlich an; 
es gelte, mit kühlem Kopf Affekte überzeugend zu zeigen. Vgl. vor allem Diderots 
Paradoxe sur le comédien (entstanden 1770–1778) und Brechts Gespräch über die 
Nötigung zur Einfühlung von 1953 (in: Schriften zum Theater, Redaktion Werner Hecht 
VII [Frankfurt a. M., Berlin und Weimar 1964] 261–263); siehe auch Verf., “Über die 
Illusion in der antiken Komödie”, Antike und Abendland 18 (1973) 52–57.

10 Das Verbum ist selten. Die CD-ROM des Packard Humanities Institute (PHI 5) 
liefert 7 weitere Belege für die Bedeutung ‘dienen’, aber ohne Bezug auf verbales 
‘ Sekundieren’. In der Diskussion nach meinem Freiburger Vortrag (o. Anm. *) wurde 



297Unfreiwilliges Spiel im Spiel  

erinnert Davus mehrfach an dieses Arrangement: 751 ‘wirst du bitte auf 
meine Frage antworten?’, 752 ‘dass du nur kein Wort mehr sagst, als ich 
dich frage’, 764 ‘was ich weiß, tut nichts zur Sache – antworte auf meine 
Frage!’, 760 eine leise gegebene Regieanweisung, die den zuvor laut 
gegebenen Befehl, das Kind von der Schwelle wegzunehmen, widerruft: 
‘Bleib, geh nicht von hier fort!’. Zunächst fügt sich Mysis in alles; sie hat 
nicht vergessen, dass Davus mit ihrer Hilfe etwas bewirken will. Erst als 
Davus sie und ihre Herrin in gröbster Weise beschuldigt, tritt sie aus ihrer 
antwortenden und reagierenden Funktion heraus. Sie zweifelt zuerst an 
Davus’ Verstand, dann an seiner Treue – und schreit ihm die Wahrheit ins 
Gesicht. Seine Partnerin ist sie nun nicht mehr. Sie ist zu seinem Werkzeug 
geworden. Und obwohl ihre Empörung von Herzen kommt, spielt sie 
unbewusst eine Rolle: die einer leidenschaftlichen Gegnerin von Davus – 
und das tut bei Chremes seine Wirkung. 

Soweit ich sehe, gibt es in der antiken Komödie keinen weiteren Beleg 
für diesen Typ (II), in der Intrigant und das ‘unfreiwillige Werkzeug’ auf der 
gleichen Seite stehen. Darum zur Abrundung zwei moderne Beispiele:

Im ersten Akt von Hugo von Hofmannsthals ‘Rosenkavalier’ (1911) 
kommen die Marschallin und ihr Liebhaber Octavian in Verlegenheit, 
als Vetter Ochs stürmisch Einlass begehrt. Octavian soll sich verstecken 
(“Dort hinters Bett! Dort in die Vorhäng’. Und rühr’ dich nicht!”). Aber 
Octavian gehorcht nicht, sondern verkleidet sich als ‘Kammerjungfer 
Mariandl’ und tritt Ochs und der überraschten Marschallin vor die Augen. 
Nun muss sie, die eigentliche Intrigantin, ‘unfreiwillig’ mitspielen – und 
sie tut es mit viel Humor; sie genießt sichtlich die Rolle, die ihr Octavian 
aufgenötigt hat. – Ähnlich Szene I 12 in Jean Anouilhs Bal des voleurs 
(1932, aufgeführt 1938).11 Ein älterer Hochstapler hat einem jüngeren 
Mitbetrüger den Part eines ‘geistlichen Sekretärs’ (“Monseigneur”) 
zugedacht. Die ältlich-griesgrämige Rolle gefällt diesem jedoch durchaus 

 vermutet, es könne sich um einen terminus technicus aus dem römischen Stegreif-
Theater handeln; vielleicht habe Terenz die Davus-Mysis-Szene aus dieser Tradition 
heraus in die griechische Vorlage eingefügt. Das zweite ist unmöglich, denn Donat (zu 
794–795) setzt voraus, dass die Szene auch bei Menander stand. Aber eine technische 
Bedeutung ist nicht auszuschließen. Vergleichbar sind obsecundare (Ter. Heaut. 827, 
Ad. 994) und supparasitari (Plautus, Amph. 993; Mil. 348); das erste Verbum heißt 
allerdings eher ‘in der Sache zu willen sein’, das zweite bezeichnet ein unaufrichtiges 
‘Nach-dem-Munde-reden’.

11 In: H. Seilacher, Die Bedeutung des Spiels im Spiel und der Durchbrechung 
der Illusion in den Dramen von Jean Anouilh (Tübingen, Phil. Diss. 1969) kurze Be-
merkungen zum Bal des voleurs 61 f., 69 f., 77 f., 97 – hilfreich für die Einordnung 
der verschiedenen Rollenspiele in das Gesamtwerk; auf das Motiv der Unfreiwilligkeit 
geht Seilacher nicht ein.



Woldemar Görler298

nicht. Er ändert den Plan und verblüfft den Alten, indem er in sportlichem 
Dress als sein ‘zweiter Sohn’ auftritt. Der Alte ist zornig (“salaud!”), kann 
das jedoch in Gegenwart der Dame, die betrogen werden soll, nicht zeigen. 
Er ist in erheblicher Verlegenheit, denn noch nie hatte er in seiner fi ngierten 
familiären Situation einen ‘zweiten Sohn’ erwähnt. Aber er windet sich 
geschickt heraus und fi ndet sogar Spaß an der neuen, ihm aufgenötigten 
Rolle als ‘Vater’. Diese beiden Szenen unterscheiden sich dadurch vom 
Spiel, das Davus mit Mysis treibt, dass die Funktionen vertauscht sind: 
Hier ist es der Helfer, der intrigiert; der ursprüngliche Intrigant wird zum 
Werkzeug in der Hand des Helfers. Aber wie bei Davus und Mysis ist 
es jeweils ein Verbündeter, der überrascht und in eine Rolle gedrängt 
wird. Ein anderer Unterschied ist die Verkleidung: Davus bleibt äußerlich 
unverändert; darum kann Mysis nicht verstehen, was in ihm vorgeht: sie 
‘spielt’ nicht nur unfreiwillig, sondern auch unbewusst. Die Verkleidung 
dagegen (‘Kammerjungfer’, ‘sportlicher Sohn’) macht es ihren Partnern 
leicht, die ihnen zugedachte Rolle zu begreifen und zu spielen. Schwierig 
ist es ja auch nicht: sie müssen nur geschickt ‘sekundieren’, wie Davus es 
von Mysis verlangt hatte.

 
III

In einem weiteren Typ des unbewussten Rollenspiels gibt es gar keinen 
Intriganten – hier ist es der Zufall, der alles zuwege bringt. Es geht um 
Verwechslungen, die an sich leicht aufgeklärt werden könnten. Aber da 
der Verwechselte nach und nach erkennt, dass der Irrtum für ihn vorteilhaft 
ist, verzichtet er auf die Klärung und nimmt die ihm zugefallene Rolle an. 
Zwei klassische Beispiele seien kurz betrachtet:

In Plautus’ Menaechmi ist einer der gleichnamigen Zwillingsbrüder, 
wohnhaft in Syrakus, auf der Suche nach dem anderen, von dem er in 
früher Jugend getrennt wurde (232). Auf seiner langen Irrfahrt gelangt er 
nach Epidamnus, wo der Gesuchte lebt. Da die Brüder einander gleichen 
wie ein Ei dem anderen, wird er von Freunden und Bekannten seines epi-
damnischen Bruders angesprochen (278, 368). Zunächst begreift er nichts. 
Auch als sein Gegenüber den Namen Menaechmus nennt, ahnt er nicht, 
dass er am Ziel ist (297–299), ebensowenig als die Geliebte des Bruders 
ihn schmeichlerisch umbuhlt (373 f.): er hält sie für wahnsinnig. Das ist 
höchst merkwürdig, denn wer auf der Suche nach einem Zwillingsbruder 
ist, hätte sofort hellhörig werden müssen. Aber die hellenistisch-römische 
Komödie mutet ja den Zuschauern auch sonst einiges an Unwahrschein-
lichkeiten zu. Bald jedoch bemerkt der Ankömmling, welche Freuden ihn 
erwarten, widerspricht nicht mehr und tut ganz so, als sei er wirklich der, 
für den man ihn hält. Er lässt sich in die Rolle hineingleiten (416–422): 



299Unfreiwilliges Spiel im Spiel  

 zunächst unbeabsichtigtes, ungeplantes, und in diesem Sinne ‘unfreiwil-
liges’ Spiel, dann aber bewusstes Handeln, mit der Absicht zu täuschen. 
Dürfen wir auch diesen zweiten Teil ‘unfreiwillig’ nennen? Wohl eher 
nicht, denn Menaechmus hätte den Irrtum aufklären und das Spiel abbre-
chen können. Im nächsten Beispiel ist das anders. 

Strukturell die gleiche Situation in Gogols Revisor (1836): In einer 
russischen Kleinstadt unweit von Saratow hat sich herumgesprochen, dass 
ein Revisor aus St. Petersburg zu erwarten ist; er werde vermutlich inkognito 
erscheinen. Die Honoratioren der Stadt sind voll banger Erwartung, denn 
es steht nicht alles zum besten. Schnell hält man Chlestakow, einen 
armseligen Herumtreiber, für den Erwarteten, seine Mittellosigkeit und 
Zechprellerei für bloße Tarnung.12 Ein Sünder nach dem anderen macht 
Chlestakow seine Aufwartung; er wird ins Haus des Stadtkommandanten 
eingeladen, mit Freundlichkeiten und Gaben überhäuft. Anfänglich ist 
Chlestakow ratlos und ein wenig schüchtern. Aber das ändert sich 
schnell, auch wenn er noch nicht ganz begreift, weshalb ihm soviel Ehr-
bezeugung zuteil wird. In übermütiger Selbstüberschätzung schreibt er 
es seinem eindrucksvollen Auftreten zu, erfi ndet ein angebliches Erlebnis 
nach dem anderen und fl unkert (III 6), einmal habe er bei Soldaten 
gewaltigen Eindruck gemacht: ‘солдаты выскочили из гауптвахты и 
сделали ружьем’, sie ‘sprangen aus ihrem Wachthäuschen heraus und 
präsentierten das Gewehr’; nachher habe ihm ein Offi zier bestätigt, er sei 
mit dem Oberkommandierenden verwechselt worden.13 Erst in Szene IV 8 
dämmert es Chlestakow: ‘Мне кажется, однако ж, они меня принимают 
за государственного человека’, ‘man hält mich offenbar für einen 
Regierungsmann.’ Jetzt kennt er seine Rolle und spielt sie ganz aus; bald 
(IV 10) geht er so weit, den versammelten Kaufl euten anzudeuten, er sei 
bereit, den verhassten Stadtkommandanten nach Sibirien zu verbannen. Es 
ist reizvoll, Chlestakows Wandlung im einzelnen zu verfolgen; aber dafür 
ist dies nicht der Ort. Uns geht es hier nur um die dramatische Struktur. Die 
Parallelität zwischen Menaechmi und Revisor liegt auf der Hand. Aber es 
gibt auch klare Unterschiede. Den aus Syrakus angereisten Zwilling hatte 
in Epidamnus niemand erwartet – dass er so freundlich empfangen wird, 

12 Die Anregung zu seiner Komödie erhielt Gogol von Puschkin, der tatsächlich 
einmal (August 1833) in Nishnij Nowgorod für einen staatlichen Revisor gehalten wur-
de. – Die folgenden Zitate in der Übersetzung von Valerian Tornius (Leipzig 1952, 
Insel-Bücherei 369).

13 Chlestakow kennt also – in der Fiktion – die Vorteile einer Verwechslung. Ein 
subtiles Detail, gewissermaßen Spiel auf einer dritten Ebene – und ein Spiel mit dem 
Feuer: nur allzu leicht könnten seine Zuhörer hellhörig werden und den Verdacht schöp-
fen, sie seien nun auch selbst Opfer einer Verwechslung.



Woldemar Görler300

beruht nur auf der Ähnlichkeit mit dem Bruder. Im Revisor dagegen bangt 
die ganze Stadt dem Ankömmling entgegen. Und während Menaechmus, 
der den Zwillingsbruder sucht, die Verwechslungen schnell hätte begreifen 
können und müssen (was seltsamerweise nicht geschieht), hat Chlestakow 
nicht die geringste Ahnung davon, dass die Stadt in großer Sorge einen 
Unbekannten erwartet. 

Auch bei diesem Typ kann man fragen, ob man von einem ‘unfrei-
willigen Spiel’ reden sollte. Anfänglich haben ja weder Menaechmus 
noch Chlestakow einen Betrug im Sinn; in ihrer Ahnungslosigkeit 
verhalten sie sich natürlich. Und doch: Ohne es zu beabsichtigen und 
ohne es zu bemerken, reden und handeln sie so, dass die Verwechslung 
eintritt und sich verfestigt. Anders gesagt: Wenn sie es darauf angelegt 
hätten, verwechselt zu werden, hätten sie nicht anders handeln und reden 
müssen. Von außen betrachtet, kommt ihr Verhalten einer Rolle gleich; 
die Verwechselten ‘spielen’ sie: zunächst unbewußt, dann zunehmend 
absichtsvoll im Sinne einer Intrige. Und – anders als bei Menaechmus – 
ist Chlestakows Spiel auch in der zweiten Phase eher ‘unfreiwillig’: Er 
kann nicht mehr zurück; er wäre nach einer ehrlichen Aufklärung kaum 
ungeschoren davongekommen. 

 
* * *

Wir haben drei Grundmuster eines unfreiwilligen Spiels im Spiel skizziert. 
Dieser grobe Überblick kann und will eine eingehende Interpretation der 
jeweiligen Szenen nicht ersetzen. Aber er will sie anregen und eine wichtige 
Voraussetzung dafür schaffen. Es ist eine bewährte Methode literarischer 
Interpretation, zunächst in der Vielfalt der Texte Übergreifendes und 
Allgemeines zu erkennen, danach das Einzelne, Individuelle ins Auge zu 
fassen. Ist eine Gattung oder ein literarisches Motiv als solches erkannt, ist 
es leichter zu sehen, wie sich die einzelnen Ausprägungen der Gattung oder 
des Motivs voneinander unterscheiden. Das gilt auch für wiederkehrende 
Strukturen wie die von uns untersuchten Szenenfolgen. Wenn mehrere 
konkrete Beispiele des gleichen Grundschemas nebeneinandergehalten 
werden, treten die jeweiligen individuellen Feinheiten stärker hervor. So 
kann sich unsere Aufmerksamkeit etwa darauf richten, wie leichtgläubig 
die Intrigenopfer ist, ob das Spiel hier und da zu scheitern scheint, ob 
die aufgenötigte Rolle rasch und reaktionssicher angenommen wird, ob 
derjenige, dem der Zufall unerwartet unter die Arme greift, seine Vor-
teile eher zaghaft oder eher zupackend nutzt, ob er wie Chlestakow auf 
Anraten seines Dieners (IV 9) dem Spiel rechtzeitig ein Ende macht, 
ob und wann das unbemerkt-unfreiwillige Spiel in bewusste Täuschung 
umschlägt. Übe rall schärft der Vergleich den Blick für die Eigenart der 



301Unfreiwilliges Spiel im Spiel  

einzelnen Szene. Aber das bleibt Sache einer eingehenden Interpretation. 
Hier ging es nur um eine vorläufi ge Typisierung; Vollständigkeit war 
dabei nicht angestrebt, und ist wohl auch nicht zu erreichen. Wenn dem 
geneigten Leser spontan weitere Beispiele einfallen und wenn dadurch die 
vorstehenden Überlegungen weitergeführt werden können, haben diese ihr 
bescheidenes Ziel erreicht.

 Woldemar Görler 
Universität des Saarlandes

На материале комедий Плавта и Теренция автор изучает мотив ‘невольной 
актерской игры’ персонажа в рамках драматического действия, выделяя три 
его основных типа: 1) когда ‘невольный актер’ не замечает, что автор интриги 
выдает, а жертва интриги принимает его за другого (как Клеомах в Вакхидах 
и Симон в Привидении Плавта); 2) когда ‘невольный актер’ действует заодно 
с автором интриги, но не до конца посвящен в его план (как Мисида 
в Андриянке Теренция); 3) когда интрига возникает сама собой, и персонаж 
поначалу исполняет чужую роль неумышленно, а, поняв это, продолжает вы-
давать себя за другого уже осознанно (как герой Менехмов Плавта и гого-
левский Хлестаков). 



В. В. Зель чен ко302

В. В. Зель чен ко

PLAUT. PSEUD. 109: 
НЕ ЗА МЕ ЧЕН НАЯ ГРЕ ЧЕ СКАЯ ПО ГО ВОР КА?

В пер вой, экс по зи ци он ной сце не ко ме дии Плав та Псев дол ее ге рой-
эпо ним обод ря ет хо зяи на: тот, ес ли не дос та нет до зав тра два дца ти 
мин, рис ку ет на все гда по те рять воз люб лен ную – и, как по ла га ет ся 
влюб лен но му юно ше но вой ко ме дии, пред ска зуе мым об ра зом рас ки-
са ет. У Псев до ла еще нет ни ка ко го пла на спа се ния (его не бу дет на 
про тя  ж ении боль шей час ти пье сы, по ка ре ше ние не под ска жет сча ст-
ли вый слу чай), но он, тем не ме нее, твер до уве рен в сво ей спо соб но-
сти бла го по луч но вы пу тать хо зяи на из бе ды. Ис то ки этой уди ви тель-
ной убе ж ден но сти свя за ны, во-пер вых, с ус пе хом его пре ды ду щих 
про де лок, во-вто рых, с ко ми че ской ссыл кой на до б рую при ме ту (по-
дер ги ва ние в гла зу), а бо лее все го – с тем, что Псев дол, по хо же, пре-
крас но осоз на ет: ему, ра бу, по ла га ет ся быть в пье се мо то ром ин три ги, 
а зна чит, бес по ко ить ся не о чем, ав тор обя за  тел ьно что-ни будь при ду-
ма ет. Рас смот рим при сталь нее стт. 103–110:

Ps. <…> Verum ego te amantem, ne pave, non deseram. 
 Spero alicunde hodie me bona opera aut hac mea 
 tibi inventurum esse auxilium argentarium. 
 Atque id futurum unde unde dicam nescio, 
 nisi quia futurum est: ita supercilium salit. 
Cal. Utinam quae dicis dictis facta suppetant! 
Ps. Scis tu quidem hercle, mea si commovi sacra, 
 quo pacto et quantas soleam turbellas dare. 

Тра ди ци он ное по ни ма ние слов mea si commovi sacra (ст. 109) оп ре-
де ли ла рас  ш и р енная вер сия ком мен та рия Сер вия к Aen. IV, 301. В этом 
мес те по эмы, где речь идет о ме та ни ях обе зу мев шей от люб ви и оби-
ды Ди до ны, Вер ги лий раз ви ва ет зна ме ни тое го ме ров ское срав не ние 
 Ан дро ма хи с ме  н адой (Il. XX, 460): “Saevit inops animi totamque incensa 
per urbem / bacchatur, qualis commotis excita sacris / Thyias, ubi audito 
stimulant trieterica Baccho / orgia nocturnusque vocat clamore Cithaeron”. 
Servius auctus по яс ня ет:

Commotis excita sacris verbo antiquo usum tradunt; moveri enim sacra 
dicebantur, cum sollem nibus diebus aperiebantur templa instau randi 
sacrifi cii causa: cuius rei Plautus in Pseudolo meminit (ци ти ру ют ся, с ис-
ка же ния ми, стт. 109–110 ко ме дии). Hoc vulgo apertio nes appel lant. 

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



303Plaut. Pseud. 109: не за ме чен ная гре че ская по го вор ка? 

Хо тя, как ука зал в иной свя зи Э. Нор ден, та кое тех  н и  ческое зна че-
ние (com)movere на деж но под кре п ля ет ся при ме  р ами,1 уме ст ность эру-
ди ции Дев те ро-Сер вия при ме ни тель но к пас  с ажу Энеи ды вы зва ла со-
мне ния у Ро лан да Ос ти на. Взве сив обе воз мож но сти, Ос тин пред по чел 
ви деть в commotis не тер мин из об лас ти ре ли ги оз  ной прак ти ки, но еще 
од ну лек си че скую де таль, под чер ки ваю щую буй ст во ме на ды: “either 
the “rites” in the abstract, or, more probably, the actual “symbols” or 
emblems of the god, brandished in ecstasy”.2 Раз би рать этот во прос в на-
стоя щей за мет ке не ме сто; для нас бу дет важ на са ма аль тер на ти ва, от-
чет ли во сфор му ли ро ван ная Ос ти ном: ли бо Servius auctus прав и Вер-
ги лий при бег нул здесь к “ин стау ра ци он  ной” идио ме (“при на ча ле 
свя щен но дей ст вий”), ли бо вы ра же ние commotis sacris упот реб ле но 
по этом не в тех ни че ском смыс ле и про яс ня ет ся толь ко кон тек стом 
(“по тря сая свя щен ной ут ва рью”). 

Ина че об сто ит де ло у тол ко ва те лей Псев до ла. Сле дуя по пу ти, ука-
зан но му еще Лам бе ном (1576), боль шин ст во из них сме ши ва ют две 
эти ин тер пре та ции и трак ту ют плав тов ский пас саж на ос но ва нии как 
сви де тель ст ва Дев те ро-Сер вия, так и па рал лель но го мес та Энеи ды 
с его дио ни сий ским ан ту ра жем. Опас но сти та ко го сме ше ния де мон ст-
ри ру ет ком мен та рий А. Ло рен ца. Объ яс няя ме та фо ру Псев до ла, Ло-
ренц ри су ет кар ти ну буй но го вак хи че ско го ше ст вия, уча ст ни ки ко то-
ро го рас хва ты ва ют свя щен ную ут варь и не сут ее, бес по ря доч но 
ко лы хая; при этом вы ра же ние commovere sacra оце ни ва ет ся как “ein 
dem Bakchosdienste entnommener Ausdruck”.3 Ме ж ду тем в пас са же из 
Дев те ро-Сер вия (удо сто ве ряю щем идио ма тич ность со че та ния commo-
vere sacra) о куль те Вак ха не го во рит ся ни че го: sacra яв ля ет ся ак ку за-
ти вом внут рен не го объ ек та, а commovere пред по ла га ет на ча ло свя щен-
но дей ст вия, при том лю бо го. То же на хо дим у А. Эр ну: он снаб жа ет 
сло ва Псев до ла пе ре во дом “quand je mets en branle mes utensiles de 
sacrifi ce”, и в то же вре мя в при ме ча нии ха рак те ри зу ет commovere 
sacra как “expression rituelle tombée en langue courante”.4 В сход ном ду-
хе, хо тя и с при ме ча тель ной ос то рож но стью, тол ко вал на ше ме сто 

1 E. Norden. Agnostos Theos: Untersuchungen zur Formengeschichte religiöser 
Rede (Stuttgart 41956) 148–149 Anm. 2. 

2 R. G. Austin (ed., comm.). P. Vergili Maronis Aeneidos liber quartus (Oxford 
1955) 97. Ср. ранее у Т. Э. Пейджа: “by the stirring (waving?) of the sacred emblems” 
(T. E. Page [ed., comm.]. The Aeneid of Virgil: Books I–VI [London 1894] 368), а позд-
нее – у Р. Д. Уильямса (R. D. Williams [ed., comm.]. The Aeneid of Virgil: Books 1–6 
[Glasgow 1972] 359): “by the brandishing of the sacred emblems”. 

3 A. O. Fr. Lorenz (hg., erkl.). Ausgewählte Komödien des T. Maccius Plautus IV: 
Pseudolus (Berlin 1876) 87. 

4 A. Ernout (éd., trad., comm.). Plaute VI: Pseudolus – Rudens – Stichus (Paris 
1938) 22 et n. 1.



В. В. Зель чен ко304

Я. М. Бо ров ский: “Commovi sacra – шут ли вая ме та фо ра, имею щая опо-
ру в пред став  л ении о свя щен но дей ст ви ях, свя зан ных с бур ны ми дви-
же ния ми, на при мер, в куль те Вак ха (со тря са ние тир са и т. п.). Ср. Verg. 
Aen. IV, 301” (кур сив наш).5

Про тив “вак хи че ской” ин тер пре та ции мож но, как ка жет ся, вы дви-
нуть еще од но воз ра же ние. Об щий смысл слов Псев до ла ясен: “ко гда 
я на чи наю дей ст во вать, при во дить в ис пол не ние свои хит ро ум ные 
пла ны”. На про тя же нии пье сы ге рой не од но  кра т но го во рит о сво их 
про дел ках ме та фо ри че ски, ча ще все го в тер ми нах во ен но го ис кус ст ва 
(напр., 384: hoc ego oppidum admoenire ut hodie capiatur volo; 1317: vae 
victis; и мн. др.)6 или охо ты; ка че ст ва, не об хо ди мые для осу ще ст в ле-
ния этих про де лок, пе ре чис  л ены в ст. 385: ad eam rem usust hominem 
astutum, doctum, cautum et callidum. Ни один из этих эпи те тов не при-
ме ним к рас по ря ди те лю вак ха на лий: срав не ние с буй ст вую  щей ме на-
дой, ко то рое на чи ная с Го ме ра ис поль зу ет ся для ил лю ст ра ции смя тен-
но го, бес соз на тель  н ого со стоя ния, ед ва ли под хо дит к об стоя тель ст вам, 
ко гда не об хо ди ма хо лод ная го ло ва и мгно вен ная ре ак ция.7 

На про тив, М. Уил кок пред по чи та ет при ни мать объ яс  н ение Дев те-
ро-Сер вия це ли ком, воз вра ща ясь к ак ку за ти ву внут рен не го объ ек та: 
Псев дол, ис поль зую щий обоб щен ный “technical term”, го во рит о на ча-
ле соб ст вен ных свя щен но дей ст вий.8 От каз от вак хи че ских кон но та ций 
ока зы ва ет ся, од на ко, не без бо лез нен ным: в са мом де ле, боль шин ст во 
куль то  вых це ре мо ний не толь ко не пред по ла га ют ка ких бы то ни бы ло 
turbellae, но, на про тив, ре ши тель но из бе га ют и пря мо бо ят ся их.9 

В си лу этих при чин мы хо те ли бы пред ло жить иное по ни ма ние 
слов mea si commovi sacra, при вле кая для их объ яс не ния гре че скую 
по го вор ку tÕn (t¾n) ¢f' ƒer©j kine‹n (“сде лать ход от свя щен ной 

5 Т. Маккий Плавт. Псевдол: Комментарий (1975) // Я. М. Боровский. Opera 
philologica. Изд. подгот. А. К. Гаврилов и др. (СПб. 2009) 513.

6 На наш взгляд, симптоматично, что А. Эрну (прим. 4) помимо буквально-
го перевода пассажа дал и литературный, в котором подыскал для слов mea si 
commovi sacra другую метафору, более соответствующую ситуации: “quand je me 
mets en campagne”. 

7 Слова turbellas dare в ст. 110 относится к суматохе в стане противников; 
полководец, сеющий ее, сам должен оставаться хладнокровным и сохранять кон-
троль над происходящим.

8 M. M. Willcock (ed.). Plautus. Pseudolus (Bristol 1987) 101. 
9 Дж. Петроне видит в словах Псевдола пародийный намек на экстатический 

оракул сивиллы, вспоминая и о буйствующей Кассандре (G. Petro ne. Teatro antico 
e inganno: Fizioni plautine [Palermo 1983] 65–66); однако в стт. 109–110 раб гово-
рит уже не о ясновидческих, а о плутовских своих талантах. Еще труднее принять 
догадку Э. Сигала, согласно которой Псевдол уподобляет себя богу ветров Эолу 
(E. Segal. Roman Laughter: The Comedy of Plautus [Cambridge 1968] 133–134). 



305Plaut. Pseud. 109: не за ме чен ная гре че ская по го вор ка? 

 ли нии”). За сви де тель ст во ван   ная уже для вре ме ни Ал кея (fr. 351, 2 
Voigt), эта идио ма свя за на с не ко ей раз но вид но стью иг ры pette…a, на-
зы  ва вше йся “Пять ли ний” (pšnte gramma…); при ла  г а те ль ное ƒer©j под-
ра зу ме ва ет gram mÁj, а ар тикль – су ще ст ви  тел ьное, обо  зн ача  ющее 
“шаш ку” (tÕn pet  tÒn, kÚklon, l…qon или t¾n yÁfon). Как по яс ня ет 
Пол лукс (IX, 98), tîn d� pšnte tîn ˜katšrwqen grammîn mšsh tij 
Ãn ƒer¦ ka lou mš nh gramm»· kaˆ Ð tÕn ™ke‹ qen kinîn pettÕn paroim…an 
‘k…nei tÕn ¢f' ƒer©j’.10 

Сколь ко-ни будь убе ди тель но ре кон ст руи ро вать пра ви ла “Пя ти 
 ли ний”, пусть да же в об щих чер тах, не пред став  л я  ется воз мож-
ным: слиш ком скуд ны и про ти во ре чи вы со об ще ния ан тич ных лек си-
ко гра фов.11 Не яс но, со стоя ла ли цель иг ры в том, что бы “за пе реть” 
шаш ки про тив ни ка или за нять их ме сто на про ти во по лож ной ли нии; 
за ви сел ли ход от бро ска иг раль ной кос ти, как в нар дах; на ко нец, 
в чем смысл вы де ле ния “свя щен ной ли нии”. Как бы то ни бы ло, нам 
из вест но, что ход от свя щен ной ли нии, т. е. шаш кой, стоя щей на ней 
(Г. Ла мер объ яс ня ет вы ра же ние tÕn ¢f' ƒer©j kine‹n как бра хи ло ги че-
ское – из tÕn ™f' ƒer©j pettÕn ¢p’ aÙtÁj kine‹n)12 зна ме но вал со бой 
дра ма тич ный, ре шаю щий мо мент в иг ре и обыч но де лал ся бли же к ее 
кон цу. Со от вет ст вую щее по яс не ние па ре мио гра фов (Apostol. IV, 55 = 
Diogenian. III, 36: ™n g¦r tÍ pet te…v œsti tij kÚkloj kaloÚmenoj ƒerÒj, 
Ön kinoà sin Ûstaton) ил лю ст ри ру ет так же ту су ще ст вен ную для нас 
де таль, что эпи тет “свя щен ный” мог пе ре но сить ся с ли нии на стоя-
щую у этой ли нии шаш ку; тот же се ман ти че ский пе ре ход за сви де тель-

10 Помимо указанных ниже мест, см. также Suda a 4613 (= Epicharm. fr. 202 
Kassel – Austin); k 1642; t 758 (= Men. fr. 205 Kassel – Austin); Hesych. a 8674; 
t 1118; Schol. ad Theocr. 6, 18–19. Аргументы против сближения на шей поговорки 
с речением p£nta l…qon kine‹n (Zenob. II, 24) см.: W. Bühler (ed., comm.). Zenobii 
Athoi Proverbia IV (Gottingae 1982) 194. От нее необходимо отличать и провер-
биальное употребление ¹ ƒer£ (sc. ¥gkura) в смысле ‘последняя надежда’ (см. 
LSJ s. v. ƒerój IV, 1): две идиомы смешиваются как в лексикографической (Suda 
k 1642), так и в рукописной (Plut. Cor. 32, 1) традициях. 

11 Несмотря на важные археологические находки (см.: W. K. Pritchett. “Five 
lines” and IG I2, 324 // California Studi es in Classical Antiquity 1 [1968] 187–213), 
пессимистичный вердикт Р. Остина “the obscurity of all this evidence is impene-
trable” (R. G. Austin. Greek Board Games // Antiquity 14 [1940] 268) был повторен 
шестьдесят лет спустя Л. Кёрком (L. Kurke. Ancient Greek Board Games and How 
to Play them // CPh 94 [1999] 257): “these accounts do not provide enough detail to 
reconstruct the game with any certainty”. Библиографию вопроса см. Ibid., n. 26; 
к работам, перечисленным у Кёрка, можно добавить богато иллюстрированную 
монографию Марко Фитта (1997), доступную нам в немецком переводе: M. Fittà. 
Spiele und Spielzeug in der Antike: Unterhaltung und Vergnügen im Altertum. Aus dem 
Ital. übers. von C. Homann (Stuttgart 1998) 157–158.

12 H. Lamer. Lusoria tabula // RE 13 (1927) 1971.



В. В. Зель чен ко306

ст во ван фраг мен том “Ар ке си лая” Кле ар ха (fr. 11 Wehrli = Schol. ad 
Plat. Leg. V, 739 a): ke‹ta… tij yÁfoj oŒon ƒer¦ kaˆ ¢k… nh toj, qeîn 
nomizo mš nh (ср. прак ти че ски иден тич ный текст Plut. Prov. Alex. I, 67 и, 
кро ме то го, Suda k 1642).

Об ра тим ся те перь к зна че нию по го вор ки. Со глас но Ев ста фию (ad 
Il. p. 633, 57 sqq. [vol. II, p. 277 Van der Valk] = ad Od. p. 1397, 31 sqq.),13 
рис ко ван ный ход от свя щен ной ли нии де ла ет про иг ры ваю щий иг рок, 
идя ва-банк, ко гда все дру гие сред ст ва уже ис про бо ва ны: ïn (sc. tîn 
ku beu Òn twn) m…a tij mšsh gramm¾ çnom£zeto ƒer£, ™pei d¾ Ð ¹ttè-
menoj ™p' ™s c£ thn14 aÙt¾n †eto. “Oqen kaˆ paroi m…a ‘kine‹n tÕn ¢f' 
ƒer©j’, ™pˆ tîn ™n ¢pognèsei deomšnwn bohqe… aj ™sc£ thj. С дру   гой 
сто ро ны, при ме ры ис поль зо ва ния идио мы у гре че ских пи са те лей вы-
да ют кар ти ну бо лее слож ную. Зна че ние “рис ко вать на пос ле док” мо жет 
быть при ня то, да и то с ого вор ка ми, толь ко для сти ха Theocr. 6, 18;15 
в дру гих слу ча ях ход от свя щен ной ли нии яв но не под ра зу ме ва ет 
 уг ро зы про иг ры ша и зна ме ну ет со кру ши  тел ьный удар, на но си мый 
в фи на ле пар тии. Ср. Plut. De soll. anim. 975 a (один из уча ст ни ков 
диа ло га, до ка зы вая те зис о том, что жи вот ные ра зум ны, за кан чи ва ет 
до во дом об их спо соб  н ости пред ска зы вать во лю бо гов в зна ме ни ях 
и га да ни ях: “Что бы речь, об ре тя ве нец, мог ла окон чить ся, да вай, дви-
нув шаш ку от свя щен ной ли нии, вкрат це ос та но вим ся на их [жи-
вотных] бо же  с тве нн ости и ма ги че ских спо соб но стях”); An seni resp. 
ger. sit 783 b (те, кто ис под воль уго ва ри ва ют по жи лых лю дей отой ти 
от го су дар ст вен ных дел, “под ко нец [т. е. ко гда все до во ды, вы ска зан-
 ные оби ня ка ми, ис чер па ны], слов но шаш ку от свя щен ной ли нии, вы-
дви га ют про тив нас  са му на шу ста рость”). В дру гом пас са же то го 
же ав то ра ход ¢f' ƒer©j не свя зы ва ет ся уже и с энд шпи лем, так что 
вы ра же ние оз на ча ет “вы ло жить на стол глав ный ко зырь” (Adv. Colot. 
1116 e: же лая очер нить Со кра та, Ко лот в на ча ле со от вет  с тву ющ его 
раз де ла сво его тру да “сра зу дви га ет шаш ку от свя щен ной ли нии”, за-
яв ляя, что ис то рия о дан ном Со кра ту ора ку ле сфаль си фи ци ро ва на его 
уче ни  к ами). Ана ло гич  ным об ра зом упот реб ля ет ся у Фи  л она (все гда 
в не одоб ри тель ном кон тек сте) со че та ние ¢f' ƒer©j ¥r ce sqai – оз на-
чаю щее “сра зу брать бы ка за ро га”, “дерз но вен но пус кать впе ред 
глав ные си лы, ос тав ляя се бя без ре зер ва” (De somn. II, 119; Legat. 22; 
108); про дол жая кар точ ные ана ло гии, его мож но пе ре вес ти как 
“ на чать пар тию с хо да ко зыр ным ту зом”. На ко нец, у Пла  т она ход от 

13 То же обяснение: Clearch. fr. 11 Wehrli; Sueton. Perˆ paid. 1, 14 Taillardat 
(источник Евстафия); Apostol. IX, 80 = Diogenian. V, 41.

14 Во временнóм значении (см.: J. Taillardat. Suétone. Pe rˆ blasfhmi în. Pe rˆ 
paidiîn [Des termes injurieux. Des jeux grecs]: Ex traits byzantins [Paris 1967] 153). 

15 A. S. F. Gow (ed., comm.). Theocritus II (Cambridge 1965) 122–123. 



307Plaut. Pseud. 109: не за ме чен ная гре че ская по го вор ка? 

свя щен ной ли нии ха рак те ри зу ет ся про сто как не ожи дан ный, по вер га-
ющий про тив ни ка в раз ду мье – без ка ких-ли бо кон но та ций, свя зан-
ных с оп ре де лен ным мо мен том пар тии или же с рис ком (Leg. V, 739 a: 
¹ d¾ tÕ met¦ toà to for£, ka q£ per pettîn ¢f' ƒeroà, tÁj tîn nÒmwn 
kata skeuÁj, ¢» qhj oâsa, t£c' ¨n qaum£ sai tÕn ¢koÚ onta tÕ prîton 
poi» seien).

Ф. Х. Кол сон, по свя тив ший на ше му вы ра же нию крат кую и точ-
ную за мет ку, ре зю ми ру ет его зна че ние так: “Шаш ка на свя щен ной ли-
нии бы ла са мой цен ной <…>, и пой ти ею оз на ча ло пус тить в ход глав-
ные си лы; ос то рож ный иг рок при  б ер ежет их под ко нец. Ино гда та кой 
ход мог де лать ся для то го, что бы по пы тать ся по пра вить без на деж ную 
си туа цию, но са ма фра за это го не под ра зу ме ва ет”.16 В раз ви тие его 
вы во да мы мо жем ре кон ст руи ро вать ис то рию идио мы сле дую щим 
об ра зом: 1) “рис  к о в анный ход, ко то рым мож но все про иг рать, а мож-
но и спа стись” (рус. “ид ти ва-банк”); 2) (уже без мыс ли о рис ке) “ре-
ша  ющий ход в кон це иг ры, по след ний до вод” (рус. “вы ло жить глав-
ный ко зырь”); 3) (без мыс ли о фи на ле пар тии) про сто “ре шаю щий 
ход”, за дей ст ву ющий все ре сур сы иг ро ка. Имен но это – как ви дим, 
наи бо лее рас про стра нен ное – зна че ние по го вор  ки мы и пред по ла га ем 
у Плав та. Сто ит мне вклю чить ся в иг ру по-на стоя ще му и дви нуть 
в бой мои глав ные си лы,17 го во рит Псев дол, как про тив ни ки при хо дят 
в смя те ние. 

Не смот ря на то, что бес пред лож ный ablativus separationis, за ви -
сящий от при ста воч но го verbum movendi, у Плав та за сви де тель ст во ван 
(Merc. 41: atque animus studio amotus puerilist meus),18 мы склон ны по-
жерт во вать воз мож но стью по ни мать sacrā как abl. sing. fem., под ра -
зуме ваю щий lineā. По-ви ди мо му, со че та ние meă sacră от ра жа ет тот 
же пе ре ход от “шаш ки у свя щен ной ли нии” к “свя щен ной шаш ке”, ко-
  торый мы уже ви де ли в гре че ских ис точ ни ках. Ге не ра ли  з и р ующий 
сред ний род и мно же ст вен ное чис ло свя за ны как с ите ра тив но стью 
(soleo), так и с ме та фо ри че ским упот реб ле ни ем вы ра же ния: “мои свя-
щен ные шаш ки” (“мои фер зи, мои ко зыр ные ту зы”) – это хит ро сти 
Псев до ла. 

По ня тое та ким об ра зом, вы ра же ние mea si commovi sacra вста нет 
в пред ста ви тель ный ряд гре че ских по го во рок, ко то рые Плавт бу к-

16 F. H. Colson. Kine‹n tÕn ¢f' ƒer©j // CR 56 (1942) 116. Именно Колсон, 
издатель и комментатор Филона, впервые привлек к дискуссии указанные выше 
места из этого писателя.

17 К употреблению movere в значении “делать ход шашкой” ср. Quint. Inst. XI, 
2, 38: Scaevola, in lusu <...> cum primum calculum promovisset essetque victus...

18 Подробнее об этом управлении см.: W. M. Lindsay. Syntax of Plautus (Oxford 
1907) 32. 



В. В. Зель чен ко308

вально пе ре во дит на ла тынь.19 Ин те рес но, что, со глас но вы клад кам 
Дж. Н. Хоу, изу чав ше го ста ти сти ку плав тов ских гре циз мов, Псев дол 
на мно го бо га че гре че ски ми сло ва ми и вы ра же ния ми, как за им ст во ван-
ны ми, так и каль ки ро ван ны ми, чем лю бая дру гая пье са Плав та.20 

В сво ей мо но гра фии о Псев до ле Э. Ле февр, раз би рая пер вую сце ну 
ко ме дии, ви дит в ней ори ги наль ное соз да ние Плав та, ото шед ше го от 
экс по зи ции гре че ско го ис точ ни ка; на это ука зы ва  ют язы ко вые ка лам-
бу ры в эпи зо де с пись мом, инс це ни ров ка рим ско го юри ди че ско го обы-
чая сти пу ля ции, на ко нец, па ро дия на эдикт в стт. 125–128.21 Не ка са ясь 
рас су ж де ний Ле фев ра по су ще ст ву, от ме тим, что на ше на блю де ние 
о гре че ской ге неа ло гии вы ра же ния mea si commovi sacra не мо жет 
быть ис поль зо ва но про тив его тео рии. Хо тя идио ма tÕn ¢f' ƒer©j 
kine‹n за сви де тель ст во ва на для но вой ко ме дии и смеж ных ей жан ров 
(Men. fr. 205 Kassel – Austin; Sophr. fr. 122 Kassel – Austin), од на ко уже 
Фр. Лео пре ду пре ж дал, что каль ки с гре че ско го у Плав та во все не обя-
за тель но го во рят о до слов ном пе ре во де со от вет ст вую  щ его мес та ори-
ги на ла.22 Иг ры с по сло ви ца ми, зна ко мы ми ау ди то рии не по Ме нан д ру, 
а по жи вой гре че ской ре чи, ис поль зу ют ся Плав том как осо бый при ем 
для дос ти же ния ко ми че ско го эф фек та – ко то рый этот по эт умел це нить 
не толь ко как сред ст во, но и как цель.   

В. В. Зель чен ко
Санкт-Пе тер бург ская клас си че ская гим на зия

Bibliotheca classica Petropolitana

L’expression mea si commovi sacra (Plaut. Pseud. 109), plutôt que faire référence 
au culte dionysiaque ou à une for mu le rituelle d’instauration, traduit le proverbe 
grec tÕn ¢f' ƒer©j kine‹n. 

19 Соответствующий материал был собран и проанализирован Фридрихом 
Лео (F. Leo. Plautinische Forschungen: Zur Kritik und Geschichte der Komödie [Berlin 
21912] 101 ff.). В том же Псевдоле ср. perfossor parietum (стт. 979–980) = toicwrÚcoj 
или verberavisti patrem ac matrem (ст. 367) = patralo…aj kaˆ mhtralo…aj. Наконец, 
в близком соседстве с нашим местом (ст. 123) и в идентичном контексте Псевдол, 
опять успокаивая Калидора, говорит: De istac re in oculum utrumvis conquiescito. – 
Utrum? anne in aurem? – At hoc pervolgatumst minus. Комментаторы давно обра-
тили внимание на шутливое переиначивание греческой пословицы ™p’ ¢mfÒtera 
kaqeÚdein, встречающейся, в частности, у Менандра (fr. 296, 1–2 Kassel – Austin).

20 J. N. Hough. The Use of Greek Words by Plautus // AJPh 55 (1934) 358–359: 
Хоу насчитывает в комедии 70 таких примеров, включая шесть прямых вкрапле-
ний греческого текста.

21 E. Lefèvre. Plautus’ Pseudolus (Tübingen 1997) 24 ff.; 39 ff.
22 F. Leo. Op. cit. (выше прим. 19) 106. 



311Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait  

Leonid Zhmud

PYTHAGOREAN COMMUNITIES: 
FROM INDIVIDUALS TO A COLLECTIVE PORTRAIT*

  
In the middle of his doxographical discussion of the Pre-Socratic theories, 
Aristotle makes an interesting psychological remark:

It is what we are all inclined to do, to direct our inquiry not by the matter 
itself, but by the views of our opponents. (De caelo 294 b 5).

I think one can hardly fi nd a better motto for the Pythagorean studies 
of the last two centuries. Most books on Pythagoras and early Pythago-
reanism are highly polemical. This includes even such a paragon of objec-
tive research as Zeller,1 for he, too, had his own target to attack. This was 
Röth’s History of Western Philosophy,2 which accepted the entire ancient 
tradition on Pythagoras as historically reliable. Zeller’s critical approach 
to the sources razed Röth’s construction to the ground, so that very little 
remained of Pythagoras. Incidentally, what has remained – the philosophical 
doctrine that “all is number”, the astronomical theory of the spheres, and 
the concept of the Central Fire – has nothing in common with Pythagoras.

Admittedly, Zeller’s approach per se is sound and his distinction 
between the classical and the later sources is crucial, indeed. The problem 
is, however, that the classical authors did exactly what Aristotle said: they 
were guided not by the matter itself, but by the views of their opponents. 
Aristotle’s own opponents were the Academics, and this fact had a great 
impact on his treatment of the Pythagoreans. No other Pre-Socratic thinker 
was the object of such lively debate between philosophers as Pythagoras. 
Starting with Xenophanes (21 B 7) and Heraclitus (22 B 40, 81, 129), the 
entire 5th-century tradition on Pythagoras is pole mical. This is one of the 
reasons why this tradition had much more to say about Pythagoras than about 
any other Pre-Socratic thinker. The fi rst book about a Greek philosopher 
was Democritus’ Pythagoras (68 A 33, 1 DK). At the same time, around 

* Oral version of this paper was fi rst presented at the Symposium philosophiae 
antiquae quintum. Polarity and Tension of Being: Pythagoras and Heraclitus (Samos, 
2005).

1 E. Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung I 
(Leipzig 51895).

2 E. Röth, Geschichte unserer abendländischen Philosophie (Mannheim 1846).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Leonid Zhmud312

400 BC, a Sophist from Miletus, Anaximander the Younger, wrote a book 
on the Pythagorean sÚmbola (58 C 6 DK). When the Academy created 
the monograph, the fi rst genre of philosophical historiography, which 
is devoted to an individual thinker or a school, the fi rst examples were 
PuqagÒreia by Xenocrates (fr. 2 Isnardi Parente) and On the Pythagoreans 
by Heraclides Ponticus (fr. 22, 40–41 Wehrli). Speusippus wrote a book On 
the Pythagorean Numbers (fr. 28 Tarán). In addition to the works about or 
against individual Pythagoreans, Aristotle wrote two special monographs: 
About the Pythagoreans (fr. 191–196 Rose), which contains a collection 
of the materials, and Against the Pythagoreans (fr. 198–205 Rose), which 
discusses their philosophical and scientifi c views.

In the next generation, Aristoxenus’ works on Pythagoras and his 
followers draw an idealized picture of the philosophers, scientists, and 
politicians who lived according to their ethical principles.3 This is not the 
picture that we fi nd in Aristotle or for that matter in Aristoxenus’ biographies 
of Socrates and Plato, which are full of scandalous stories (fr. 54 a, 62, 67 
Wehrli). Much less prejudiced, Dicaearchus also highlights Pythagoras, 
Socrates, and Plato as the heroes of his biographical works and uses them 
to represent various forms of philosophical life.4 In Eudemus’ histories of 
mathematics and astronomy, the Pythagoreans are quite dissimilar to the 
Pythagoreans of Dicaearchus, though not direc tly opposed to them.5

Thus, even when restricting ourselves to the classical sources, we 
still get the same principal hypostases of Pythagoras as found in modern 
scholarship. Pythagoras is seen as an amalgam of a religious and moral 
teacher, a politician, a philosopher and scientist and the proportion of these 
qualities he is assigned seems to be a matter of a personal choice. Burkert6 
says 90 % religion and 10 % politics with no science and philosophy, 
while van der Waerden7 assigns 50 % religion and 50 % mathematics, 
whereas Riedweg8 views this as 98 % religion and 2 % philosophy with 

3 Perˆ PuqagÒrou kaˆ tîn gnwr…mwn aÙtoà (fr. 11–25 Wehrli), Perˆ toà 
 Puqagorikoà b…ou (fr. 26–32), Puqagorikaˆ ¢pof£seij (fr. 33–41), 'ArcÚta b…oj 
(fr. 47–50).

4 S. White, “Principes Sapientiae: Dicaearchus’ biography of philosophy”, in 
W. W. Fortenbaugh, E. Schütrumpf (ed.), Dicaearchus of Messana (New Brunswick 
2001) 195–236.

5 See L. Zhmud, The Origin of the History of Science in Classical Antiquity (Berlin 
2006).

6 W. Burkert, Lore and Science in Ancient Pythagoreanism. (Cambridge, Mass. 
1972).

7 B. L. van der Waerden, Die Pythagoreer: Religiöse Bruderschaft und Schule der 
Wissenschaft (Zürich 1979).

8 C. Riedweg, Pythagoras: Leben, Lehre, Nachwirkung (München 2002), tr.: Pytha-
goras: His Life, Teaching, and Infl uence (Ithaca – London 2005).



313Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait  

no percentage of science. Now, I do not want to defend my own view of 
these proportions,9 or if so, only in a very indirect way. Everyone who 
knows Carl Huffman’s works on Philolaus and Archytas10 would agree 
that they are by far not as polemical as e. g. Burkert’s book or my own 
book. In terms of their subject matter, there are two obvious reasons for 
this. First, Huffman does not need to prove that Philolaus was a philosopher 
or that Archytas was a mathematician and a politician. Second, there is no 
Pythagoras in Huffman’s books, for he does not need him. I still have great 
diffi culty in speaking about early Pythagoreanism without reference to 
Pythagoras,11 even though everything that concerns him appears to be highly 
disputable. In 1819, it was quite logical for A. Böckh to start Pythagorean 
philosophy and science with Philolaus, for he believed he could fi nd here 
the undeniable written evidence that either did not exist in the preceding 
period or was not so undeniable.12 As we know, Philolaus’ case has proved 
to be more complicated than Böckh thought; it needed the joint efforts of 
many scholars to be settled. Yet it does not follow from this that the earlier 
period cannot be reconstructed. Since it seems that Pythagoras himself is 
the main obstacle to such a reconstruction, I am going to leave him in peace 
for the time being and to turn to a much less problematic matter, namely to 
the Pythagoreans.

Why are they actually not as problematic as the founder of the school? 
Well, because they are different. Pythagoras pretended to possess super-
natural qualities and was thereby the kind of person who attrac ted legends, 
even if originally they were not connected with him. In contrast to Pytha-
goras, no historically known early Pythagorean is connected with anything 
supernatural, mystical, or superstitious in the reliable part of the tradition. 
The doctors Democedes and Alcmaeon, the Olympionics Milon and Iccus, 
the botanist Menestor, the philosophers Hippon and Philolaus, and the 
mathematicians Hippasus and Theodorus all appear in our sources to be 
closer to Anaxagoras than to Empedocles. There is no evidence even of 
their belief in metempsychosis. They are as “normal” as they can possibly 
be. It is their normality that has strong appeal to me, for if these people were 
Pythagoras’ students and followers then we can learn something important 
about him and the society he founded. If, furthermore, the Pythagoreans 

9 L. Zhmud, Wissenschaft, Philosophie und Religion im frühen Pythagoreismus 
(Berlin 1997).

10 C. A. Huffman, Philolaus of Croton: Pythagorean and Presocratic (Cambridge 
1993); idem, Archytas of Tarentum: Pythagorean, Philosopher and Mathematician 
King (Cambridge 2005).

11 See L. Zhmud, “Some Notes on Philolaus and the Pythagoreans”, Hyperboreus 
4 (1998) 243–270.

12 A. Böckh, Philolaos des Pythagoreers Lehren nebst den Bruchstücken seines 
Werkes (Berlin 1819) 3 f.



Leonid Zhmud314

that we know of were not the superstitious ritualists who adhered to rules 
that meant they were not permitted to travel on the main roads, use public 
baths, speak in the dark, step over a yoke, sit on a bushel measure, stir the 
fi re with a knife, etc.,13 then who were these ritualists? If they are not to be 
found, we must abandon the idea that such Pythagoreans ever existed.

To be sure, some of the Pythagoreans known to us did perform miracles 
of faithfulness for their friends, like Damon and Phintias (Aristox. fr. 31 
Wehrli), but this is not a kind of miracle we should worry about. Nor 
should we worry about the rather abnormal behaviour of the Pythagorean 
athlete and general Milon: Aristotle calls him poluf£goj, according to 
the late sources, he devoured about nine kilograms of meat a day and just 
as much bread and drank ten litres of wine.14 Now, these stories are not 
just amusing anecdotes. Taken seriously, they reveal quite an important 
distinction. Milon, this Pythagorean of the Pythagoreans, behaves in 
exactly the opposite way than what could be expected of a true follower 
of Pythagoras. But how do we know what should be expected of a true 
Pythagorean? In other words: what sources do we use to create a composite 
image of a true Pythagorean? Are they the same as our sources on the 
individual Pythagoreans? No, they are not. If we collect everything that 
is known about the individual Pythagoreans and compare this with what 
is known about anonymous Pythagoreans, Pytha goreans as a particular 
collective identity, we get very different pictures. Sometimes even one 
and the same author produces a different picture: Aristotle’s individual 
Pythagoreans differ radically from his Pythagoreans “in general”, this time 
in terms not of behaviour, but of doctrines.15 This is one of the many reasons 
why we ought to be very cautious about the Pythagoreans as a collective 
identity, for this is the very area of classical tradition where we can expect 
to encounter the grossest distortions.

In the modern as well as in the ancient world, the stories told about 
a social, ethnic, or cultural minority are often quite different from the stories 
told about individuals who constitute these minorities. Though the fi rst are 
not necessarily false and the second always true, the distinction between 
them is quite important. If we proceed empirically, our collective portrait 
of the Pythagoreans should look more or less like a sum total of the traits 
common to all the individual Pythagoreans plus their specifi c traits that 
are irreducible to a common denominator. Certainly, oƒ PuqagÒreioi is 
often just a façon de parler, behind which the real fi gures are discernible, 
e. g. Archytas, who stands behind the Pythagoreans in Plato’s Republic 
(530 a–531 c), or Philolaus, whose astronomical system Aristotle ascribes 

13 See Burkert (n. 6) 166 ff.
14 Arist. fr. 520 Rose (cf. NE 1106 b 3); Phylarch. FGrHist 81 F 3; Athen. X, 4.
15 Zhmud (n. 9) 268 ff.



315Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait  

to some anonymous Pythagoreans (De caelo 293 a 18 ff.). But equally often, 
the collective Pythagoreans do not correspond to any known individuals, 
e. g., the Pythagoreans of Anaximander the Younger, or those of Aristotle’s 
Metaphysics, or those of Aristoxenus’ work Puqagorikaˆ ¢pof£seij. 
In the last case as well as in Theophrastus’ Metaphysics (11 a 27–b 10), 
they are very much like the Platonists. One can dispute these examples 
and adduce others, but this hardly affects my general thesis: If actions 
or ideas allegedly peculiar to the collective Pythagorean identity do not 
fi nd independent confi rmation at an individual level, we will stay on safer 
ground by preferring individual to collective evidence. Accordingly, still 
more suspicious are those testimonies on the Pythagoreans in general that 
plainly contradict the evidence on the individual Pythagoreans.

Here are some examples, starting with the rules of conduct. The tra-
ditional sources on Pythagorean vegetarianism are divided.16 Some say 
that Pythagoreans did not eat meat, some that they abstained from parti-
cular kinds of meat or particular parts of the animals. On an individual 
level, strict vegetarianism is not attested, whereas consumption of meat 
is. This means we should rather conclude that some Pythagoreans did 
eat meat, even if some others probably did not. Secondly, we look at the 
doctrines. Aristotle, and after him Theophrastus, and after them the entire 
later tradition, persistently claim that the core of Pythagorean philosophy 
is that “all is number”. We do not fi nd this thesis in any of the Pythagorean 
thinkers, though we fi nd other Pythagorean ideas on number that differ both 
from the Aristotelian version and among themselves. I believe therefore 
that “all is number” is an Aristotelian interpretation of various Pythago-
rean philosophical and scientifi c ideas.17 Thirdly, we look at institutions. 
The story that the early Pythagorean society was divided into maqhmatiko… 
and ¢kousmatiko… seems to be ineradicable from the scholarly literature,18 
even though this story is found fi rst in Porphyry (VP 37) and Iamblichus 
(VP 80–89), and even though the word maqhmatikÒj is fi rst attested 
in Plato’s Sophist (219 c), whereas ¢kousmatikÒj is fi rst found six 
centuries later, in Clement of Alexandria (Strom. V, 59). There is obviously 
something persuasive about this story that makes it so enduring. Burkert, 
who once tried to show that it comes from Aristotle, now admits that this 
is impossible to prove.19 Even if this story were a part of the 4th-century 

16 Burkert (n. 6) 180 ff.
17 Zhmud (n. 9) 261 ff.
18 See e. g. K. von Fritz, Mathematiker und Akusmatiker bei den alten Pythagoreern, 

Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften 11 (München 1960).
19 Cf. Burkert (n. 6) 192 ff.; idem, Pythagoreische Retraktationen, in: W. Burkert 

et al. (edd.), Fragmentsammlungen philosophischer Texte der Antike (Göttingen 1998) 
314 f.



Leonid Zhmud316

tradition, we would not fi nd in the 6th or the 5th century any counterparts 
to the maqhmatiko… as they are described by Iamblichus and even less to 
the ¢kousmatiko…. Should we believe that these people existed but left 
no individual trace, whereas their collective portrait was kept secret to be 
disclosed only by Porphyry? I think it is better to see this story for what it 
really is: as a construct of the Imperial age.20

Admittedly, the methodological individualism that I am professing is 
not entirely unproblematic. In a sense, it is easier to follow its alternative, 
defi nitional essentialism, i. e., to defi ne and discuss specifi c Pythagorean 
qualities or theories. If we speak of the Pythagoreans in general, there is 
no need to bother about every individual Pythagorean: a deviant case can 
always be treated as an exception. However, if one starts from the individual 
level, every single Pythagorean counts. In this case, the question “who is 
to be counted as a Pythagorean and according to which criteria” becomes 
crucial. This is not an easy question, and modern research offers widely 
differing answers. If one believes the late sources, the written Pythagorean 
tradition starts only with Philolaus, who lived 100 years after Pythagoras. 
Accordingly, the Pythagoreans before Philolaus did not write books, which 
means that those who did, e. g. Alcmaeon, Menestor, and Hippon, were not 
real Pythagoreans.21 If one does not trust the late sources, but does trust Plato 
and Aristotle, the matter does not get any easier, for both of them avoided 
calling anyone “a Pythagorean”. Neither Philolaus and his students in the 
Phaedo, nor Archytas in the 7th Letter are called Pythagoreans. Was Plato’s 
teacher in mathematics, Theodorus of Cyrene (43 A 2 DK), a Pythagorean 
or a friend of Protagoras? Of course, he could be both, but Plato testifi es 
only to the second. Obviously he had his reasons to be reticent. Aristotle’s 
treatises are quite densely populated with anonymous Pythagoreans and to 
a lesser degree with individual Pythagoreans. He does mention by name 
Alcmaeon (Met. 986 a 27), Hippasus (Met. 984 a 7), Hippon (Met. 984 a 4; 
De an. 405 b 2), Philolaus (EE 1225 a 30), Eurytus (Met. 1092 b 10), and 
Archytas (Met. 1043 a 21; Rhet. 1412 a 12, Pol. 1340 b 26), but never tells 
us that they were Pythagoreans.

If one looks not only to the ancient but to the modern authorities as 
well, the situation appears less dramatic. But in Diels and in the other 
modern collections of Pythagorean materials, we are faced with another 
problem: there are too many Pythagoreans. Partly this is because the 
selection criteria used are either not clear enough or not consistent. Diels 
does not explain his criteria for considering someone a Pythagorean, 
though he makes them quite visible, namely, by putting the evidence from 
Aristoxenus’ catalogue of the Pythagoreans (Iambl. VP 267 = DK 58 A) 

20 Zhmud (n. 9) 93 ff.
21 So Huffman, Philolaus (n. 10) 15 f.



317Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait  

at the beginning of part A. Except for one passing remark,22 I did not fi nd 
any explicit statements that he considered this catalogue to derive from 
Aristoxenus and thus to be evidence of primary importance, although 
this is certainly what he thought. Further, Diels does not always follow 
Aristoxenus. Thus, he places Cercops, Petron, Paron, and Xuphus among 
the early Pythagoreans, though their names are lacking in the catalogue. 
I think that he was wrong in all four cases.

According to Aristotle (fr. 75 Rose), the poet Cercops lived in Hesiod’s 
time, so he could not be a Pythagorean.23 However, Epigenes, a grammarian 
of the Hellenistic age,24 in his book On the Writings Attributed to Orpheus, 
calls Cercops a Pythagorean and ascribes two poems to him – `IerÕj lÒgoj 
and E„j “Aidou kat£basij (other authors attributed these poems to 
Pythagoras). This evidence is not very reliable. Orphic poetry was always 
pseudonymous and there was no way to fi gure out the names of its real 
authors. Epigenes’ attributions must, therefore, have been guesswork, as 
was most of the other evidence of this kind. In Cicero the reference to 
Cercops is linked to a quotation from Aristotle, who claimed that there had 
never been a poet called Orpheus:

Orpheum poetam docet Aristoteles numquam fuisse et hoc Orphicum 
carmen Pythagorei ferunt cuiusdam fuisse Cercopis.25

Only the fi rst part of this evidence derives from Aristotle (this is con-
fi rmed by a quotation from Philoponus), whereas the second part goes 
back to Epigenes.26 Aristotle would not call Hesiod’s contemporary 
“a Pythagorean”; more importantly, he never calls anyone “a Pythagorean”.

We know about Petron (DK 16) only from one Hippys of Rhegium, 
whose testimony is quoted by the Peripatetic Phanias of Eresos; it is very 
likely that this is a forgery.27 Paron (DK 26) owes his existence to Aristotle’s 
mistake in taking the participle PARWN to be a proper name.28 Xuphus 
(DK 33) is mentioned only once in Aristotle’s Physics (216 b 22). In the 

22 H. Diels, Antike Technik (Leipzig 1924) 23.
23 Burkert (n. 6) 114, 130 n. 60; cf. DK I, 106. 6 f.
24 Clem. Strom. I, 21, 131. On Epigenes, see L. Cohn, “Epigenes (16)”, RE 6 (1907) 

64–65; cf. I. Linforth, The Arts of Orpheus (Berkeley 1941) 110 f., 114 ff. 
25 Cic. De Nat. Deor. I, 107 = Arist. fr. 7 Rose.
26 W. Kroll, “Kerkops”, RE 11 (1921) 314; Philop. In de an., 186.21f. = Arist. fr. 7 

Rose.
27 See FGrHist 554 F 5 with comm.; J. Kerschensteiner, Kosmos: Quellenkritische 

Untersuchungen zu den Vorsokratikern (München 1962) 209 f.; L. Pearson, The Greek 
Historians of the West (Atlanta 1987) 108 ff.

28 Burkert (n. 6) 170; G. Martano, “Il pitagorico Parone o il pitagorico “presen-
te”?”, Elenchos 1 (1980) 215–224.



Leonid Zhmud318

commentary to this passage, Simplicius calls him a Pythagorean but it is 
impossible to verify his claim.

In Maddalena’s and Timpanaro Cardini’s work,29 Epicharmus, Ion of 
Chios, Damon, Hippodamus, Polyclitus, Oenopides, and Hippocrates of 
Chios are considered to be Pythagoreans. This goes even further than Diels 
and is absolutely too far. Their names are not found in the catalogue and, 
moreover, no classical source considers any of them a Pythagorean or even 
a pupil of the Pythagoreans. Even if Oenopides or Hippocrates studied 
mathematics with the Pythagoreans, this fact alone does not make them 
Pythagoreans.

Of the fourth century Pythagoreans on Diels’ list, another three have to 
be removed. Timaeus of Locri (DK 49) owes his existence to the Platonic 
dialog and, later, to a Pseudo-Pythagorean text.30 Ocellus of Lucania (DK 
48) is mentioned in the catalogue, which means that Aristoxenus regarded 
him as a historical person, but all the doctrines ascribed to him are Pseudo-
Pythagorean.31 Lastly, the Pythagorean called Lycon (DK 57) is in fact 
four different people.32 Since it seems unlikely that Lycon of Tarent, as 
mentioned in the catalogue (57 A 1 DK), will be identifi ed as being the 
same as the other three persons, what remains of him is merely a name. 
But we are not interested in mere names, for we have more then enough 
of them. We are looking for Pythagoreans with characteristic individual 
features that can be incorporated into our collective portrait.

Why is it so important to look for the sources that explicitly call someone 
a Pythagorean? Why not employ a doctrinal criterion, as is employed in 
the case of the other schools? Indeed, a Hellenistic philosopher can be 
regarded as a Platonist if he is known to belong to the Academy or to 
profess specifi cally Academic doctrines. The problem is that the Academy, 
the Lyceum, and the Stoa were institutionalised schools with defi nite 
sets of doctrines, even if different at different times. The Pythagorean 
school, in contrast, was founded neither as a philosophical school, nor 
as an institutionalised school at all, but as a political society, ˜taire…a.33 
Besides, Pythagoras’ teaching was never written down and the school 
itself was dispersed both geographically and chronologically, more than 
any other Pre-Socratic school. This is why we do not and should not 
expect to fi nd anything resembling a Pythagorean orthodoxy. As long as the 

29 A. Maddalena, I Pitagorici (Bari 1954); M. Timpanaro Cardini, I Pitagorici: 
Testimonianze e frammenti I–III (Firenze 1961).

30 H. Thesleff, The Pythagorean Texts of the Hellenistic Period (Åbo 1965) 202 ff.
31 Ibid. 124 ff.
32 See FGrHist 1110 with comm.
33 K. von Fritz, Pythagorean Politics in Southern Italy (New York 1940); E. Minar, 

Early Pythagorean Politics in Practice and Theory (Baltimore 1942) 19 ff.



319Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait  

Pythagorean school was alive, i. e., up to the mid-fourth century BC, every 
Pythagorean philosopher developed his own views. Although there were 
certain similarities in thinking, it is diffi cult to identify one characteristic 
feature that was common to all Pythagorean thinkers. Interestingly, where 
we do encounter a Pythagorean orthodoxy, e. g. in the pseudo-Pythagorean 
literature, it is based on the Academic and Peripatetic interpretations of the 
Pythagorean ideas, not on the authentic Pythagorean tradition. Therefore 
the doctrinal criterion turns out to be of a limited value, though not invalid 
as such. For if we fi nd a common view in the medical theories of Alcmaeon, 
Hippon, and Philolaus, this can confi rm that they belonged to the same 
tradition, even if this view was not expressed by Hippasus and Theodorus, 
who were not interested in medicine.

Admittedly, in Pythagorean science, i. e., in the four maq»mata, the 
situation looks different. There is such a common body of theories here, and 
there are many more affi nities among the views of different scientists. Yet 
this consistency is not specifi cally Pythagorean, it is related to the methods 
of the respective science. Hippocrates of Chios developed Pythagorean 
geometry, Archytas solved the problem posed by Hippocrates, and Eudo-
xus studied geometry with Archytas, but neither Hippocrates nor Eudoxus 
were Pythagoreans. What is specifi cally Pythagorean in the exact sciences 
is the preoccupation with all four maq»mata, including arithmetic and 
harmonics. Indeed, before Pythagoras (or, if you prefer, before Hippasus), 
theoretical arithmetic and mathematical harmonics did not exist; and after 
Hippasus, the Ionians – Oenopides and Hippocrates of Chios and to a certain 
degree also Democritus – developed only geometry and astronomy, not the 
other two branches of the quadrivium. This means, among other things, 
that Theodorus of Cyrene, who is mentioned in Aristoxenus’ catalogue and 
who taught all four sciences (43 A 1, 4 DK), was a Pythagorean and not just 
a friend of Protagoras. This means, furthermore, that Archytas’ predece-
ssors, whose knowledge of all four maq»mata he praises at the beginning 
of his work (47 B 1 DK), were the Pythagoreans, and not Hippocrates of 
Chios or the other Ionian mathematicians.34

This rather long digression was needed, I think, to make clear why the 
question that I raised earlier – about how a Pythagorean can be defi ned – 
should be settled on the basis of reliable classical sources. It is not enough 
that a person calls himself a Pythagorean, like Lycon, the critic of Aristotle, or 
the proto-Cynic Diodorus of Aspendus,35 for this is evidence that they were 
not. But if someone was considered a Pythagorean by his contemporaries 
or by the Pythagoreans themselves, this means that he was judged by more 

34 Pace Huffman, Archytas (n. 10) 51 ff.
35 Lycon (57 A 4 DK); Diodorus (Tim. FGrHist 566 F 16; Hermipp. fr. 24 Wehrli 

= FGrHist 1026 F 26).



Leonid Zhmud320

complex and reliable criteria than we can employ now. This means that he 
shared with the other Pythagoreans not just one but many common features 
and at that it is these exact features that defi ne a Pythagorean, both from an 
internal and an external point of view.

Now I come back to Aristoxenus’ catalogue of the Pythagoreans. The fi rst 
person to recognize that this catalogue, which is preserved in Iamblichus’ 
De vita Pythagorica, may be by Aristoxenus was Erwin Rohde.36 Diels, as 
I said, used this document for the Pythagorean chapters of his Vorsokratiker, 
but did not go into detail. Later, Burkert and Timpanaro Cardini briefl y 
commented on the catalogue,37 suggesting that it is based on genuine 
historical, probably documentary, evidence in that a list of 218 names 
organised according to 27 cities and nations was not the kind of information 
that could be transmitted orally. A number of parallels between fragments 
of Aristoxenus and the catalogue make his authorship quite certain. The 
evidence Aristoxenus relied on most probably came from those last 
Pythagoreans with whom he was in contact, namely Xenophilus, Phanton, 
Echecrates, Diocles, and Polymnastes, the students of Philolaus and Eurytus 
(fr. 19 Wehrli). Another source of information on the Pythagoreans was his 
father Spintharus, who belonged to Archytas’ circle; he is twice mentioned 
in Aristoxenus’ biographical works (fr. 30, 54 a Wehrli).

What is meant by ‘documentary evidence’ is not a formal membership 
list of the Pythagorean society: such a list barely existed, if only because 
there was never a centralized Pythagorean community. Aristoxenus’ list 
can be regarded rather as a refl ection of the collective Pythagorean me-
mory concerning the prominent Pythagoreans of the sixth, the fi fth, and 
the early fourth centuries – prominent not necessarily in philosophy or 
science, but also in politics, or athletics, or medicine. They were prominent 
members of Pythagorean communities, dispersed throughout the entire 
Greek world from Cyrene in Africa to Cyzicus in Asia Minor. Some of 
them came from different cities to study with a master, be it Pythagoras, 
Philolaus, or Archytas, but most of them, I assume, remained in their own 
cities. Of the 218 Pythagoreans on Aristoxenus’ list, only about 60 are 
mentioned in any other sources, the rest are no more than names. Moreover, 
we only have information that is of any use on about half of this small 
group of 60. The largest group on Aristoxenus’ list (48 names) are all 
from his home city Tarent; the smallest (2 names) from Katana. There 
are only eight Pythagoreans in the catalogue, who have no colleagues in 
the same city, and of these eight at least three are rather dubious fi gures. 

36 E. Rohde, “Die Quellen des Iamblichus in seiner Biographie des Pythagoras” 
(1871), in: idem, Kleine Schriften II (Tübingen 1901) 171.

37 Timpanaro Cardini (n. 29) III 38 f.; Burkert (n. 6) 105 n. 40. See also Zhmud 
(n. 9) 67 ff.



321Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait  

I would like to point out here that we should approach Aristoxenus’ list 
critically, like any other historical document, especially taking into account 
that it comes from Iamblichus, who lived 600 years later. Though it does 
not contain the names of the individuals who lived after Aristoxenus, it 
is possible that some of the famous names on the list were added later, 
after Aristoxenus. Being on the list does not guarantee that the person in 
question really was a Pythagorean. In several cases, doubt remains and 
on occasion there is evidence to warrant deleting a person from the list. 
However, if there is no evidence to this effect, we can consider the data 
of the catalogue to be a suffi cient proof that the person in question can be 
seen as a Pythagorean. 

Though it is our most important document, the catalogue is by far not the 
only one. Theophrastus mentions Hicetas of Syracuse (50 A 2 DK), who is 
not on the list, whereas his compatriot Ecphantus is wrongly placed among 
the Pythagoreans from Croton (DK I, 446. 11). Pythagoras’ contemporary, 
the famous Crotonian doctor Democedes, who married a daughter of the 
Pythagorean athlete Milon (Hdt. 3, 127–137 = 19 A 1 DK), is not on the list 
either. Obviously, in the course of catalogue’s transmission, some names 
have been lost. For example, Aristoxenus’ father Spintharos is absent, as 
well as Amyclas, though Aristoxenus mentions both him and his friend 
Cleinias (fr. 131 Wehrli), who is on the list. Absent from the list are also 
Philolaus’ students Simmias and Cebes (44 A 1 a, B 15 DK). The name 
of Parmenides’ teacher, the Pythagorean Ameinias, appears only in the 
Hellenistic biographer Sotion (D. L. 9, 21 = 28 A 1 DK). These signifi cant 
names need to be added (as “pluses”) to the catalogue.

On the other hand, the catalogue contains some names that clearly 
should be removed – “minuses”. For example, the ancient lawgivers 
Zaleucus of Locri and Charondas of Catane who seemed to be associated 
with Pythagoras by the Pythagorean communities in Locri and Rhegium 
as early as the 5th century. This means that Aristoxenus’ sources (fr. 17, 
43 Wehrli) refl ect a respectful but unreliable historical tradition. Another 
famous duo are the miracle-workers, Aristeas and Abaris. Aristeas of 
Proconnesus, a shadowy fi gure from the late 7th century BC, was the 
author of the Arimaspea, a poem describing his journey in search of the 
Hyperboreans. During his lifetime, Aristeas disappeared twice, and, 
according to Herodotus (4, 13–15), after the second time he reappeared 
240 years later in Metapontum and told the citizens to set up an altar 
to Apollo and dedicate a statue to himself. In the catalogue, he is duly 
registered among the Pythagoreans from Metapontum. Abaris, the my-
thical priest of Apollo and the expert on the Hyperboreans is listed in 
the catalogue as the only representative of these legendary people. As 
Bolton showed, Aristeas and Abaris were associated with Pythagoras in the 
5th-century legendary tradition and later in Heraclides Ponticus’ fantastic 



Leonid Zhmud322

dialogues,38 so that Aristeas’ miraculous powers, such as bilocation, were 
transferred to Pythagoras. Thus, in this case too, the legendary and the 
historical tradition overlap.

Parmenides and Empedocles are also the sole representatives of their 
cities. There seem to have been no Pythagorean communities in Elea 
and Agrigentum, which means that in this case we can speak only of the 
Pythagorean teachers of Parmenides and Empedocles. In the biographical 
tradition, both of them appear as students of the Pythagoreans.39 This could 
be the reason for including them in the catalogue, although we do not know 
whether this attribution came before or after Aristoxenus. The infl uence 
of Pythagorean ideas on Parmenides and Empedocles is undeniable, but 
both these philosophers are too independent and signifi cant to be seen 
as completely integrated into Pythagorean tradition. Rather, they should 
continue to be considered as Pythagorean sympathizers. The next and the 
last name to be removed is Melissus, who is named together with fi ve other 
Pythagoreans of Samos. If there was a Pythagorean community on Samos, 
he could have been a member even if, in terms of philosophy, he followed 
Parmenides and Zeno. But to be certain we should strike him from the list, 
for there is no need to be greedy.

After all these additions and subtractions, we can begin to make 
a preliminary analysis. The fi rst four generations of Pythagoreans (i. e. 
people born between 560 and 470 BC) with, at least to some extent, 
discernible personalities can be placed in the following overlapping 
categories. First, the politicians, which is the largest category containing 
the majority of the names in the catalogue. Among the most prominent 
of them is Milon, who won a battle against Croton’s neighbour Sybaris 
around 510 BC.40 This victory made Croton the dominant city in Southern 
Italy and, as the coins show, the neighbouring Pandosia, Temesa, and 
Caulonia also became the dependent “allies” of Croton.41 The conquering 
of Sybaris caused a confl ict within the ruling Crotonian aristocracy, 
which led to Pythagoras’ fl ight to Metapontum. Aristoxenus describes 
this confl ict as a plot against Pythagoras, who had once refused the rich 
aristocrat Cylon admittance to the Pythagoreans and thus made him his 
enemy (fr. 18 Wehrli). Aristotle confi rms the personal rivalry between 
Cylon and Pythagoras and mentions another rival of Pythagoras, Onatas 
(fr. 75 Rose), who is listed among Crotonian Pythagoreans (DK I, 446. 13). 
As the arch-enemy of Pythagoras, Cylon is not on the list, but if he really 

38 J. Bolton, Aristeas of Proconnesus (Oxford 1962) 151 ff.
39 Empedocles (Alcidam. ap. Diog. Laert. 8, 56 = 14 А 5 DK; Theophr. 227 A FHSG 

= 31 A 7; Tim. FGrHist 566 F 14); Parmeinides (Sotion ap. Diog. Laert. 9, 21 = 28 A 1).
40 Diod. 12, 9, 2–10, 1; Strab. 6, 1, 12–13 (both from Timaeus).
41 Von Fritz (n. 33) 80 ff.; Minar (n. 33) 36 ff.



323Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait  

was the Crotonian exarch of the Sybarites, as Iamblichus says (VP 74), he 
must have been a Pythagorean.42 Anyway, we know that political confl ict 
also took place within the Pythagorean society: Hippasus, for example, 
sided with Pythagoras’ enemies, while Democedes remained Pythagoras’ 
supporter (Iambl. VP 255 f. = 18 A 5 DK). 

In the case of Hippasus and Democedes we have two prominent 
Pythagorean intellectuals who were politically active, as good citizens 
were supposed to be. Milon was very successful both in politics and in 
athletics, which leads us to our second category of the Pythagoreans: the 
athletes. From 532 to 488 BC, Croton achieved an extraordinary series of 
victories in the Olympian Games.43 The catalogue gives us the names of 
four Olympic victors: Milon, Astylus, Dicon, and Iccus (DK I, 446, 14. 20. 
28; 447, 14). There is no doubt that there were many more. And there is no 
need to prove the importance of athletics for the ethos of the ruling Italian 
aristocracy. We can safely assume that many of the Pythagorean athletes 
were also politically active, as was the case with Milon. Athletics was 
connected with the aristocratic way of life, but it was also closely linked 
to medicine.

This brings us to our third category, the doctors. This group is smaller 
than the politicians, but is very important group in terms of understanding 
the role of the natural sciences in ancient Pythagoreanism. Iccus of Tarent 
won in the pentathlon in 476 BC and later became a athletics coach and 
famous doctor (DK 25). He specialized in dietetics and gymnastics and 
won Plato’s praise for his wisdom and temperate way of life. Democedes 
(19 A 1 DK) and Alcmaeon were two other prominent representatives of 
Crotonian school of medicine that stressed the importance of dietetics and 
gymnastics in maintaining good health.44 The botanical book of Menestor 
was related to medicine (DK 32), just as the natural-philosophical writings 
of Alcmaeon (24 A 1, B 4 DK) and later of Hippon (38 A 11 DK).

Our fourth category is natural philosophers, fusiko…, according to the 
Aristotelian terminology. Here we have Alcmaeon, Brontinus, who was 
one of the addressees of Alcmaeon’s book (24 B 1 DK), Hippasus (18 A 1, 
12 DK), and Menestor. Among those born around 480–470 BC, there are 
two other fusiko…, Hippon and Philolaus. 

The fi fth category is maqhmatiko…, i. e., people concerned with any of 
four maq»mata or with all of them. Strangely enough, we know the names 
of only two mathematicians from the fi rst 100 years of the Pythagorean 

42 Minar (ibid.) 69 f.; M. Giangiulio, Richerche su Crotone arcaica (Pisa 1989) 311 
n. 52; M. Bugno, Da Sibari a Thurii: La fi ne di un impero (Napoli 1999) 41 f.

43 C. Mann, Athlet und Polis im archaischen und frühklassischen Griechenland 
(Göttingen 2001) 164 ff.

44 See Zhmud (n. 9) 231 ff.



Leonid Zhmud324

school: Hippasus (18 A 4, 14–15 DK) and Theodorus (43 A 3–5 DK). 
There is no doubt that there were many more, because by the time when 
Oenopides and Hippocrates of Chios were active, i. e., about 450–430 
BC, the bulk of the fi rst four books of the future Elements of Euclid 
had already been written,45 which was an impossible feat for only one 
or two people. Regrettably, we cannot identify the other maqhmatiko…. 
For example, Parmenides’ teacher Ameinias could be a fusikÒj, or 
a mathematician, or both. Alcmaeon was interested in astronomy (24 A 4, 
12 DK), but certainly was not a maqhmatikÒj. Philolaus fi ts this term 
much better, especially as an astronomer and a specialist in harmonics 
(44 A 16–21, B 6 DK).

So far we have identifi ed 14 prominent Pythagoreans belonging to 
fi ve overlapping categories. Now, let us imagine that we know nothing 
about Pythagoras himself and all we have is a collective portrait of his 
students and followers and the students of these followers. What would 
an individual portrait of Pythagoras look like if we had to construct it 
solely on the basis of the available collective portrait? I believe it would 
be both natural and legitimate to assume that he had something to do 
with activities that, already during his lifetime, became so distinctive to 
the Pythagorean society. Surely, we should not expect a perfect match, 
because for all his polumaq…a (Heracl. 22 B 40) and polutrop…a (Antisth. 
fr. 51 Caizzi), Pythagoras could not be involved in all these activities. But 
he would certainly have worked in some of these fi elds and would have 
encouraged others.

Where then is the other side of Pythagoreanism: religion, magic, 
mysticism, shamanism, ritual taboos, and so on? If Pythagoras was a guru, 
as Riedweg suggests, where have all the other gurus gone? Did I miss 
someone from the list? No, I did not. Then, could it be that Aristoxenus’ 
rationalistically-minded teachers struck all the gurus off the list? I do not 
think so. In fact, they added two miracle-workers, even though one of them, 
Aristeas, lived a century before Pythagoras, while the second, Abaris, was 
imaginary. The only other guru on the list would be Empedocles, if we 
concede that he was a Pythagorean. There was also Brontinus (DK 17), 
who was regarded by Epigenes as the author of two Orphic poems, namely, 
Pšploj and Fusik£ (DK 15). In the mid-fi fth century, Ion of Chios asserted 
that Pythagoras was the author of some Orphic poems (36 B 2 DK), and 
his remark trigged all the further attributions. It is misleading to present the 
early Pythagorean society as a kind of workshop specialized in producing 
Orphic poems, as West did.46 The more we know about Orphism, the more 

45 E. A. Neuenschwander, “Die ersten vier Bücher der Elemente Euklids”, AHES 
9 (1973) 325–380.

46 M. L. West, The Orphic Poems (Oxford 1981) 7 ff.



325Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait  

visible is its profound difference from Pythagoreanism. But even granted 
that Brontinus was the author of some religious poems, this did not stop him 
from being a doctor, or a natural philosopher, or a politician, as Empedocles’ 
case shows.

Speaking about Empedocles in more appropriate ancient terms, he 
was not a guru, but a ‘divine man’, qe‹oj ¢n»r,47 exactly like Pythagoras 
before him. However, in contrast to Empedocles, of whose followers we 
know nothing, Pythagoras founded a political society that outlived him 
at least for 50 years and a school that existed till the mid-fourth century. 
Both Pythagorean politicians and Pythagorean philosophers and scientists 
took from him what they were interested in and what they valued most. 
Incidentally, these interesting and valued things did not seem to include 
magic, mysticism, and a variety of ritual taboos; at least, taboos are not 
attested on the individual level and quite poorly at the collective level. 
Herodotus says that Orphics and Pythagoreans did not bury people in 
woollen clothes (2, 81). There were some other attested taboos, for 
example, prohibiting certain kinds of meat and fi sh (Arist. fr. 194 Rose), or 
beans (cf. Emped. 31 B 136–141 DK), although really we do not know how 
rigorously these rules were observed. Anyway, there was nothing to fi re the 
imagination in these regulations and nothing that would make a religious 
sect of the Pythagorean society.

What is then the basis for the widespread idea of a Pythagorean sect?48 
Putting aside Iamblichus’ ¢kousmatiko…, there are the Pythagorean 
sÚmbola, attested fi rst in Anaximander the Younger (58 C 6 DK) and 
after him in Aristotle (fr. 194–196 Rose). If the sÚmbola were strictly 
followed, if they constituted that very “Pythagorean way of life” that was 
approvingly mentioned by Plato (Resp. 600 a), then the Pythagoreans 
were indeed superstitious ritualists and their society was a sect. I think, 
however, that there are plenty of reasons why this can not be the case. It is 
anachronistic to speak of a “sect” in archaic Greece. There were no sects at 
this time; there were other religious and cultic communities, like q…asoi or 
associations of Ñrgeînej. Pythagorean society was neither of them, it was 
a political ˜taire…a. At no time do we know of any specifi c Pythagorean 
cults or deities; their religion was the traditional polis religion. Pythagoras’ 
only known religious innovation was metempsychosis, but even this was 
borrowed from Orphism along with several prescriptions that follow 
from this doctrine. The so-called Pythagorean sÚmbola contain almost 
a hundred prescriptions that are hard to understand and much harder to 

47 For important qualifi cations of this notion, see D. S. Du Toit, Theios Anthropos 
(Tübingen 1997).

48 W. Burkert, “Craft versus Sect: The Problem of Orphics and Pythagoreans”, in 
B. F. Meyer (ed.), Jewish and Christian Self-Defi nition 3 (London 1983) 1–22.



Leonid Zhmud326

follow.49 If we compare them to the strictest charters of the real religious 
communities, like the Jewish Essenes or the early Christian monastery 
of St. Pachomius, we immediately see the difference between religious 
discipline and religious folklore. Neither the Jewish nor Christian charters 
contain any nonsense: every rule is clear and quite logical in the given 
environment; all of them are enforced by various punishments for those 
who fail to follow them, so that we can see a real even though severe life 
behind them. What kind of life stands behind the sÚmbola? 

To take the ¢koÚsmata seriously means an almost frightening 
constriction of one’s freedom in daily life. Whether a Pythagorean gets up 
or goes to bed, puts his shoes on or cuts his nails, stirs the fi re, puts on the 
pot, or eats, he always has a commandment to heed. He is always on trial 
and always in danger of doing something wrong.50 

To appreciate properly this impressive but anachronistic picture, it is 
crucial to understand that none of its elements correspond to the stories 
told either about individual Pythagoreans or about Pythagoreans in general. 
This picture emerges only if we put together all the sayings contained in 
the sÚmbola that were collected by Anaximander. But when interpreting 
sayings, we are dealing with folklore, not with reality. There is no doubt that 
Anaximander dealt with folklore too, for he did not describe the way of life 
of any (named or anonymous) Pythagoreans. He collected what he took to be 
the ‘Pythagorean’ sayings and maxims and interpreted them allegorically, 
i. e., according to one of the methods of literary criticism available at that 
time.51 If he knew of a real Pythagorean who did not break bread or step 
on nail parings, why did he interpret these taboos allegorically? Aristotle 
believed that the taboos were originally literal (fr. 195 Rose), which seems 
very plausible, but he too had never heard of a Pythagorean really observing 
them. Except for a few dietary prescriptions and burial customs, all the other 
taboos appear only in the context of interpreting ‘Pythagorean’ sayings. 
Nobody would think that by interpreting the sayings of Solon or any other 
of the Seven Sages one could get closer to them as historical fi gures. It is 
clear that distinguishing between folklore and historical reality is a vital 
condition in Pythagorean studies.

Leonid Zhmud
Institute for the History of Science and Technology, 

Russian Academy of Sciences, St. Petersburg

49 On symbola see: C. Hölk, De acusmatis sive symbolis Pythagoricis (Diss. Kiel 
1894); F. Boehm, De symbolis Pythagoreis (Diss. Berlin 1905); A. Delatte, Études sur 
littérature pythagoricienne (Paris 1915) 271 f.; Burkert (n. 6) 166 ff.

50 Burkert (n. 6) 191.
51 He also interpreted allegorically the Homeric poems (Xen. Symp. 3, 6).



327Pythagorean Communities: From Individuals to a Collective Portrait  

Античная традиция о Пифагоре весьма противоречива, как противоречива 
и его личность. Пифагор претендовал на обладание сверхъестественными 
свойствами и был тем типом личности, которая притягивала к себе легенды, 
даже такие, которые первоначально относились к другим, менее знаменитым 
чудотворцам. В отличие от Пифагора, никто из известных нам древних пифа-
горейцев не связан в надежной части традиции с чем бы то ни было сверхъ-
естественным или чудесным. Непохожесть пифагорейцев на Пифагора бро-
сается в глаза и вызывает естественные вопросы: действительно ли они были 
его учениками и последователями, и почему мы не находим среди них ни 
одной религиозной фигуры, хотя бы отдаленно напоминающей Пифагора? 
Если именно эти люди, известные нам по именам, были пифагорейцами, 
и никаких других обнаружить не удается, тогда мы можем многое узнать и о 
самом Пифагоре, и об обществе, которое он основал. В этом случае Пифагор, 
соединявший в себе слишком многое, может оказаться исключением среди 
пифагорейцев, воспринявших лишь ту часть его наследия, которая соответ-
ствовала их собственным склонностям и интересам. 



Alexander Verlinsky328

Alexander Verlinsky

THEOLOGY AND RELATIVE DATES OF 
THE TIMAEUS AND THE STATESMAN:

SOME CONSIDERATIONS * 

According both to the stylometry data and the content, the Statesman and 
the Timaeus – Critias belong to the third and the latest group of Plato’s 
dialogues. Some stylometric tests assign the earliest place in this group 
to the Timaeus, in the following order: Timaeus – Critias; Sophist – 
Statesman; Philebus; Laws.1 Yet, most scholars today prefer the order 
Sophist – Statesman; Philebus; Timaeus – Critias; (Philebus); Laws.2 The 

* This paper develops some of the proposals I made in my “The Cosmic Cycle 
in the Statesman Myth, parts I–II”, Hyperboreus 14: 2 (2008) 57–86; 15: 2 (2009) 
221–250. My special thanks go to Natalie Tchernetska for her help and suggestions. 

1 L. Brandwood, The Chronology of Plato’s Dialogues (Cambridge 1990, repr. 
2009) 250 and idem, “Stylometry and Chronology”, in R. Kraut (ed.), The Cambridge 
Companion to Plato (Cambridge 1992) 113 f.; for a balanced survey of the debate 
provoked by G. E. L. Owen’s (“The Place of the Timaeus in Plato’s Dialogues”, CQ 
ns. 3 [1953] 79–95) assigning the Timaeus to the group of middle dialogues (before 
the Parmenides and thus before the Statesman), see D. J. Zeyl (tr.), Plato, Timaeus 
(Indianapolis – Cambridge 2000) XVI–XX; see, ibid., p. XX: “The high degree of 
hiatus avoidance which the Timaeus shares with the four admittedly late dialogues 
has been reestablished as a fi rm indication of its lateness, not to be explained away 
by the dialogue’s special character, and while the clausulae criterion on which Owen 
relied might justify placing the Timaeus before the Sophist and Statesman, it falls far 
short of justifying its placement, crucial for Owen’s case, before the Parmenides and 
Theaetetus”. T. M. Robinson, Plato’s Psychology, 2nd ed. with a new introduction, 
Phoenix Supplement 8 (Toronto 1995; 1st ed. 1970) XIII–XV, with reference to the 
current state of stylometric studies withdraws his earlier allegiance to Owen’s theory, 
but keeps the dating of the Statesman after the Timaeus.

2 Thus, C. Kahn, “The Place of the Statesman in Plato’s Later Work,” in C. J. Rowe 
(ed.), Reading the Statesman: Proceedings of the III Symposium Platonicum (Sankt 
Augustine 1995) 49–60, while sceptical about establishing chronological sequence 
within the group of late dialogues by stylometry, not only proposes to treat them all as 
contemporary, but accepts the ‘traditional order’ for convenience (p. 51), viz. Soph., 
Polit., Phileb., Tim. – Cri, Leg. Also Michael Erler, Platon, Grundriss der Geschichte 
der Philosophie: Die Philosophie der Antike II/2 (Basel 2007) 262 f., mentions stylo-
metric data in favour of an earlier date of the Timaeus, but places it cautiously between 
357–347 BC and retains the traditional order Statesman – Timaeus. A relative position 
of the Philebus is not relevant to the argument of this paper, but nothing prevents to 
place it after the Statesman, before or at the same time as the Laws. 

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



329Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman

main reason for this preference seems to be, apart from infl uence of the old 
scholarship3 and the scepticism about stylometry,4 the fact that the Critias, 
which is the sequel of the Timaeus, remained uncompleted and that another 
planned sequel, the Hermocrates, was not written at all, which gives us 
an impression that Plato worked on this group close to the end of his life.5 
Another consideration is that the Statesman thematically and dramatically 
continues the Parmenides and the Sophist, and the Parmenides certainly 
belongs to the end of the middle period, i. e. it is earlier than the Timaeus. 
But the triad Parmenides – Sophist – Statesman was meant to be completed 
by an additional dialogue, Philosopher (see Soph. 217 a), which also was 
not written. Moreover, the Sophist, according to stylometry, might be later 
than the Timaeus. It is thus entirely possible that Plato worked on two series 
simultaneously, and the Statesman can be later than the Timaeus, possibly 
also later than the uncompleted Critias.6

Given that stylometric data favour for the Timaeus a date earlier than 
that for the Statesman, and that no substantial counter-argument based on 

3 This view goes back to the unanimous consensus of the mid-20th century, see 
comparative tables in W. D. Ross, Plato’s Theory of Ideas (Oxford 1951, corr. repr. 
1953) 2.

4 While the division of dialogues into three chronological groups on stylis-
tic grounds is entirely reliable (see C. Kahn, “On Platonic Chronology,” in J. Annas 
and C. J. Rowe [eds.], New Perspectives on Plato, Modern and Ancient [Cambridge, 
Mass. – London 2002] 93–128), there is much scepticism about further attempts to use 
stylometric methods for establishing the exact sequence within each group, because of 
discrepancy of results produced by applying different stylometric criteria to the dia-
logues of the late group (see P. Keyser, “Stylometric Method and the Chronology of 
Plato’s Works”, BMCR 3.1 [1992] 58–74; C. M. Young, “Plato and Computer Dating”, 
OSAPh 12 [1994] 227–250, esp. p. 244–247, 250; Ch. Kahn, op. cit., 94 f.). I would 
suggest that this discrepancy points out that the dialogues were written in multiple 
work sessions separated in time, which applies not only to the two unfi nished series 
just mentioned, but also to the uncompleted Laws, to the revision of theory of Forms, 
which began with criticism of the Parmenides but never took a defi nitive shape, and 
a draft exposition of a new metaphysical teaching in the lecture On the Good, which 
also belongs to the late period.

5 See, e. g., J. Skemp, A Translation of the Politicus of Plato with Introductory 
 Essays and Footnotes (London 1952) 14 and 17.

6 David Sedley, Creationism and its Critics in Antiquity, Sather Classical Lectures 
vol. 66 (Berkeley etc. 2007) 96, assumes that the Timaeus was written about 350 B. C., 
shortly before Plato’s death in 347. He suggests that Plato fi rst intended to write a  tri logy 
(since the general prelude points out to the topic not only of the Timaeus, but also of 
the Critias and Hermocrates, which is unusual), but abandoned this idea and decided 
to publish the fi rst part under the title Timaeus. This attractive suggestion is compatible 
with an earlier date of the Timaeus, which I defend: Plato might have realised earlier than 
in the last years that he would not have enough time to fi nish the trilogy because of the 
growing work amount and his preoccupation with other projects.



Alexander Verlinsky330

the contents has been put forward so far, I would like to point out some 
positive evidence in favour of this chronological sequence.7 

The Timaeus and the Statesman not only belong to the late group. 
They also, together with the Philebus and the Laws, two other indisputable 
members of this group, are the only Plato’s dialogues where both divine 
cosmic principles, the Demiurge and the World Soul, are present.8 All four 
dialogues suggest that the Demiurge (or the Cosmic Reason)9 withdraws 
after completing his creative work and puts the World Soul in charge of 
the movement of the universe.10 Since the World Soul appears for the fi rst 
time in the Phaedrus, the dialogue of the late middle period, where it is 
uncreated, unlike in both the Timaeus and the Statesman where it is created 
by the Demiurge, there is a good deal of certainty that the idea of two 
protagonists of the cosmic drama was elaborated only in the later period, 
after the Phaedrus.11 

7 I cannot discuss here intertextual links that C. Gill, “Plato and Politics, the Cri-
tias and the Politicus”, Phronesis 24 (1979) 148–167, uses for his argument, directed 
primarily against Owen, in favour of an earlier date of the Statesman (before the Critias 
and, by implication, before the Timaeus). Although I agree that Owen’s dating of the 
Timaeus – Critias as contemporary to the Republic is untenable (see n.1), I believe that 
these links are meaningful also in the case of the opposite chronological relation of the 
Timaeus and the Statesman. At the same time I would not rule out that the Statesman, 
being later than the Timaeus, is earlier than Timaeus’ uncompleted sequel.

8 There are no hints at two supreme cosmic forces before these late dialogues, but 
there are occasional references to the god as the creator of the universe or parts thereof, 
in the earlier dialogues, of the middle (Rep. 400 a 5 – b 7; 530 a 3–7, Crat. 99 c–d) and 
of the beginning of the late period (Soph. 265 c 3–5); cf. Ross (n. 3) 127; 235. The most 
important anticipation of the creationist teaching of the Timaeus appears in the ‘middle’ 
Phaedo in a form of the query Socrates addresses to Anaxagoras, who does not show 
how his cosmic noàj maintained the order in the universe in the best possible way; still, 
in the Phaedo are no hints at the Demiurge fi gure.

9 The identity of the Cosmic Reason, noàj, with the Creator of the universe is clear 
from the Phil. 26 e 1– 27 c 1 (see esp. 27 b 1–2), 28 e 3, and Leg. XII. 966 e 2–4, see 
S. Menn, “Aristotle and Plato on God as the Nous and as the Good”, Review of Meta-
physics 45 (1992) 543–573, at 555 f. The Demiurge is not identifi ed directly with noàj 
in the Statesman. It is less clear whether the Timaeus implies this identity, as Menn 
believes: on the one hand, the creation results are called t¦ di¦ noà dedhmiourghmšna 
(Tim. 47 e 4), but they include both creations of the Demiurge and those of lesser gods. 
It seems more likely that in the Timaeus noàj plays only the role of the highest kind of 
rationality (or virtue, according to Menn), which the Demiurge possesses, but also, in 
the descending order, the gods, the World Soul, and the man (36 d 7 ff.; 51 e).

10 In the Philebus and in the Laws the withdrawal of the Demiurge is not mentioned 
explicitly, but he clearly is not engaged in the actual rule of the universe, see my paper 
(n. ∗) Pt. 2, 48 with nn. 74, 76. 

11 By dating the Phaedrus within the middle period, in accordance with the pre-
vailing view, I disagree with T. M. Robinson, Plato’s Psychology (n. 1) 132–139, one 



331Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman

There is a further particularity the Statesman and the Timaeus share: 
only these two dialogues are explicit about the creation, only they depict 
the state of chaotic matter from which the universe had been created, the 
Demiurge’s withdrawal after completing of creation and his entrusting 
the universe movement to the intelligent World Soul.12 However, there is 
an important difference in the views on the universe further destiny between 
the two dialogues.

It is more convenient to begin with the Statesman. In the theoretical 
part, which precedes the myth, it is argued that nothing corporeal can 
keep its movement eternally: only the most divine essences (which are 
incorporeal) can do so, more exactly only the Ruler of all moved things, 
i. e. the Demiurge.13 The universe, which is created to the closest possible 

of few proponents of the view that I defend, namely that both divine forces and their re-
spective cosmic roles should be understood literally in the Timaeus and the Statesman, 
and that the Statesman contains further development of the teaching of the Timaeus. 
Robinson’s later date for the Phaedrus is based on the difference of its teaching of soul 
from the Timaeus and the Statesman, and closeness to the Laws: he argues that in the 
Phaedrus and the Laws soul (in general, not the World Soul, as he thinks) is depicted 
as self-moving and, for this reason, as necessarily eternal and non-contingent, while in 
the Timaeus (also, implicitly, in the Statesman) the eternity of all souls, including the 
World Soul, depends on the Demiurge (p. 133, cf. 149, 161). In fact, both the Timaeus 
and the Statesman depict the World Soul as perennially self-moving (see for the States-
man n. 14), even if supported by the Demiurge; the reasoning in the Laws, on which 
Robinson relies (X. 895 e 1 – 896 c 8), attests that soul possesses self-movement, and 
that for this reason it is the ultimate cause of every movement, and, as such, is prior 
to body in the cosmic order, but prior only in the order of generation (896 c 1–2, cf. 
XII. 997 d 6–7). Soul of the Laws is thus generated exactly as in the Timaeus and in 
the Statesman, where it is created by the Demiurge (cf. G. Vlastos, “Creation in the 
Timaeus: Is it a Fiction?” [1965], in idem, Studies in Greek Philosophy II [Princeton 
1995] 265–279, at 275 ff.; cf. F. Karfi k, Die Beseelung des Kosmos: Untersuchungen 
zur Kosmologie, Seelenlehre und Theologie in Platons Phaidon und Timaios, Beiträge 
zur Altertumskunde 199 [München – Leipzig 2004] 236); moreover, its goodness and 
rationality in the Laws depends entirely on the cosmic Reason (897 b 1–4), as it is de-
pendent on the Demiurge in the Statesman. Thus far the Timaeus, the Statesman and the 
Laws agree that soul is self-moving, generated and subordinated to the higher divine 
instance of the Demiurge against the Phaedrus with its eternal soul and absence of any 
cosmic principle superior to soul. Phaedrus’ theory would be thus a fi rst attempt to 
maintain soul as the cosmic principle of movement, later modifi ed by dividing it into 
the Demiurge and the World Soul.

12 Strictly speaking, this rational moving principle is referred to as the soul in the 
Timaeus only; but according to the Statesman, the universe is a living being endowed 
with reason by the Demiurge (269 c 1–3), therefore on this point the agreement of the 
two dialogues is beyond doubt. See my paper (n. *) Pt. 2, 246–248, in favour of simila-
rity of the Statesman and the Timaeus on the role of the Demiurge and the World Soul.

13 The notion of the eternal self-movement of the Demiurge which, as Robinson 
(n. 1) 133 points out, appears in the Pol. 269 e 5 f. as a novelty in comparison with 



Alexander Verlinsky332

approximation to the Demiurge perfection, but is corporeal, thus possesses 
the circular movement in place (it corresponds maximally to the eternal 
movement of its creator), and the ability of reversing it, as the minimal 
possible declination of its inherent movement.14 

This should explain how the universe in some periods of its existence 
moves with the help and under the guidance of the Demiurge, and in other 
periods is left by him to move autonomously. The following myth (270 b – 
274 e 2) depicts one of such reversals to the rotation opposite to the current 
one (i. e. the East – West rotation), which occurs when the Demiurge 
returns to his cosmic steer. He turns the universe to the opposite direction 
(i. e. the West – East), destroys the previous mankind, stops the process of 
sexual reproduction and creates human beings from the ashes of the dead 
of the previous era, who live backwards from old age to childhood and 
then disappear without physical death, according to the total rejuvenation 
of the universe. When this process is completed and all souls that had lived 
their previous lives in the opposite direction have redeemed their sins and 

the Timaeus, has the counterpart in the Laws in the eternal circular movement of the 
cosmic Reason (897 c 4 – 898 b 8), see Karfi k (n. 11) 242–244. Karfi k (p. 195) shows 
that in the Timaeus all assertions about circular movement of reason refer to reason as 
a property of the soul – the World Soul, astral or human souls, but not to the Demiurge. 
It seems that the idea of the circular movement of the  Demiurge (= Cosmic Reason) in 
the Statesman and the Laws develops the idea of the circular movement as the property 
both of the human reason and the universe (but not of the Demiurge) in the Timaeus.

14 diÕ t¾n ¢nakÚklhsin e‡lhcen, Óti smikrot£thn tÁj aØtoà kin»sewj 
par£llaxin (269 e 3–5). Against D. Robinson, “The New Oxford Text of Plato’s 
Statesman: Editor’s Comments”, in Rowe (n. 2) 42–45 and the new Oxford Plato, who 
suspect that the opposite movement, which has been allotted to the universe, cannot be 
called the universe’s own movement, I retain the mss. reading aØtoà; cf. C. J. Rowe 
(ed.), Plato: Statesman with Translation and Commentary (Warminster 1995) 188 ad 
loc., who rightly points out that the movement in question is the circular movement in 
general, not the movement in a certain direction; this is clear from 269 e 2 f. and e 5 f.; 
the reversal is the minimal declination from it, but after it the universe still keeps its 
own movement (see 270 a 6). However, I disagree with Rowe who takes this statement 
as provisional, and claims that the universe’s proper movement is controlled by the 
Demiurge and should be in the direction of the Demiurge’s era (Rowe believes that the 
universe’s return to its ‘own accustomed course’ 273 a 6 implies its rotation in our era 
in the same direction as in the divine era, see contra my paper [n. *] Pt. 2, 222–224). 
In fact, it is maintained consistently that the movement in both directions is the uni-
verse’s own movement: the Demiurge only accompanies the universe and supports its 
movement (tot� m�n aÙtÕj Ð qeÕj sumpodhge‹ poreuÒmenon kaˆ sugkukle‹, tot� 
d� ¢nÁken, 269 c 4 f.; Øp’ ¥llhj sumpodhge‹sqai qe…aj a„t…aj, 270 a 3 f.), with-
out substituting the universe as its moving cause. Thus, the solution of the aporia at 
269 e 7 – 270 a 1 is not that the universe in one period moves itself and in the other is 
moved by the Demiurge, but that it moves itself perennially – in the fi rst case autono-
mously, and in the second with the Demiurge’s help. 



333Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman

attained the initial blessedness, the Demiurge leaves the steer. The universe, 
under the infl uence of the chaotic matter, turns to the opposite East – West 
movement, producing at this moment the shaking, which destroys most 
living beings, while the remaining develop from childhood to old age, in 
accordance with the new direction of cosmic movement. Generation from the 
earth equally stops, since there are no longer any divine forces to accomplish 
it. Human beings, now reproducing sexually, have to struggle with severe 
climate and fi erce animals. Our civilisation develops in response to these 
diffi culties, autonomously, but with the help of the lesser gods’ teaching, 
who still remain in our universe albeit at a distance. As for the universe, 
it puts itself in order after the initial turbulences, due to recollection of the 
teaching of its cosmic father, and then, for a continuous time it keeps itself 
and its inhabitants in the best order, imitating the Demiurge rule. Only later, 
gradually forgetting the Demiurge teaching, it falls to all kinds of physical 
and moral evil, which it passes on to its inhabitants, and on the verge of 
total destruction (at the end of our or similar era) it is saved by a new advent 
of the Demiurge, who again reverts the universe, destroys the degraded 
mankind, creates a new mankind from ashes, restores the universe’s initial 
perfection and so on.15

By contrast, in the Timaeus are no traces of this eventual degradation 
of the universe and of its inevitable concomitant – two cosmic eras. 
Moreover, there are certain indications that this idea is not omitted because 
of the different subject, but rather because it did not occur to Plato or was 
abandoned for some reason. To start with, nothing predicts the eventual 
degradation of the World Soul.16 On the contrary, the undisturbed rational 
life is explicitly ensured for the universe perennially (36 e 4–5). The further 
reversals not only are not mentioned – they cannot be easily built into the 
scenario of the Timaeus: from the beginning, the Demiurge conveys to the 
universe revolutions from left to right (36 c), i. e. in its nowadays East – 
West direction, as it is seen from the fact that from the beginning the planets 
move in the opposite direction.17

15 For a detailed defense of this interpretation see my paper (n. *).
16 Against harmonising attempts, like that of L. Robin and F. M. Cornford, who 

found that the World Soul in the Timaeus is liable to irrational impulses and doomed to 
decline as in the Statesman, see M. Meldrum, “Plato and the ARCH KAKWN”, JHS 70 
(1950) 65–74, at 68 with n. 24, and Cherniss (see further n. 32).

17 Because of the generalisation at 53 b 2, – such is the state of matter, whenever 
the god is not present (pant£pas… ge m¾n diake…mena ésper e„kÕj œcein ¤pan Ótan 
¢pÍ tinoj qeÒj) – J. Kerschensteiner, Platon und der Orient (Stuttgart 1945) 103, 
and recently T. K. Johansen, Plato’s Natural Philosophy: A Study of the Timaeus – 
Critias (Cambridge 2004) 90 believe that here direct interventions of the Demiurge 
are implied, like in the Statesman, according to Kerschensteiner, or as a perpetual 
creative act, according to Johansen. However, given that in the Timaeus the Demiurge 



Alexander Verlinsky334

A possible way of harmonising the two accounts would be by admitting 
creation as an exception: in the beginning, the universe, still perfect by itself, 
does not need any divine era and moves from East to West, but later, as it 
degrades, the Demiurge returns and reverts it to the West – East rotation, 
in order to restore the universe living forces, thus initiating alternation of 
eras, as in the Statesman. This option might have been used by Plato in order 
to make the scenario of the Statesman compatible with the Timaeus, if the 
former was written later, as I argue. However, it could not have been implied 
when he was writing the Timaeus: according to the Timaeus – Critias, our 
contemporary world is the immediate sequel of the act of creation; after the 
Demiurge has created the soul of the universe and the intelligent part of 
human souls, he withdraws and puts the lesser gods in charge of creating 
bodies and mortal parts of the souls (Tim. 41 b 7 – c 6; 42 d 5 – e 3) and 
also of further care of human beings (41 d 1–3); accordingly, in the Critias, 
the gods distribute lands between themselves at the dawn of our era; and 
Athena and Hephaistos create and take care of Athenians (109 d 1–2). On the 
contrary, according to the Statesman, the immediate prelude to our universe 
is the age of Cronus, viz. the era of the rule of the Demiurge; our ancestors 
are not created by the gods but are descendants of the last generation of the 
divine era. Understandably, our era begins not with the distribution of lands 
between the gods, since this distribution already existed in Cronus’ era, but 
with distancing of the gods from the mortals. Thus there are considerable 
differences between outlooks of two dialogues, both in cosmic and human 
dimensions of the universe history: according to the Timaeus and Critias, 
we live in the era that immediately follows the creation of the universe, 
according to the Statesman, in one of the numerous eras of the universe’s 
autonomous existence, separated by at least several reversals from the act 
of creation. 

There were various attempts to play down the difference between the 
stable universe of the Timaeus and its dramatic development in the States-
man, which, despite its succinctness and, occasionally, irony, strongly 
reminds apocalyptic vision. The most widespread attempt is to take the 
re versals and alternating phases of the latter dialogue as metaphoric. The 
issue is related to the debate whether the creation of the universe in the 
Timaeus should be interpreted as literal18 or only as a metaphor for the 

withdraws after the creation and the universe does not return to its initial state, it is 
quite certain that the iterative form of the subordinate clause is conditioned simply by 
the probabilistic character of the whole statement (e„kÒj); on the other hand, Plato 
could have found attractive to use this iterative form of probability while depicting 
in the Statesman the disturbing infl uence on the universe of its matter whenever the 
Demiurge withdraws.

18 Apart from the classical paper of Vlastos (n. 11) 265–279, see two important 
recent contributions, Zeyl (n. 1) XX–XXV; Sedley (n. 6) 98–107.



335Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman

permanent divine rule and the presence of chaos as an equally permanent 
factor.19 The anti-literalists tend to interpret the myth of the Statesman 
also metaphorically,20 but even R. Mohr, who argued cogently that the 
description of the act of creation in the Statesman is redundant for the 
theory of alternating phases and thus implies that Plato is committed to 
the literal understanding of the initial creation, at the same assumes time 
that reversals should not be understood literally.21 Many scholars simply 
ignore the myth of the Statesman in their accounts of Plato’s cosmology.22

In my view, there is no conclusive evidence against the literal un der-
standing of the creation.23 But provided that creation is to be taken literally 
and that Plato’s universe has the temporal beginning, there are good reasons 
to take the reversals of the universe and periodic interventions of the 
Demiurge as literal to the same extent. 

By contrast, the proponents of the opposite interpretation, namely, that 
the myth of the Statesman represents allegorically, in a form of alternating 
phases of the cosmic cycle, the coexistence of the forces of chaos and order 
in our universe as it is described in the Timaeus,24 do not succeed in this 
allegorical reading, for in fact the pre-cosmic chaos and the autonomous 
phases of the Statesman correspond entirely to the pre-cosmic chaos and 
to our universe of the Timaeus, while the phase of the Demiurge has no 
correspondence in the Timaeus at all.25 Two scenarios are incompatible 
and cannot be reconciled plausibly on the metaphoric level. Moreover, the 
allegoric interpretation of the reversals removes the signifi cant function 
of the Demiurge as the perennial support of the universe’s permanent 

19 The most important anti-literalists are H. Cherniss, Aristotle’s Criticism of Plato 
and Academy I (Baltimore 1944) 425–431; L. Tarán, “The Creation Myth in Plato’s 
Timaeus”, in: J. Anton, G. Kustas (eds.), Essays in Ancient Philosophy (Albany 1971) 
372–407; M. Baltes, “Gšgonen (Platon, Tim. 28 B 7). Ist die Welt real entstanden oder 
nicht?” [1996], in: idem, Diano»mata: Kleine Schriften zu Platon und zum Platonis-
mus (Stuttgart – Leipzig 1999) 303–325.

20 As, e. g. J. Dillon, “The Neoplatonic Exegesis of the Statesman Myth”, in 
C. J. Rowe (n. 2) 373 f. 

21 R. D. Mohr, God and Forms in Plato (Parmenides Publishing 2005) 213–215.
22 As most recently, Karfi k (n. 11) and Johansen (n. 17).
23 For a balanced view on literal interpretation of the creationist story of the 

 Timaeus, see Sedley (n. 6) 98–107.
24 This harmonisation, which goes back to Proclus and Simplicius, has been 

 defended by Cornford, Festugière and Cherniss. See contra the cogent remarks of 
Skemp (n. 5) 89, who, however, believes that the retrograde phase is introduced for the 
‘didactic purpose’ only, since it is absurd from the point of view of Plato’s cosmology; 
it is not clear for me what he means.

25 On the fundamental similarity of the autonomous phase in the Statesman to 
 Plato’s standard view of our universe see my paper (n. *) Pt. 2, 233–250.



Alexander Verlinsky336

movement, carefully argued for in the preliminary part of the Statesman 
myth and never put to doubt, let alone refuted. 

If, on the contrary, Plato intended the temporal act of creation to be 
understood literally, it is reasonable to take literally the reversals of the 
universe, depicted entirely in the same theoretical frame. In that case the 
reversals become meaningful as a vivid demonstration of the universe’s 
dependence on its creator, both in physical and moral realm, and the scenario 
of inevitable degradation of our universe, with the triumphant victory of 
the god over evil at the end, becomes, instead of an allegory, a prophecy. 
My sympathy is decisively with this latter option,26 but without engaging 
further in the debate between literalists and anti-literalists, I will try to show 
that, fi rst, the dramatic scenario of the Statesman was a modifi cation of the 
Timaeus, not vice versa, and, second, that the vision of the universe of the 
Laws, Plato’s last dialogue, is more in agreement with the Statesman than 
with the Timaeus. This suggests, I believe, both that the Timaeus is earlier 
than the Statesman, and that the reversals and the interventions of the 
Demiurge are to be understood literally. But even if this does not convince 
stubborn anti-literalists, I hope to show that Plato’s movement from the 
stable universe and non-corruptible World Soul of the Timaeus in direction 
of dramatisation was consistent. 

Let us start with the Timaeus, which does not mention either global 
degradation or its concomitant the reversals of the universe. It is pointed 
out that the universe, having being created destructible per se, cannot be 
destructed by any force apart from the Demiurge himself, who, however, 
does not want the universe destruction because of its goodness, neither 
destruction of the lesser gods who are also destructible per se (32 c 2–4, 
cf. 38 b 6–7; 41 a 7–8). In the Statesman, the Demiurge by his direct 
intervention saves the universe at the verge of destruction. The universe 
thus is as destructible per se as in the Timaeus, but its dependence on the 
god is rendered more dramatically. 

Moreover, there is a further specifi c point in this difference. The 
Demiurge in the Timaeus undertakes the whole set of measures to provide 
indestructibility of the universe, such as protection from diseases and old age 
(e.g. he uses the whole mass of physical matter to prevent the attacks of ‘hot’ 

26 For literal interpretation cf. H. Herter, “Gott und die Welt bei Platon: Eine Studie 
zum Mythos des Politikos” (1958), in his Kleine Schriften (Munich 1975) 316–329, 
see 318 f.; 327–329 (he cites at p. 325 n. 33 a few earlier proponents of this view) and 
Robinson (n. 1) 132–139, together with his recent paper, “The Myth of the Statesman 
and Some Cosmological Implications” (2005), in idem, Logos and Cosmos: Studies in 
Greek Philosophy (Sankt Augustine 2008) 148–162; Robinson’s view of the develop-
ment of Plato’s cosmic outlook from the Timaeus and the Statesman is different from 
mine, but I agree with him on a number of important points. 



337Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman

and ‘cold’ from outside, ›na Ólon Ólwn ™x ¡p£ntwn tšleon kaˆ ¢g»rwn 
kaˆ ¥noson, 33 a 7). But the Statesman, which equally treats aging as a real 
peril to the universe’s integrity, does not see its cause in external infl uences: 
the internal degradation of its soul, which is not envisaged in the Timaeus, 
produces the whole set of evils, including diseases and old age (273 c 6 – e 1). 

What do these differences imply for the relative chronology of two 
dialogues? Does the Timaeus tacitly omits the perils that endanger the 
whole structure of the universe or, vice versa, the Statesman introduces 
the perils, for which no protection and no interventions of the Demiurge to 
confront them were envisaged in the Timaeus? The latter option, i. e. that in 
the Statesman Plato creates a new, more dramatic scenario to demonstrate 
the universe’s total dependence on the goodness of the Demiurge, seems to 
be more plausible. Not only an introduction of more effective details ceteris 
paribus is more probable than a tacit removal of them, but also there are 
visible signs that Plato, while introducing new elements, carefully avoids 
contradictions with the general frame of the Timaeus. 

The treatment of the primordial chaos in both dialogues points to the 
same strategy: according to the Timaeus, chaos has been put in order by 
the Demiurge and does not endanger the structure of the universe any 
longer; in the Statesman, on the contrary, it is a cause of the reversal of the 
universe, and later of the growing oblivion of the Demiurge’s teaching and 
of gradual degradation. Moreover, just here are two special indications that 
the Statesman implies the Timaeus as already known, not vice versa. The 
primeval state of chaotic matter is depicted in the Timaeus as the permanent 
shaking, seismÒj (52 e 51 ff.); there is no hint that this process infl uences 
the universe after the act of creation. This shaking is not mentioned in the 
description of the primeval chaos in the Statesman; but when the Demiurge 
leaves the steer, the universe produces the ‘great shaking’ (seismÕn polÚn, 
273 a 3) under the influence of its material component. It is more plausible 
that here Plato uses the metaphysic frame of the Timaeus for dramatization 
not envisaged in that dialogue than that the ‘shaking’ was transformed from 
a single catastrophic event into a general metaphysical process in the Timaeus, 
with the simultaneous removal from the stage of this event itself.27 

27 It is not a place here to discuss the view, which is opposite to mine, of A. Gre-
gory, Plato’s Philosophy of Science (London 2000) 101, that Plato moves progressively 
from the concept of the irregular cosmos in the Republic and the Statesman to that of 
the regular one in the Timaeus, the Philebus and the Laws. I can only notice contra that 
evidence from the Laws (see further) on instability of the cosmos does not contradict 
the Statesman myth; that the Timaeus admits deviations of the planets from their orbits 
(22 c–d, thus broadly agreeing with the Republic on irregularity of their motion), while 
the Statesman does not imply any irregularities in planetary motions, in spite of the 
universe’s reversals, in agreement with the defense of their regular motion in the Laws 
(VII. 821 b – 822 c).



Alexander Verlinsky338

Again, according to the Statesman 273 b 3 – d 4, the Demiurge saves 
the universe from sinking to the primeval chaos, which is referred to as the 
unlimited abyss of unlikeness, e„j tÕn tÁj ¢nomoiÒthtoj ¥peiron Ônta 
pÒnton dÚV. The ‘unlikeness’, obscure by itself, becomes clear from the 
detailed depiction of the primeval chaos in the Timaeus, with its proto-
particulars of future elements, which have no real qualities but only ‘traces’ 
of them (53 b 1–5).28 

Thus far, both the similarity between the Timaeus and the Statesman 
and their divergences are strongly in favour of the option that Plato builds 
in the latter on the basis of the former. I would now turn to the Laws, whose 
differences in this matter from the Timaeus were recognised a long time 
ago. It is worth recalling that in the Laws interlocutors are less sophisticated 
than in the Timaeus and Statesman, moreover, the Laws addresses the 
audience whose interests are primarily ethical and political. Nevertheless, 
the cosmic metaphysics of the Laws is much the same: the soul as the oldest 
of all things and the ultimate cause of movement (X. 896 d – 897 b 4) is 
carefully distinguished from the noàj, which is called ‘the god’ (897 b 1–2) 
and ‘one who has set the universe in order’ (XII. 966 e 2–e 4). This creative 
cosmic reason rules in the universe not directly, but only as far as the soul 
(or souls) follows it, thus according to the withdrawal of the Demiurge after 
the act of creation, like in the Statesman and Timaeus.29 

As for the universe ruled by the soul according to the Laws, of primary 
importance is the argument of the Athenian Stranger (AS) of the gods’ 
existence in the book X. Previously, the AS has made his interlocutors 
agree that the soul has a capacity of self-movement; for this reason it is the 
cause of movement and of generation and perishing of all things, and thus 
is the source of the fi rst movement and generation, and is prior to body 
in the order of generation (895 e 10 – 896 c 2). It follows that reasoning, 

28 Mohr (n. 21) 165 n. 35 pertinently compares di¦ d� tÕ m»q’ Ðmo…wn dun£mewn 
m»te „sorrÒpwn ™mp…mplasqai kat' oÙd�n aÙtÁj „sorrope‹n, Tim. 52 e with ¢no-
moiÒthj of the Statesman, but leaves open the question whether the Statesman adum-
brates the chaos description in the Timaeus or, vice versa, hints at it retrospectively. 
However, taken the obscurity of the Statesman versus the clarity of the Timaeus on this 
point, the latter option seems to be preferable.

29 Cf. my paper (n. *) Pt. 2, 248 with n. 76. It should be said that Cherniss (n. 19) 
607, who argues that the act of creation should be taken metaphorically, believes 
 nevertheless that the Demiurge is a ‘symbol of intelligent causes’, the ability or the 
state of the soul, and thus should not be regarded as a ‘mythical double of the World 
Soul’ (idem, [Rev.] A.-J. Festugière, La Révélation d’Hermès Trismégiste II: Le Dieu 
Cosmique, Paris 1949, Gnomon 22 [1950] 207). I side with S. Menn, Plato on the God 
as Nous (Carbondale – Edwardswille, Ill. 1995), who argues that the Demiurge (or the 
Nous) represents not only the type of causality different from the World Soul but also 
the separate and single entity in Plato’s later dialogues. 



339Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman

wishes and all other psychic states are also prior to bodies, their dimensions 
and physical strength. At the same time, granted that the soul is the cause 
of all things, it is necessary to admit that the soul is the ultimate cause of 
all opposites, ‘good and bad, fi ne and shameful, just and unjust’. Hence it 
follows that the soul rules the heavens either (AQ. Yuc¾n d¾ dioikoàsan 
kaˆ ™noikoàsan ™n ¤pasin to‹j p£ntV kinoumšnoij mîn oÙ kaˆ tÕn 
oÙranÕn ¢n£gkh dioike‹n f£nai; KL. T… m»n; 896 c 5 – e 2).

For this reason, argues further the AS, it is necessary to infer that 
there are at least two souls that rule the heavens, the benefi cent and its 
opposite (duo‹n mšn gš pou œlatton mhd�n tiqîmen, tÁj te eÙergštidoj 
kaˆ tÁj t¢nant…a dunamšnhj ™xerg£zesqai, 896 e 4–6). The meaning 
of this remarkable inference is made explicit in the following sentence: 
the soul drives ‘everything in the heavens, on earth and in the sea’ through 
rational, appetitive and affective movements, which are of opposite kinds, 
the right and wrong; these primary motions, overtaking the ‘secondary’ 
movements of bodies, produce all kinds of physical changes, such as 
growth and decay, separation and combination, and the processes that 
follow. The soul, with the help of these processes, directs everything right 
and happily or oppositely, depending on whether it follows the reason or 
submits to folly (noàn m�n proslaboàsa ¢eˆ qeÕn Ñrqîj qeo‹j, Ñrq¦ 
kaˆ eÙda… mona paidagwge‹ p£nta, ¢no…v d� suggenomšnh p£nta aâ 
t¢nant…a toÚtoij ¢perg£zetai, 897 b 1–4). 

The AS immediately asks, which soul rules the heavens, the earth 
and the universe revolutions. The only way to answer this question is 
by verifying whether psychic movements of the ruling soul are similar 
to the movements of the Reason. Indeed, among the ten possible types 
of movement the circular movement on the spot is the most similar to 
the Reason movements.30 Now, provided that all is revolved by soul, it is 
necessary to admit that the soul is in charge of heavens rotations; and, as 
Kleinias now states, it would be impious to think otherwise than that all 
is revolved by the soul (or several souls), which possesses the complete 
virtue (897 b 7 – c 5). 

There has been a long debate on how to understand this acceptance 
of several souls that rule the universe, whether this contradicts the next 
inference (i.e. that the universe is ruled by the intelligent soul), and how the 
teaching of the Laws fi ts with the Timaeus, which accepts only the single 
World Soul.31 The debate is settled in so far as the argument of the Laws does 
not imply any substantially evil soul that disputes the dominance over the 

30 See further the discussion in R. Mayhew (tr.), Plato, Laws 10 (Oxford 2008) 
140–146.

31 See a survey in Robinson (n. 1) 145–151, and for recent work Mayhew (n. 30). 



Alexander Verlinsky340

universe,32 i. e. that the single world soul of the Timaeus is not abandoned in 
favour of a new concept. Yet it is diffi cult to explain the previous statement 
(896 e 4–6), that one should assume at least two souls ruling the heavens. 

There were numerous attempts to solve this diffi culty, which cannot 
be discussed here. Instead, I would concentrate on what seems to be more 
certain and propose that the Statesman myth at least helps to solve some 
diffi culties. The AS states unambiguously that we must admit at least 
several souls that rule the heavens (896 d 10 – e 2),33 and expands this by 
depicting a soul that moves ‘everything in the heavens, on earth and in the 
sea’ (896 e 8–9) with its eventually opposite features. It is beyond doubt that 
in both statements he refers to the soul that rules the whole universe,34 and 
that the provisional assertion that there are several souls is now replaced by 
a more precise statement that there is one and the same soul, which rules the 
universe and which is open to choice between the obedience to the divine 
reason or deviance from it. This choice is not mentioned in the Timaeus 
but it corresponds to the process of degradation of the World Soul in the 
Statesman.35

The regularity of heavenly revolutions further proves that this is the 
best soul of all that exist, since it drives the universe by the movement 

32 Attributing to Plato the dualistic concept of two souls that are struggling for the 
dominance in the universe by Plutarch and some modern scholars was rejected parti-
cularly by Cherniss; he proved convincingly that the Laws did not imply the  existence 
of substantially evil soul ([Rev.] Festugière [n. 29] 208 n. 2; “The Sources of Evil 
According to Plato”, Proceedings of the American Philosophical Society 98 [1954] 
26 f. with notes).

33 It makes untenable an attempt of Karfi k (n. 11) 236–241 to ascribe evil to human 
souls only and thus to harmonise this reasoning with the teaching of the Timaeus.

34 There were attempts to interpret ‘the soul’ of the second statement as the col-
lective designation of all totality of souls of the universe and thus to distinguish it 
from the World Soul (notably, Robinson [n. 1] 152 f. and, most recently, G. L. Carone, 
Plato’s Cosmology and Its Ethical Dimension [Cambridge 2005] 172–174), but the 
argument strongly suggests that the soul that rules the heavens is identical to the soul 
that rules all physical processes in the universe through psychic motions. It is true that 
in the Timaeus the World Soul is in charge of the heavenly movement only, but in the 
Statesman, where it is primarily in charge of heavenly revolutions, it appears to infl u-
ence both physic and moral state of all living beings (273 b 3 – c 2, d 1–4).

35 Cherniss who maintained correctly that the Timaeus did not imply a possibility 
of the World Soul yielding to irrational processes, in his attempt to harmonise the rea-
soning in the Laws X with the teaching of the Timaeus, denied (against the direct sense 
of the passage in question) that the Laws admitted this possibility (see above n. 32); 
simply ignoring the myth of the Statesman as having no literal signifi cance). Equally 
Carone (n. 34) 175, denying that the World Soul of the Laws can follow unreason be-
cause this would be incompatible with the Timaeus and the Philebus, easily dismisses 
the myth of the Statesman as ‘fl irting’ with ‘the idea of different cosmic cycles’.



341Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman

that approximates maximally the movement of reason (898 a).36 Still, the 
previous statement about the dichotomy of the soul that rules the heavens 
and the manifests signs of good and evil in the universe is not denied (cf. 
Epin. XII. 988 d 1–e 4, where this dichotomy is maintained on the account 
of the whole universe).37 For this reason I resist the solution proposed by 
Cherniss, namely that the worse or ignorant souls are implied, which do 
not rule the heavens (although they produce physical evil in the whole 
universe and not only in the human realm).38 But Plato never assumes any 
soul responsible for the order in the heavens, apart from the gods (and they 
are not subordinate to fault) and the World Soul. It thus remains to admit that 
in spite of all substantial goodness the World Soul is not integral, but rather 
it experiences internal struggle between following the reason or deviating 
from it, as stated earlier. Its inherent goodness, although suffi cient enough to 
be manifest in the regularity of heavenly motions, is not altogether perfect as 
to exclude evil even in the heavenly realm. One might guess that these faults 
are even more visible in the lower strata of the universe.39 This picture, 
despite the less technical language of the Laws strongly reminds us of the 
Statesman with its perfectly intelligent world soul, which perennially retains 
its regular circular movement, maximally approaching the perfect motion 
of the Demiurge, yet submitted to degradation, reversals and turbulences.

36 The Laws remarkably coincide with the Statesman in that the Demiurge pos-
sesses the permanent rotational movement, teaching not mentioned in the Timaeus, see 
above n. 13.

37 Against the attempts of the scholars of the 1930–1940s to attribute to Plato the 
dualistic view of the two opposite struggling divinities, the tendency that prevails today 
is to remove the dichotomy as only a provisional hypothesis in favour of an unquali-
fi ed optimistic outlook, which seems to me to run to another extreme. Thus, Mayhew 
(n. 30) 186, although he does not think that the evil cosmic soul is merely hypothetical, 
infers (p. 138) from the fi nal part of the argument (897 b 7 – 898 c 9) that it does not 
exist; if I understand him correctly he treats the reference to the evil soul as an appeal 
to emotions; this tendency to minimise the scope of cosmic evil is even more typical 
for Carone (n. 34).

38 Cherniss (n. 29) 208 n. 2 with n. 2; (n. 32) 26 with n. 32. It remains unclear for 
me what souls Cherniss has in view. The passages he refers to (Leg. 904 b–e; 906 b) 
deal with wicked human souls. 

39 It is diffi cult to say what disturbances are implied; it is certain only that evil 
in the universe, according both to the Laws (see 897 a 5–9) and the Statesman, is not 
physical destruction or physical suffering as such (e. g. both partial cataclysms caused 
by the gods that destroy degraded civilisations, Tim. 22 d 6 ff. and the destruction of 
the whole degraded mankind by the Demiurge in the Statesman), but rather erratic 
 processes effected by folly and accompanying moral defects of soul, such as the uni-
verse’s youthful disobedience to the god, which produces turbulences of the whole cos-
mos, or its senile forgetfulness of his teaching with illnesses and moral evils, according 
to the Statesman.



Alexander Verlinsky342

These results in the Laws are further reassumed in the argument against 
those who believe that the unjust can appease the gods with sacrifi ces 
and offerings. The gods are compared to charioteers, generals, doctors, 
shepherds and captains who face extraordinary dangers. All these examples 
are used by Plato elsewhere as a simile of virtuous and competent rulers, who 
exercise their power not for their own gain, but for the sake of subordinates. 
What is unusual is the dramatism of the image: with the reference to the 
previous discussion the AS reminds that the universe is full both of good 
and evil; there is the ‘deathless battle’ between them, in which the mortals 
who struggle on the side of the good will have the gods and daimones as 
their allies (Leg. 906 a 2–7):

™peid¾ g¦r sugkecwr»kamen ¹m‹n aÙto‹j e�nai m�n tÕn oÙranÕn 
pollîn mestÕn ¢gaqîn, e�nai d� kaˆ tîn ™nant…wn, pleiÒnwn d� 
tîn m», m£ch d», famšn, ¢q£natÒj ™sq’ ¹ toiaÚth kaˆ fulakÁj 
qaumastÁj deomšnh, sÚmmacoi d� ¹m‹n qeo… te ¤ma kaˆ da…monej, 
¹me‹j d' aâ ktÁma qeîn kaˆ daimÒnwn.40 

In this battle, according to the next part of this reasoning, the humans 
win or lose the fi eld, depending on whether they follow reason, the cause 
of justice and temperance, or yield to folly, which produces injustice and 
hubris. The gods fully possess reason and virtues, in which we partake only 
imperfectly. 

It is beyond doubt that the struggle between good and evil depicted 
here penetrates the whole universe, from the heavens to the human realm.41 
Accordingly, gods are allies in the struggle not only with moral but also 
with physical evil (cf. the Statesman with its equal treatment of both evils 
and their cure by the Demiurge). Thus, although the choice we must make 

40 Most scholars prefer to interpret pleiÒnwn d� tîn m» as the things that are not 
good, viz. evils (e. g. E. B. England [ed.] The Laws of Plato [Manchester – London 
1921] II, 500 against Stallbaum, who understands them as the things which are not 
bad); Stallbaum, in my view, might have been right in interpreting them as things which 
are neither good nor bad, i. e. open to transformation in both directions; the struggle 
would be then for attracting them on the side of each party.

41 Apart from the oÙranÒj notice that the individual pleonex…a and the  injustice in 
the society are viewed identically to their biological counterparts – individual  disease 
and endemics, 906 c 1–6 (Carone’s attempt [n. 34], 186, to show that the human  beings, 
for Plato, are responsible for these physical evils, is founded on the misuse of the 
 argument at 900 e 6: here the gods were acquitted of evil, but humans were not made 
responsible for all evil in the universe, as she puts it). Moreover, the image of com-
manders implies that the gods and daimones are themselves involved in the battle, thus 
even if the gods’ primary concern is goodness of mortals, it does not mean that they 
work only as moral paradigms; Plato assumes that the gods are active in the physical 
realm, see above n. 38 and my paper (n. *), Pt. 2, 241–242. 



343Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman

may be called a moral one, it is only a part of the collision between good and 
evil, which goes through the whole structure of the universe and embraces 
all its aspects, moral, physical and biological. This gives an important 
counterpart to the all-penetrating bifurcation of the soul, as it was previously 
represented.42 This picture does not amount directly to inevitable yielding 
of the universe to evil, as in the Statesman, but is much closer to it than to 
the stable rule of the cosmic soul in the Timaeus. 

I turn now to other hints at these cosmic changes in the Laws. According 
to the reasoning on the divine standard for the future state (IV. 713 a–b), 
the cataclysms and destructions of states described in the III book (676 b – 
677 a) are preceded by the age of Cronus, the rule of the divine daimones, 
which the rule of law should imitate. There is no indication that the era of 
Cronus is separated from our era by a catastrophe on the cosmic scale, as in 
the Statesman. Note, however, that the era of Cronus in the Laws modifi es 
substantially the view of the Timaeus – Critias, according to which our era 
follows directly the act of creation, and is much closer to the view of the 
Statesman, according to which our era is preceded by one of the eras of 
Demiurge’s interventions, viz. not immediately by his creative act.43

There is another relevant passage in the Laws (VI. 782 a–c). The AS 
refers to numerous rises and destructions of civilisations by cataclysms 
he has discussed earlier (III 676 b–c). Now he adds that it is necessary 
to assume various changes in the modes of lives that accompanied these 
alternations of order and disorder, and, together with them, changes in modes 
of eating and drinking, as well as changes of climate in which the living 
beings experienced various metamorphoses. For example, the tradition 

42 Even if pleiÒnwn d� tîn m» means the prevalence of evils (see above n. 40), no 
need to infer that it weakens this statement and that it is valid only for the human realm 
but not for the whole universe, as Carone (n. 34) 184 argues; Mayhew (n. 30) 186, who 
is inclined to endorse her view, asks how the evil can possibly outnumber the good in 
the entire cosmos, which is ruled by the good soul? My tentative answer (see above) is 
that the good soul rules directly the heavens only and that even there its goodness is not 
perfect; the prevalence of evil in the universe would be compatible to the diagnostic of 
the Statesman. Both scholars rely on Republic II. 379 c, according to which bad things 
outnumber good things considerably among the humans and the god is responsible only 
for the good things. Even if Plato had not changed this view since, this statement would 
not imply that prevalence of bad things is restricted to the realm of human actions: the 
good things for which god is responsible are surely not only and not primarily morally 
good actions, but rather the whole spectre of good things in the universe. 

43 Since the Timaeus – Critias not only do not imply the Demiurge interventions 
but also rule out his direct reign in the beginning of the contemporary era I fi nd hopeless 
the attempts to harmonise the picture of prehistory in these dialogues with the States-
man, such as H. Herter, “Urathen der Ideal Staat” (1969), in idem, Kleine Schriften 
(Munich 1975) 302 f., who mentions the predecessors of this view.



Alexander Verlinsky344

about the gifts of Demeter, Cora and Triptolemos implies that there existed 
once a pre-agricultural stage, the traces of human sacrifi ces point towards 
sporadic cannibalism, whereas the tradition of vegetarian offerings, on the 
contrary, recalls the age of abstinence from animal meat. 

The pre-agricultural age of cannibalism cannot be identifi ed with the 
age after destructions by recurrent cataclysms, as described in the book III, 
since that state of things was primitive, but not totally uncivilized: the fl ood 
survivors are shepherds who have enough food from cattle breeding and 
hunting and practice two crafts, modelling and plaiting (III. 678 e 10 – 
679 b 3).44 The description in the book VI fi ts better the period after the end 
of Cronus’ era, as described in the Statesman, with its totally uncivilised 
state and the lack of vegetable food, which would have destroyed the 
humankind if it were not for the divine teaching of agriculture.45 The other-
wise strange reference to various metamorphoses of living beings, not only 
humans, which accompany climate changes (strof¦j ærîn panto…aj, 
™n aŒj t¦ zùa metab£llein aØtîn pamplhqe‹j metabol¦j e„kÒj), is 
understandable if it implies the end of the era of Cronus according to the 
Statesman with its transformation of the climate (Pol. 274 c 1–2, for éra in 
the meaning ‘climate’ cf. 272 a 6), the shift from generation from the earth 
to sexual reproduction and the end of peaceful coexistence of human beings 
and animals). The age of abstinence from animal meat and sacrifi ces in the 
Laws would imply, accordingly, the preceding age of Cronus. 

There is a further indication in the Laws of the totally uncivilised state 
of the humankind: the crafts of modelling and plaiting were given by the 
god only once, and are preserved intact through cataclysms, helping to 
survive in absence of other tools of civilisation (III. 679 a–b). It is plausible 
to locate this singular gift and, accordingly, the singular uncivilised era, 
in the age following Cronus’ era, before the contemporary era with its 
partial cataclysms and partial destructions followed by new developments 
with their predominantly but not exclusively human inventions (see 677 d, 
680 e 6–681 a 3). Thus the alternating eras of the divine rule and the 
autonomy of the Statesman remains Plato’s view at the time when he wrote 

44 K. Schöpsdau (Platon, Nomoi (Gesetze) I: Buch I–III (Göttingen 1998) 364 
rightly fi nds it diffi cult to harmonize the depiction of the post-cataclysmic way of life 
in Leg. III with the wildness and cannibalism of Leg. VI. 782 a–b.

45 L. Campbell (ed.), The Sophistes and Politicus of Plato (Oxford 1867) 64, 
pointed to this passage from the Laws as relevant for the doctrine of cosmic periods 
in the Statesman. As far as I can see, this observation went unnoticed. According to 
K. Schöpsdau (Platon, Nomoi (Gesetze), Buch IV–VI [Göttingen 2003] 484), the can-
nibalism of Leg. VI. 782 a–b precedes the vegetarian Orphic life which started thanks to 
the gods gift; however, this contradicts the statement that the human beings converted 
to cannibalism during climate changes. 



345Theology and Relative Dates of the Timaeus and the Statesman

his last dialogue, the Laws. Accordingly, we can suppose that the view of 
the Timaeus and the Critias that our era follows directly the act of creation 
was later modifi ed by the theory of cosmic reversals of the Statesman. This 
gave the vision of the Laws, in which the recurrent partial cataclysms on 
a lesser scale of the Timaeus – Critias are combined with superior cosmic 
rhythm of the two alternating eras of the Statesman. 

Alexander Verlinsky
St Petersburg State University 

Bibliotheca classica Petropolitana

Стилометрические исследования единодушно относят платоновские Тимей 
и Политик к третьей, последней по времени группе диалогов. Несмотря на 
ряд показателей, предполагающих более позднее положение Политика внут-
ри этой группы, в большинстве современных работ он, вслед за консенсусом 
ученых первой половины XX в., продолжает рассматриваться как предше-
ствующий по времени Тимею. В статье приводятся аргументы в пользу того, 
что трактовка темы творения мира Демиургом предполагает более раннюю 
датировку Тимея. Кроме того, циклическая смена божественных и автоном-
ных эр в существовании космоса и связанная с ней тема постепенной дегра-
дации разумной Мировой Души и неизбежного возвращения Демиурга на 
 помощь своему творению в Политике, противоречащие картине стабильного 
космоса в Тимее, находят, как доказывает автор, отражение в нескольких пас-
сажах Законов, неоспоримо наиболее позднего из произведений Платона. Та-
ким образом, есть основания полагать, что Политик вносит коррективы в кос-
мологию Тимея и что концепция непоколебимой прочности божественного 
творения была дополнена позднее положением о необходимости регулярного 
вмешательства Демиурга ради спасения мира и обновления человечества.



Carlo M. Lucarini 346

Carlo M. Lucarini 

OSSERVAZIONI SULLA PRIMA CIRCOLAZIONE 
DELLE OPERE DI PLATONE  

E SULLE TRILOGIAE DI ARISTOFANE DI BISANZIO 
(D. L. 3, 56–66)*

La nostra conoscenza circa il primo periodo della circolazione dei Dialogi 
platonici è, purtroppo, limitatissima. Essa si basa quasi esclusivamente su 
un passo di Diogene Laerzio, di cui trascrivo subito l’essenziale (D. L. 3, 
56–66):1

Qr£sulloj dš fhsi (= T. 22 T.)2 kaˆ kat¦ t¾n tragik¾n tetralog…an 
™kdoànai aÙtÕn toÝj dialÒgouj […]. 57 E„sˆ to…nun, fhs…n, oƒ p£ntej 
aÙtù gn»sioi di£logoi �x kaˆ pent»konta […]. Tetralog…ai d� ™nnša 
[…]. 61 kaˆ oátoj m�n [scil.: Ð Qr£sulloj] oÛtw diaire‹ ka… tinej. 
”Enioi dš, ïn ™sti kaˆ 'Aristof£nhj Ð grammatikÒj (fr. 403 S.),3 e„j 
trilog…aj ›lkousi toÝj dialÒgouj, kaˆ prèthn m�n tiqšasin Âj 
¹ge‹tai Polite…a, T…maioj, Krit…aj: deutšran d� Sofist»j, PolitikÒj, 
KratÚloj: 62 tr…thn NÒmoi, M…nwj, 'Epinom…j: tet£rthn Qea…thtoj, 
EÙqÚfrwn, 'Apolog…a: pšmpthn Kr…twn, Fa…dwn, 'Epistola…. T¦ d' 
¥lla kaq' �n kaˆ ¢t£ktwj […] 65 'Epeˆ kaˆ shme‹£ tina to‹j bibl…oij 
aÙtoà parat…qentai, fšre kaˆ perˆ toÚtwn ti e‡pwmen. C‹ lamb£-
netai prÕj t¦j lšxeij kaˆ t¦ sc»mata kaˆ Ólwj t¾n Platwnik¾n 
sun»qeian: 66 diplÁ prÕj t¦ dÒgmata kaˆ t¦ ¢ršskonta Pl£twni: c‹ 
periestigmšnon prÕj t¦j ™klog¦j kaˆ kalligraf…aj: diplÁ peries-
tigmšnh prÕj t¦j tîn ™n…wn diorqèseij: ÑbelÕj periestigmšnoj prÕj 
t¦j e„ka…ouj ¢qet»seij: ¢nt…sigma periestigmšnon prÕj t¦j ditt¦j 
cr»seij kaˆ metaqšseij tîn grafîn: keraÚnion prÕj t¾n ¢gwg¾n tÁj 
filosof…aj: ¢ster…skoj prÕj t¾n sumfwn…an tîn dogm£twn: ÑbelÕj 
prÕj t¾n ¢qšthsin. T¦ m�n shme‹a taàta kaˆ t¦ bibl…a tosaàta: 
¤per 'Ant…gonÒj fhsin Ð KarÚstioj ™n tù Perˆ Z»nwnoj (= fr. 39 D.)4 
newstˆ ™kdoqšnta e‡ tij ½qelen ¢nagnînai, misqÕn ™tšlei to‹j 
kekthmšnoij.

* Ringrazio T. Dorandi per aver letto e migliorato il presente lavoro.
1 Diogenes Laertius, Vitae philosophorum, ed. M. Marcovich (Stutgardiae – Lip-

siae 1999).
2 H. Tarrant, Thrasyllan Platonism (Ithaca – London 1993).
3 Aristophanis Byzantii Fragmenta, post A. Nauck coll. test. orn., br. comm. instr. 

W. S. Slater (Berlin – New York 1986).
4 Antigone de Caryste, Fragments, texte ét. et traduit par T. Dorandi (Paris 1999).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



347Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone  

Questo brano offre una quantità molto limitata di informazioni e tutte 
assai problematiche. Partiamo dall’ultima pericope (¤per ... kekthmšnoij), 
la quale, secondo me, si riferisce al periodo più antico della circolazione 
dei testi platonici. Antigono di Caristo, ci informa Diogene, nella Vita 
Zenonis, riferiva che i bibl…a platonici5 newstˆ ™kdoqšnta e‡ tij ½qelen 
¢nagnînai, misqÕn ™tšlei to‹j kekthmšnoij. Il senso letterale è chiaro, 
non chiare sono invece le circostanze cui Antigono–Diogene fanno rife-
rimento. Molto si è discusso su newst…, se esso vada cioè riferito al 
mo mento in cui scriveva Antigono6 ovvero a un momento della vita di 
Zenone di Cizico (dalla cui biografi a appunto il passo deriva)7 ovvero 
alla prima “pubblicazione” dei Dialogi platonici (quindi durante la vita di 
Platone stesso o poco dopo).8 Su questo problema torneremo in seguito; 
concentriamoci ora su e‡ tij ½qelen ¢nagnînai, misqÕn ™tšlei to‹j 
kekthmšnoij. G. Cavallo ha interpretato questo passo alla luce dell’analisi 
della biblioteca epicurea della Villa dei papiri di Ercolano; poiché il 
patrimonio librario di tale villa discende, secondo Cavallo, direttamente 
dalla biblioteca del Giardino, lo studioso italiano ne ricava che le scuole 
fi losofi che (almeno l’Accademia e il Giardino) “conservassero in qualche 
modo i diritti di consultazione / produzione [...] delle opere di maestri 
e seguaci”;9 Wilamowitz10 ipotizzava addirittura un pagamento per ottenere 
dalla biblioteca dell’Accademia il prestito di tali opere, mentre Solmsen, 

5 Dò per scontato che ¤per si riferisca solo a bibl…a, non ai bibl…a accompagnati 
dai shme‹a. Oggi questa è l’interpretazione più diffusa, ma c’è un curioso dissenso 
su chi per primo abbia proposto questa esegesi. F. Solmsen (“The Academic and the 
Alexandrian Editions of Plato’s Works”, ICS 6 [1981] 102–111) la attribuisce a Car-
lini (A. Carlini, Studi sulla tradizione antica e medioevale del Fedone [Roma 1972] 
18–19), mentre Y. Lafrance (Pour interpreter Platon II [Paris 1994] 43) la attribuisce 
a H. Alline (Histoire du texte de Platon [Paris 1915] 48). In realtà già L. Schrader (De 
notatione critica a veteribus grammaticis adhibita [Bonnae 1863] 38–39 n. 54) aveva 
argomentato in favore di tale esegesi; tuttavia, le migliori prove a favore di questa 
esegesi son quelle addotte da Carlini (v. sopra) 19. Continua a credere che ¤per si rife-
risca anche a shme‹a Tarrant ([n. 2] 4).

6 Così intendono E. Bickel, “Geschichte und Recensio des Platontextes”, RhM 92 
(1943) 97–159; Carlini (n. 5) 27–28.

7 Così intendono Alline (n. 5) 49; B. A. van Groningen, “EKDOSIS”, Mnemos 
s. IV, 16 (1963) 1–17; Lafrance (n. 5) 47; Tarrant (n. 2) 184.

8 Così intendono H. Usener, “Unser Platontext”, NGG 1892, 214 (= Kleine Schrif-
ten III [Leipzig – Berlin 1914] 161); U. von Wilamowitz-Moellendorff, Antigonos von 
Karystos (Berlin 1881) 286.

9 G. Cavallo, “I rotoli di Ercolano come prodotti scritti. Quattro rifl essioni”, Scrit-
tura e civiltà 8 (1984) 5–30; accettano l’idea di Cavallo J. Mansfeld (Prolegomena. 
Questions to be Settled Before the Study of an Author, or a Text [Leiden – New York – 
Köln 1994] 198–199), Dorandi ([n. 4] LXXI–LXXII).

10 Wilamowitz-Moellendorff (n. 8).



Carlo M. Lucarini 348

identifi cando uno dei kekthmšnoi in Arcesilao di Pitane,11 pensa a una 
cerchia più vasta di “possessori”.12 Alline13 aveva pensato a un’edizione 
di lusso che conteneva tutte le opere di Platone, la quale, appunto per 
queste caratteristiche, veniva data in lettura, all’interno della biblioteca 
dell’Accademia, solo a pagamento.

L’ipotesi del prestito da parte dell’Accademia mi pare davvero poco 
verisimile, per la semplice ragione che essa presuppone che l’Accademia 
possedesse un numero piuttosto alto di esemplari delle singole opere: 
chiunque rifl etta sulla scarsezza e la costosità del materiale librario nell’Atene 
dell’epoca, non potrà accogliere tale ipotesi.14 Ma chi erano i kekthmšnoi? 
Di sicuro doveva trattarsi di persone assai vicine all’Accademia e a Platone; 
un’indagine sulle occorrenze di kekthmšnoj in Diogene Laerzio non è di 
grande aiuto; il termine occorre anche altrove, ma gli unici passi che 
si rivelano utili son due, 5, 53 e 9, 52. Il primo passo parrebbe deporre 
a favore dell’ipotesi che i kekthmšnoi fossero la comunità fi losofi ca intesa 
nella sua unità, mentre il secondo (che, a differenza del primo, si riferisce 
a un possesso di libri ed è quindi più vicino a 3, 66) farebbe più pensare ai 
singoli possessori intesi singolarmente.15

11 Egli si basa sul seguente passo di Diogene Laerzio (4, 32): 'Eókei [scil.: 
Ð 'Arkes…laoj] d¾ qaum£zein kaˆ tÕn Pl£twna kaˆ t¦ bibl…a ™kškthto aÙtoà.

12 Su questa linea anche Lafrance (n. 5) 45. Osserva il Solmsen ([n. 5] 104): “Even 
if Arcesilaus wavered for some time between different schools and in the end started 
a new brand of Academic philosophy (cf. D. L. 4, 28), the acquisition (or possession) 
of Plato’s works by a head of his school would hardly be noteworthy unless copies of 
the complete works were either a rarity or uncommonly expensive”. Che possedere il 
corpus platonico intero fosse una rarità lo credo anch’io, ma il ragionamento del Solm-
sen non è stringente, poiché noi sappiamo (Philod. Index Acad. col. XIX, 14–16) che 
Arcesilao acquistò le opere di Platone quando era ancora giovane, ben prima dunque di 
entrare nell’Accademia e di divenirne scolarca; questo sarà stato dunque noteworthy. 
Sulla stessa linea del Solmsen sono anche Tarrant ([n. 2] 4) e Mansfeld ([n. 9] 199).

13 Alline (n. 5) 47.
14 Sulla consistenza delle biblioteche nella Grecia classica si sa poco, ma tutto 

induce a supporre che sia in errore W. Hoepfner (“Zu griechischen Bibliotheken und 
Bücherschränken”, Archaeol. Anz. 1996, 26) allorché scrive “Platon und Aristoteles 
müssen in der Akademie und im Lykeion riesige Bibliotheken besessen haben”. In 
realtà le biblioteche dell’Atene classica dovettero essere assai povere (cf. K. Dziatzko, 
“Bibliotheken”, RE 3 [1897] 973–985 e idem, “Buchhandel”, ibid., 404–424). Ad 
attribuire una biblioteca di grandi dimensioni all’Accademia osta anche Strab. 608, 
il quale attribuisce ad Aristotele la prima sunagwg¾ bibl…wn. Le testimonianze 
sulla biblioteca di Platone sono raccolte da J. Platthy, Sources on the Earliest Greek 
Libraries (Amsterdam 1968) 121–124; cf. anche E. Schmalzriedt, Perˆ fÚsewj. Zur 
Frühgeschichte der Buchtitel (München 1970).

15 Non capisco come H. Erbse (Geschichte der Textüberlieferung I [Zürich 1971] 
219) sia così sicuro che la testimonianza di Antigono–Diogene “setzt jedenfalls voraus, 
dass sich der massgebende Text im Besitze eines Institut befand”.



349Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone  

A me pare che dalla notizia di Antigono si possa trarre un’informazione 
ulteriore, alla quale sembra aver pensato solo il Lafrance, ma del tutto en 
passant e senza trarne le dovute conseguenze. Nel testo di Antigono–Dioge-
ne leggiamo e‡ tij ½qelen ¢nagnînai e il contesto indica chiaramente che 
chi, appunto, volesse leggere le opere di Platone da poco pubblicate (newstˆ 
™kdoqšnta) doveva seguire una procedure che non era molto comune, paga-
re cioè un misqÒj a chi le possedeva (to‹j kekthmšnoij). Era questa una 
cosa normale? Di sicuro no, perché di regola, chi voleva leggere un’opera 
cercava di acquistarla, recandosi da un bibliopèlhj a comprarla. In questo 
senso, credo che sia Wilamowitz sia Lafrance abbiano ben inteso una  parte 
del signifi cato del nostro passo, il primo parlando di Verleihung,16 il secondo 
osservando17 che “pour prendre connaissance ou pour consulter cette  édition 
complète des écrits de Platon,18 on devait s’adresser, non pas à des vendeurs 
de livres (bibliopîlai), mais à ceux qui possédaient ces écrits: to‹j 
kekthmšnoij”. Questi due punti sono importanti, perché fanno capire che 
per leggere le opere di Platone newstˆ ™kdoqšnta, bisognava prenderle in 
prestito, non si potevano comprare da un libraio. Questa era cosa del tutto 
inusuale: le nostre informazioni circa la circolazione delle opere nel mondo 
antico sono purtroppo scarse, ma son tuttavia suffi cienti a farci intendere 
che, normalmente, le opere venivano copiate e messe in vendita presso i 
 bibliopîlai. L’esistenza di tali bibliopîlai e la fi oritura di un esteso 
 Buchhandel nell’Atene del V e IV secolo è certa:19 essa è ben documentabi-
le per le opere di fi losofi  quali Anassagora, Senofonte e altri socratici, Isocra-
te (cf. Plat. Apol. 26 d; D. L. 7, 2–3; 31; Dion. Hal. Isocr. 18) ed è probabile 
che essa abbia già riguardato gli scritti dei pensatori ionici.20 Per intendere 
bene la frase di Antigono–Diogene io credo si debba proprio tenere a mente 
tale contesto: (la fonte di) Antigono vuole farci capire che le opere di Plato-
ne, nel periodo immediatamente successivo alla loro œkdosij,21 non erano 

16 Ma tale Verleihung, secondo me, non era fatta dall’Accademia stessa, come 
 invece suppone il Wilamowitz.

17 Lafrance (n. 5) 45.
18 Su questa édition complète des écrits de Platon vedi infra.
19 Cf. Th. Birt, Das antike Buchwesen in seinem Verhältniss zur Litteratur (Berlin 

1882) 434–435; T. Kleberg, Bokhandel och bokförlag i antiken (Stockholm 1962) 13; 
H. Blanck, Das Buch in der Antike (München 1992) 114–115.

20 Cf. E. G. Turner, “I libri nell’Atene del V e IV secolo a. C.”, in: G. Cavallo (ed.), 
Libri, editori e pubblico nel mondo antico (Bari 52009) 17–18; la famosa ipotesi del 
Wilamowitz, secondo cui i primi a pubblicare i propri libri e farli circolare sarebbero 
stati i grandi poeti tragici ateniesi del V secolo, è senza dubbio errata.

21 Credo che qui per œkdosij si debba intendere la composizione dell’opera da 
parte dell’autore (Platone) e il farla conoscere a un cerchio ristretto di persona (appunto 
i kekthmšnoi), cf. van Groningen (n. 7) 7: “c’est l’autor qui ™kd…dwsi son ouvrage; il 
le met, par cet acte, à la disposition de ceux qui s’y intéressent”.



Carlo M. Lucarini 350

reperibili sul mercato librario. Ma a quale œkdosij si riferisce Antigono 
e quando va dunque collocato cronologicamente il newst…? Io credo che 
avessero ragione Usener e Wilamowitz, i quali pensavano all’età di Plato-
ne; a differenza però di Wilamowitz, non credo che qui Antigono facesse 
riferimento a un’edizione completa delle opere platoniche, bensì ai singoli 
dialoghi, via via che essi uscivano dalla penna di Platone (così sembra in-
tendere anche Usener, il quale però suppone fi ni di lucro nei kekthmšnoi, 
cosa che io escluderei). Secondo me Antigono vuole dire che Platone, allor-
ché scriveva i dialoghi e li faceva circolare fra i suoi sodali (i kekthmšnoi 
appunto), non consentiva che essi venissero fatti copiare e che avessero 
quindi una circolazione libera. Che Platone si comportasse così non do-
vrebbe stupire chi pensi alla condanna della lettura ¥neu didacÁj che 
 incontriamo in Phaedr. 275 a: Platone, impedendo che le sue opere circo-
lassero liberamente, avrà voluto essere coerente con tali sue convinzioni. 
Certo, non è da credere che tali restrizioni avessero l’effetto di bloccare 
completamente la circolazione dei Dialogi; si ricorderà a questo proposito 
l’attività del discepolo Ermodoro, il quale faceva circolare le opere di Pla-
tone; il fatto che lo facesse poi contro la volontà di Platone, è secondo me 
un indizio a favore dell’esegesi da me proposta.22 Un indizio a favore di 
una circolazione “ristretta” dei Dialogi platonici negli anni immediata-
mente successivi alla loro composizione può forse ricavarsi anche dall’ini-
zio di Theaet. (142 a – 143 b): ivi infatti Euclide di Megara dice a Terpsio-
ne di possedere un bibl…on, da lui stesso composto, contenente le memorie 
del primo colloquio fra Socrate e Teeteto; tale bibl…on costituisce l’intero 
Theaet. e da quanto dicono Euclide e Terpsione si deduce chiaramente che 
Euclide non aveva in alcun modo “pubblicato” tale materiale. A qualcuno 
potrà forse apparire strano che Platone facesse pagare, per far leggere le 
proprie opere; questo può apparire oggi addirittura “immorale”. Eppure 
è certo che Platone stesso, per avere le opere del pitagorico Filolao, dovette 
pagare una cifra consistente ai familiari del fi losofo che ancora le custo-
divano;23 chi consideri l’ammirazione che Platone aveva per i circoli pita-
gorici e per il loro modo di vivere, non potrà meravigliarsi se anche alcune 
delle loro abitudini per noi meno comprensibili furono accolte dal fi losofo 
ateniese. Insomma, a me pare che alla base della notizia di Diogene possa 
esserci l’atteggiamento di gelosa custodia delle opere prodotte all’interno 
della scuola, che caratterizzò, come è ben noto, la scuola pitagorica e che 
anche Platone dovette, in qualche misura, fare suo.

22 Dalle testimonianze di Zenobius 5, 6 e Cic. Ad Att. 13, 21 a si ricava, mi pare, 
con certezza che Ermodoro, discepolo diretto di Platone, divulgava gli scritti del mae-
stro senza la sua autorizzazione (così anche Blanck [n. 19] 114). Su questi problemi 
vedi anche J. A. Philip, “The Platonic Corpus”, Phoenix 24 (1970) 305.

23 Per le testimonianze cf. H. Leisegang, “Plato”, RE 20 (1950) 2350–2351.



351Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone  

Un’obiezione che potrebbe essere mossa alla mia interpretazione è la 
diffi coltà di spiegare, all’interno della biografi a di Zenone, una notizia 
su un evento cronologicamente lontano sia da Zenone sia, tanto più, da 
Antigono di Caristo. Eppure essa è facilmente superabile, poiché non 
è diffi cile immaginare che, parlando di Zenone e della sua permamenza ad 
Atene, ad Antigono sia occorso di parlare di Platone; si può fare addirittura 
anche un’ipotesi più precisa. Diogene Laerzio parla (7, 36) di o„kštai che 
Antigono Gonata aveva inviato a Zenone e„j bibliograf…an; è evidente 
che tali servi dovevano aiutare Zenone nella copiatura delle sue opere (il 
passo è così generalmente interpretato). Noi non sappiamo donde Diogene 
abbia tratto tale informazione, ma non è certo un’ipotesi peregrina supporre 
che anche Antigono di Caristo nella propria biografi a di Zenone trattasse 
di problemi riguardanti la copiatura e la divulgazione delle opere del fi lo-
sofo e che questo lo portasse a parlare anche di come altri fi losofi  si erano 
comportati riguardo a tali problemi. In tale contesto la menzione di Platone 
e del divieto di copiatura da lui imposto sui propri Dialogi sarebbe stata 
perfettamente al proprio posto.

Non riferirei dunque il fr. 39 D. di Antigono a un’edizione completa 
delle opere platoniche. Questo ci porta ad affrontare un’altra questione 
dibat tu tissima: quale fu la prima edizione di Platone? Fu l’Accademia 
a curarla? Come è noto, l’esistenza di un’edizione accademica venne 
asserita da Usener ed è stata poi accettata dalla maggior parte degli studiosi, 
fra cui il Wilamowitz, l’Alline, il Bickel, il Pasquali, il Carlini. Ne negò 
invece recisamente l’esistenza G. Jachmann.24 Le prove addotte a favore 
dell’esistenza di tale edizione sono varie, ma io credo ne esista una davvero 
forte, alla quale non è stata data la dovuta importanza. Nel passo di Diogene 
Laerzio, che ho trascritto sopra, è prima descritto l’ordine tetralogico dei 
dialoghi platonici, successivamente quello trilogico proposto da Aristofane 
di Bisanzio. Come è noto, quello tetralogico è quello presupposto dalla 
nostra tradizione manoscritta medioevale ed è quello poi accolto nelle 
edizioni moderne. Chi sia l’autore di tale fortunato ordinamento non è dato 
sapere. Una lettura superfi ciale del testo di Diogene ha portato taluni 
a ipotizzare che tale ordinamento sia stato creato da Trasillo, l’astrologo 
legato all’imperatore Tiberio; in realtà questa tesi, quantunque recentemente 
ripresa dal Tarrant, è impossibile; gli indizi che vi si oppongono sono 

24 G. Jachmann, “Der Platontext”, NAWG 1941, 225–389 = Textgeschichtliche Stu-
dien (Königstein 1982) 581–745. Lo scetticismo di Jachmann circa l’edizione accade-
mica è condiviso da J. Barnes, “The Hellenistic Platos”, Apeiron 24 (1991) 115–128; 
tuttavia Barnes è eccessivamente pessimista sulla possibilità d’individuare alcuni fi loni 
di tradizione antica.



Carlo M. Lucarini 352

schiaccianti.25 Di sicuro l’ordine tetralogico preesistette a Trasillo. Io credo 
si possa ragionevolmente credere che tale ordine sia cronologicamnte 
anteriore anche ad Aristofane di Bisanzio e che l’ordinamento trilogico 
aristofanèo26 presupponga quello tetralogico. Ricapitoliamo brevemente 
i due ordinamenti; quello tetralogico risulta così articolato: 

Tetralogia I: Euthyphro, Apologia Socratis, Crito, Phaedo; 
Tetralogia II: Cratylus, Theaetetus, Sophista, Politicus; 
Tetralogia III: Parmenides, Philebus, Symposium, Phaedrus; 
Tetralogia IV: Alcibiades I, Alcibiades II, Hipparchus, Amatores; 
Tetralogia V: Theages, Charmides, Laches, Lysis;
Tetralogia VI: Euthydemus, Protagoras, Gorgias, Meno;
Tetralogia VII: Hippias maior, Hippias minor; Io, Menexenus;
Tetralogia VIII: Clitopho, Respublica, Timaeus, Critias; 
Tetralogia IX: Minos, Leges, Epinomis, Epistulae. 

Quello trilogico invece, secondo la proposta di Aristofane, è il seguente: 

Trilogia I: Respublica, Timaeus, Critias; 
Trilogia II: Sophista, Politicus, Cratylus; 
Trilogia III: Leges, Minos, Epinomis; 
Trilogia IV: Theaetetus, Euthyphron, Apologia Socratis; 
Trilogia V: Crito, Phaedo, Epistulae. 

25 Cf. Usener (n. 8) 209–212 (= 157–160); U. von Wilamowitz-Moellendorff, 
Platon II (Berlin 1920) 324; A.-H. Chroust, “The Organization of the Corpus 
Platonicum in Antiquity”, Hermes 93 (1965) 34–46; Philip (n. 22) 296–308; Erbse 
(n. 15) 220; Carlini (n. 5) 24. Sia i dati raccolti da questi studiosi sia quello che noi 
cercheremo di dimostrare, che cioè l’ordine tetralogico è precedente ad Aristofane di 
Bisanzio, dimostrano che l’ordinamento tetralogico esisteva ben prima che Trasillo 
nascesse. Scriveva Usener ([n. 8] 212 [=160]): “Nachdem Thrasyllos hoffentlich für 
immer von dem Verdacht befreit ist, zu unserer tetralogischen Ausgabe eine andere 
Beziehung zu haben, als dass er sie benutzte...”. Trasillo ha di sicuro anche scritto 
sull’ordine tetralogico e, in questo, Usener era in errore; ma la proposta di Tarrant 
rischia di riportare la Textgeschichte platonica alla prima metà del sec. XIX! Giuste 
critiche al Tarrant ha mosso J. Dillon (rec. di Tarrant: Apeiron 29 [1996] 100). D. Sedley 
ha da poco pubblicato un papiro del II sec. d. C. (The Oxyrhynchus Papyri 73 [2009] 
n. 4941), in cui un ignoto scrittore parla della successione Crat. – Theaet. – Soph. – 
Pol. Ha ragione Sedley a sostenere che questo anonimo ha davanti a sé l’ordinamento 
tetralogico, quale lo abbiamo noi. Tuttavia, che questo anonimo vada identifi cato con 
Trasillo, è diffi cile dire; il Sedley è spinto a questa identifi cazione essenzialmente 
dalle idee del Tarrant, le quali sono però, per quanto riguarda Trasillo e l’ordinamento 
tetralogico, errate.

26 Parlo di ordine trilogico “aristofanèo” e non trilogico tout court, poiché da Dio-
gene Laerzio si ricava che esistettero anche altri ordini trilogici, cf. Chroust (n. 25) 36.



353Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone  

Le altre opere erano da Aristofane poste, secondo quanto afferma Dio-
gene Laerzio, kaq' �n kaˆ ¢t£ktwj.27 Che l’ordine trilogico aristofanèo 
presupponga quello tetralogico e che da esso tragga origine è stato sostenuto 
già dal Pohlnez28 e dal Wilamowitz.29 Successivamente, questa teoria non ha 
avuto fortuna ed essa spesso non viene nemmeno citata. Io credo invece che 
le osservazioni dei due fi lologi tedeschi colgano il nocciolo della questione. 
Innanzitutto, nessuno credo possa negare che le 5 Trilogiae aristofanèe siano 
comprensibili solo in relazione con le Tetralogiae I, II, VIII e IX: queste 
tetralogie e le 5 trilogie aristofanèe sono composte dagli stessi dialoghi (con 
l’eccezione del Clitopho, assente nell’ordinamento trilogico) e non è nem-
meno ipotizzabile che due studiosi, indipendentemente l’uno dall’altro, 
abbiano proposto un ordinamento così simile. Qualcuno obietterà che fra 
molti di questi Dialogi esistono legami chiari, che spingerebbero chiunque 
a mettere tali Dialogi l’uno vicino all’altro. Questo è certo vero per alcuni di 
essi: ma come spiegare la presenza del Cratylus sia nelle trilogie sia nelle 
tetralogie? Il legame fra il Crat. e gli altri Dialogi della Tetralogia II (e della 
Trilogia II) non è facile da capire: come avrebbero potuto due studiosi, l’uno 
indipendentemente dall’altro, porlo vicino alla serie (Theaetetus), Sophista, 
Politicus? A questo proposito, giova anche ricordare che, leggendo due passi 
platonici (Theaet. 183 e; Soph. 217 c), si sarebbe portati a ipotizzare che 
Platone avesse pensato alla sequenza Parmenides – Theaet. – Soph. – Pol.:30 
il fatto che sia l’ordine trilogico sia quello tetralogico pongano invece il 
Crat. accanto alla serie Theaet. – Soph. – Pol. e nessuna delle due leghi 
invece a questi tre dialoghi il Parm., è un indizio molto forte a favore di un 
legame genealogico fra ordine tetralogico e trilogico. Anche le Epistulae 
sono eloquenti; perché si trovano in entrambe le Reihen? Qualcuno dirà 
che era uso porre le Epistulae come ultime nell’ordinamento delle opere 
di uno scrittore.31 Questo è vero e spiega bene la posizione delle Epistulae 
nell’ordinamento tetralogico, ma spiega meno bene la loro posizione 
nell’ordinamento aristofanèo, poiché la Trilogia V (a differenza della Tetra-
logia IX) non conteneva l’ultima opera platonica; esistevano anche le opere 
che Aristofane disponeva kaq' �n kaˆ ¢t£ktwj e Aristofane avrebbe potuto 

27 Senza dubbio in errore è Slater ([n. 3] 157), il quale scrive “it seems Diogenes 
did not know how the remaining trilogies of Aristophanes were divided”. Non esisteva 
nessun altra trilogia di Aristofane! Vedi infra.

28 M. Pohlenz, recensione a H. von Arnim, “Platos Jugenddialoge”, GGA 178 
(1916) 241 n. 1.

29 Wilamowitz-Moellendorff (n. 25) 324–325.
30 Su questo fatto richiama giustamente l’attenzione L. Tarán (rec. a Carlini: Gno-

mon 48 [1976] 760–768), il quale osservava a buon diritto che questi due passi platonici 
sono stati ingiustamente trascurati dagli studiosi della storia del testo di Platone.

31 Cf. e. g. i casi di Aristotele in D. L. 5, 22–28 e Stratone, ibid., 5, 59–60, ma gli 
esempi si potrebbero moltiplicare.



Carlo M. Lucarini 354

tranquillamente porre le Epistulae all’interno di tali opere, anziché nelle 
Trilogiae. Queste constatazioni mi pare indichino che la Reihe trilogica 
e quella tetralogica non possono esser nate indipendentemente. Questo 
è stato riconosciuto con chiarezza anche da C. W. Müller 32 e da qui credo 
debba partire ogni discussione sui rapporti fra l’ordinamento di Aristofane 
e quello tetralogico; discussione destinata ad avere un’importanza capitale 
per la Textgeschichte platonica nell’antichità. L’ordinamento tetralogico 
è onnicomprensivo e arriva a includere 36 dialoghi; quello trilogico ne 
include solo 15. Teoricamente, Aristofane avrebbe potuto includere tutti 
e 36 i dialoghi, dal momento che 36 è un multiplo di 3. Perché non lo ha 
fatto? Che sia stato il timore di includere opere spurie, credo si possa 
assolutamente escludere, sia perché egli ha incluso il Minos e l’Epinomis, sia 
perché egli ha escluso (dall’ordinamento trilogico, non dal Corpus) opere di 
indiscussa autenticità e di grandissima fama. Piuttosto, a me pare che 
Aristofane abbia seguito un altro criterio, quello cioè di limitarsi a raccogliere 
nelle Trilogiae ciò a cui Platone stesso aveva dato un’ordine. Già Slater ha 
acutamente osservato, che, nell’or dinamento aristofanèo, “some sort of dra-
matic unity appears to be intended”. Orbene, Aristofane sembra aver escluso 
dalle Trilogiae tutti quei Dialogi per i quali nessun tipo di ordinamento 
drammatico reciproco è possibile evincere da ciò che Platone stesso ha 
scritto. Egli ha cioè messo in ordine solo ciò a cui Platone stesso ha dato una 
“dramatic unity” (quando parlo di “dramatic unity” che lega i dialoghi pla-
tonici, intendo, come Slater, quei dialoghi per i quali Platone stesso ci in dica 
che l’uno ebbe luogo prima o dopo l’altro). Una tendenza a rispettare la 
“dramatic unity” è riscontrabile anche nell’ordinamento tetralogico, ma le 
Tetralogiae includono anche i numerosissimi dialoghi non uniti da nessuna 
“dramatic unity” (tutti quelli cioè delle Tetralogiae III–VII). Aristofane ha 
invece lasciato fuori quei Dialogi nei quali non trovava indizi interni utili 
alla per una loro disposizione “relativa”. In questo senso, credo abbia ragione 
il Carlini33 a scrivere: “l’espressione kaq' �n kaˆ ¢t£ktwj non pare una 
mera constatazione di Diogene, ma è più carica di signifi cato; Aristofane 
contrapponeva la propria classifi cazione ad altre, che pretendevano di 
raccogliere in gruppi “tutti” i dialoghi; alcuni dialoghi erano evidentemente 
per lui irriducibili a ciò”. In effetti, fra i Dialogi platonici, solo alcuni 
presentano indizi di “cronologia relativa” ed essi sono compresi nelle 
Trilogiae di Aristofane e nelle Tetralogiae I–II, VIII–IX. Ora, se noi acce-
ttiamo che Aristofane tenesse conto solo del “dramatic unity” per ordinare 

32 C. W. Müller, Die Kurzdialoge der “Appendix Platonica” (München 1975) 30: 
“Die Vorgängigkeit des einen oder anderen Systems lässt eine Einwirkung des älteren 
auf das jüngere so gut wie sicher erscheinen. Die Frage ist nur, was ist hier älter und 
was jünger”. Giustamente Slater ([n. 3] ad loc.) segue questa idea del Müller.

33 Carlini (n. 5) 25.



355Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone  

i Dialogi, mentre l’ordinamento tetralogico tiene conto del “dramatic unity”, 
ma anche di altri criteri di natura contenutistica, se accettiamo tale idea, 
l’ipotesi che la Reihe di Aristofane dipenda da quella tetralogica mi pare 
debba divenire una certezza. Ne fa fede il Crat.: la disposizione che esso 
trova accanto a Theaet., Soph., Pol. può trovare una spiegazione contenu-
tistica, mentre la sua disposizione accanto a Soph. e Pol. (e se anche ci fosse 
il Theaet. nulla, a questo proposito, cambierebbe) non ha nessuna giusti-
fi cazione da un punto di vista drammatico. Chi ha posto il Cratylus accanto 
alla serie (Theaet.), Soph., Pol. lo ha evidentemente fatto per sole ragioni 
contenu tistiche, non certo per ragioni drammatiche. Orbene, le ragioni 
contenutisti che sono alla base dell’ordinamento tetralogico, non di quello 
trilogico aristofanèo. Già questa osservazione è una prova a favore della 
dipendenza dell’ordinamento aristofanèo da quello tetralogico; ci troviamo 
qui ad applicare quella che nello studio delle dipendenze testuali si chiama 
lex Axelsoni: posta cioè l’esistenza del rapporto fra due testi (nel nostro caso 
fra due disposizioni di opere), se un termine o un nesso (nel nostro caso 
l’accostamento di alcune opere) è ben spiegabile e approrpriato in un caso, 
mentre nell’altro risulta “innaturale”, è probabilissimo che il testo (nel nostro 
caso la Reihe) nel quale risulta “innaturale” dipenda da quello in cui esso 
invece risulta appropriato.34 Nel caso che stiamo esaminando, esiste un in-
dizio ancora più forte di quelli fi n qui addotti. Già il Pohlenz aveva osservato 
che la posizione del Crat. all’interno della Trilogia II di Aristo fane “ver-
steht man nur, wenn die Tetralogie vorausliegt, in der als Verbin dungsglied 
der mit dem Kratylos durch sachliche Beziehungen verknüpfte Theätet 
hinzutritt”. Tale osservazione è a mio giudizio dirimente. Qualsiasi lettore 
spregiudicato di Platone, credo debba convenire che un accostamento con te-
nutistico del Crat. è abbastanza naturale col Theaet., più diffi cile col Soph., 
del tutto ingiustifi cato col Pol. (accanto a cui si trova invece nella triade 
aristofanèa). Gli elementi che legano il Crat. al Theaet. sono abbastanza 
numerosi:35 la discussione sull’essere-movimento, la quale viene in entrambi 
i dialoghi messa in collegamento con dottrine (oltreché eraclitèe) omeriche 
e protagorèe; l’importanza della fi gura di Protagora,36 la centralità del 

34 Mi permetto di rimandare, a proposito della Lex Axelsoni, a C. M. Lucarini, “La 
praetexta Octavia e Tacito”, GIF 57 (2005) 278.

35 Fuorvianti sono quelli individuati dal Wilamowitz ([n. 25] 324; non dissimili 
quelli addotti da Erbse [n. 15] 220): essi sono stati convincentemente confutati dal 
Müller ([n. 32] 31 n. 2).

36 Ai principali interlocutori di entrambi i dialoghi (Ermogene e Teeteto) acca-
de la stessa cosa; poco dopo l’inizio della discussione Socrate fa loro osservare che 
essi sostengono dottrine protagorèe, senza che loro stessi ne siano consapevoli (Crat. 
383 e sgg.; Theat. 151 e sgg.); i due passi presentano anche somiglianze letterali, cf. 
le osservazioni di Diès (Platon, Théétète, texte ét. et trad. par A. Diès [Paris 1926]) 
a Theaet. 152 a.



Carlo M. Lucarini 356

concetto di ™pist»mh,37 la discussione sulla composizione degli ÑnÒmata 
(Crat., passim; Theaet. 202 a sgg.). Legami di questa portata non sono 
assolutamente riscontrabili né con Soph. né, tanto meno, col Pol. A nessuno 
poteva venire in mente di porre il Crat. dopo il Soph. e il Pol., mentre, in un 
ordinamento che proceda con criteri contenutistici, la disposizione del Crat. 
davanti al Theaet. risulta giustifi cata.

Come già accennavo, queste cose erano già state intuite dal Pohlenz 
e dal Wilamowitz; tuttavia, i due studiosi tedeschi non avevano fornito 
giustifi cazioni convincenti della propria idea ed essa è caduta per lo più 
nell’oblio; solo C. W. Müller sembra averne capito l’importanza; tuttavia 
egli la rifi uta decisamente,38 poiché egli non vede le “sachliche Bezie-
hungen” che legano Crat. a Theaet. e che invece non possono le gare Crat. 
a Soph. e Pol. Il Pohlenz non aveva esplicitato tali “sachliche Be ziehungen”, 
mentre quelle individuate dal Wilamowitz sono sicura mente fuorvianti 
e bene ha fatto il Müller a rifi utarle (cf. nota 35). Tuttavia, se è vero quanto 
ho sostenuto, la tesi di Pohlenz e Wilamowitz risulta precisata e confe-
ramta: la presenza del Crat. accanto al Soph. e al Pol. può dipendere solo 
dalla Herauslösung della Tetralogia II. Un altro indizio a favore della 
dipendenza dell’ordine trilogico da quello tetralogico può forse venire 
dalle Epist. Secondo il Wilamowitz “die Einreihung der Briefe hinter 
dem Phaidon ist nur daraus erklärlich, dass sie (d. h. Brief 7, 8) zu den 
Gesetzen gestellt waren, wo sie passten, und hier irgendwie untergebracht 
wurden”.39 Anch’io credo che la posizione delle Epist. nelle trilogie sia un 
relitto di quella che esse avevano nelle tetralogie; non credo tuttavia che 
nelle tetralogie esse seguissero Leg. per il contenuto di Epist. 7 e 8, come 
sembra ritenere Wilamowitz. Credo invece che esse si trovassero alla fi ne 
della Tetralogia IX perché le lettere erano spesso messe all’ultimo posto 
nella Reihe delle opere di uno scrittore (cf. nota 31). Se così è, anche questo 
è un indizio a favore della dipendenza dell’ordine trilogico da quello 
tetralogico: infatti, mentre nelle Tetralogiae esse sono davvero all’ultimo 
posto, nelle Trilogiae esse sono seguite da tutte le opere disposte kaq' �n 
kaˆ ¢t£ktwj.

Aristofane pare dunque aver avuto davanti l’edizione tetralogica; 
all’interno di tale edizione ha selezionato quelle opere che parevano offrire 
indizi interni per una loro “disposizione relativa”; tali opere si trovavano 
solo nelle Tetralogiae I, II, VIII e IX. Aristofane le ha disposte per trilogie, 

37 Nel Theaet. la defi nizione di ™pist»mh è uno dei temi conduttori, ma anche nel 
Crat. (437 a) essa ha un ruolo decisivo, poiché è proprio tale termine che permette a So-
crate di confutare l’idea che fi no a quel momento aveva prevalso nel dialogo, ovvero 
che gli ÑnÒmata indichino che i pr£gmata sono „Ònta kaˆ ferÒmena (437 c).

38 Müller (n. 32) 30–31.
39 Wilamowitz-Moellendorff (n. 25) 324.



357Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone  

omettendo il Clit.40 È probabile che egli abbia agito così nell’intento, del 
tutto comprensibile in un fi lologo, di rispettare la volontà di Platone. Se 
è nel giusto, come io credo, il Carlini, allorché sostiene41 che “Aristofane 
contrapponeva la propria classifi cazione ad altre, che pretendevano di ra-
ccogliere in gruppi tutti i Dialogi”, è probabilissimo che egli volesse 
limitare la propria a quelle opere per cui Platone stesso forniva indizi di 
“disposizione relativa” ed è in questo senso che probabilmente andrà inter-
petato il “dramatic unity” di cui parla Slater. Aristofane ha probabilmente 
preferito l’ordine trilogico, poiché lo ha riscontrato nella trilogia Resp. – 
Tim. – Crit. (che infatti egli ha posto in principio). Tuttavia, egli non ha 
ritenuto del tutto privo di valore l’ordinamento tetralogico, che trovava 
davanti a sé, poiché lo ha utilizzato per costituire il proprio ordinamento.

Dunque, l’edizione tetralogica era già in circolazione al tempo di 
Aristofane di Bisanzio ed egli doveva ritenerla di una qualche autorevo-
lezza, se, pur in un tentativo di totale cambiamento quale quello che egli 
propo neva, la riteneva il punto dal quale partire. Ma da quando esisteva tale 
edizione? E, questione ancora più importante, chi ne era l’autore? Dimo-
strando la dipendenza di Aristofane da tale edizione, noi ne abbiamo fi ssato 
un sicuro terminus ante al 180 a. C., anno attorno al quale si pone la morte 
di Aristofane. Il terminus post dipende dalla data dei più recenti dia loghi 
spuri accolti nell’edizione tetralogica. A me pare che le conclusioni cui 
sono giunti Wilamowitz,42 Bickel,43 Carlini,44 che cioè l’edizione tetralogica 
sia stata fatta all’interno dell’Accademia al tempo dello scolarcato di Ar-
cesilao di Pitane (268–241 a. C.), ovvero del suo successore Lacide (241–
216 a. C.), sia la più verisimile: essa spiega sia alcune caratteristiche delle 
opere pseudoplatoniche accolte nelle Tetralogiae sia l’autorevolezza che 
questa edizione sembra aver avuto agli occhi di Aristofane di Bisanzio.

Produsse davvero Aristofane un’edizione di Platone? Jachmann, il più 
strenuo avversario dell’esistenza di un’edizione accademica di Platone, 
credeva di sì e così credeva pure Alline, mentre gli altri studiosi sono sempre 
stati assai scettici a riguardo. Recentissimamente F. Schironi ha ridato 
credito all’ipotesi di un’edizione alessandrina di Platone45 e M.-J. Luzzatto 

40 La ragione per cui Aristofane ha deciso di sacrifi care proprio il Clit. non è chiara, 
forse perché gli pareva falso (come esso davvero sembra essere) o poco signifi cativo; 
certo egli doveva omettere un opera, “weil er nur 15 brauchen konnte” (Wilamowitz-
Moellendorff [n. 25] 324); la ragione per cui questa osservazione del Wilamowitz abbia 
causato lo scandalo del Müller ([n. 32] 30 nota 5) proprio non riesco a vederla.

41 Carlini (n. 5) 25.
42 Wilamowitz-Moellendorff (n. 25) 325.
43 Bickel (n. 6).
44 A. Carlini, “Alcuni dialoghi pseudoplatonici e l’Accademia di Arcesilao”, ASNP 

s. II, 31 (1962) 33–63.
45 F. Schironi, “Plato at Alexandria: Aristophanes, Aristarchus, and the “Philo-

sophical Tradition” of a Philosopher”, CQ N. S. 55 (2005) 423–434. La Schironi cerca 



Carlo M. Lucarini 358

ha addirittura cercato di dimostrare che “resti” dell’edizione di Aristofane 
si trovino nel Vat. Gr. 1 di Platone.46 Chi non crede all’esistenza di tale 
edizione, ha osservato che l’attività di Aristofane su Platone descritta da 
Diogene può ben inserirsi nell’opera PrÕj toÝj Kallim£cou P…nakaj 
del grammatico.47

A favore dell’esistenza di un’edizione alessandrina di Platone son stati 
talvolta invocati i segni diacritici di cui parla D. L. 3, 65–66: tali segni 
diacritici sarebbero stati utilizzati, secondo questi studiosi, proprio da 
Aristofane nella sua edizione platonica.48 Tale ipotesi presenta diffi coltà 
gravissime, anzi, se alcune dottrine oggi circolanti circa la storia dei segni 
diacritici potessero essere ridotte a certezza, essa sarebbe senza dubbio 
errata. Se è vero, per esempio, che l’¢nt…sigma periestigmšnon fu intro-
dotto da Aristarco al posto di s…gma unito ad ¢nt…sigma, usato invece 
da Aristofane,49 è evidente che il sistema descritto da Diogene non può 
essere aristofanèo. Lo stesso discorso vale per la diplÁ periestigmšnh.50 
Jachmann51 vedeva nel c una ragione per ritenere il sistema diacritico di 

(convincentemente) di dimostrare che alcune osservazioni sulla lingua attica fatte da 
Aristarco si riferiscono al testo di Platone. Che questo però sia suffi ciente a dimostrare 
che Aristarco ha fatto un’edizione commentata di Platone, è secondo me dubbio. Non si 
dimentichi che Aristarco, anche nel commentare Omero, era particolarmente attento agli 
usi linguistici attici (cf. R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship [Oxford 1968] 228).

46 M.-J. Luzzatto, “Emendare Platone nell’antichità. Il caso del ‘Vat. Gr.’ 1”, QS 
68 (2008) 29–87.

47 In questo senso si sono espressi Nauck (Aristophanis Byzantii Fragmenta, coll. 
et disp. A. Nauck [Halis Saxonum 1848] 250); Wilamowitz-Moellendorff (n. 25) 325; 
G. Pasquali, Storia della tradizione e critica del testo (Firenze 21952) 264–266; Pfeiffer 
(n. 45) 196–197. Tarrant ([n. 2] 104–106) propone di vedere un legame fra gli studi 
platonici di Aristofane e POxy 3219, ma la tesi mi sembra debole.

48 Cf. Alline (n. 5) 84–90; Schironi (n. 45) 429–431; la Schironi è tuttavia più 
propensa all’idèa che tali segni siano stati usati da Aristarco, nella sua edizione com-
mentata di Platone (della quale però non restano altre tracce oltre a quelle dalla Schironi 
stessa addotte).

49 Cf. Pfeiffer (n. 45) 178, 218; F. Pontani, Sguardi su Ulisse (Roma 2005) 48, 50.
50 Oltre alla bibliografi a citata nella nota precedente, cf. F. Montanari, “The Frag-

ments of Hellenistic Scholarship”, in G. Most (ed.), Collecting Fragments (Göttingen 
1997) 273–288. Tuttavia, io son propenso a credere, come Schrader (n. 5), che tale 
segno fosse già usato da Aristofane. Se fosse però vero che la diplÁ periestigmšnh 
è stata introdotta da Aristarco, anche l’ÑbelÕj periestigmšnoj (di cui parla Diogene, 
ma di cui tacciono le altre fonti antiche e che certo non dovette di uso comune presso gli 
Alessandrini) è probabile sia aristarchèo o postaristarchèo, poiché esso sembra essere, 
rispetto all’ÑbelÒj, nello stesso rapporto in cui la diplÁ periestigmšnh è rispetto alla 
diplÁ nell’uso comune alessandrino: vale a dire diplÁ e ÑbelÒj indicano una proposta 
accettata dall’editore, mentre diplÁ periest. e ÑbelÕj periest. indicano proposte di 
fi lologi precedenti, non accolte dall’editore.

51 Jachmann (n. 24) 334–335.



359Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone  

Diogene postaristofanèo; questo può essere vero, se sono nel giusto coloro 
che attribuiscono l’invenzione di tale segno ad Aristarco52 o a un’epoca 
a lui successiva. Certo, esistono alcune somiglianze fra il sistema descritto 
da Diogene e l’uso dei segni tipico degli Alessandrini53 e Jachmann ha 
ragione a scrivere che “das alexandrinische Editionsprinzip ist als Grun-
delement in dieser Semeiose unverkennbar”.54 Tuttavia, che il sistema 
dia critico di Diogene sia quello usato da Aristofane, io non credo sia in 
alcun modo credibile: osta ciò che sappiamo circa la storia dei segni critici 
(soprattutto il caso dell’¢nt…sigma periest. è a mio giudizio dirimente) 
né si concilia con quanto noi sappiamo della fi lologia alessandrina il for-
tissimo interesse fi losofi co che nel sistema diogeniano è riscontrabile. 
Un’altra obiezione decisiva a questa possibilità è il fatto (anche questo 
osservato già da Jachmann)55 che il sistema diogeniano sembra presupporre 
l’esistenza di altre edizioni “critiche” precedenti: chi, prima di Aristofane, 
avrebbe fatto un’edizione “critica” di Platone?

Nuova luce sull’origine dei nostri segni diacritici ha gettato senza 
dubbio la pubblicazione di un papiro della Società Italiana.56 Tale testo pare 
costituire la “fonte” usata da Diogene. Del tutto improbabile è che esso 

52 Cf. e. g. E. Turner, Greek Papyri. An Introduction (Oxford 1968) 116–117. Cf. 
anche K. McNamee, Sigla and Select Marginalia in Greek Litarary Papyri (Bruxelles 
1992). A un’origine postaristarchèa pensava invece Schrader ([n. 5] passim); la disser-
tazione di Schrader resta la trattazione più approfondita su questo segno.

53 Esse sono indicate dall’Alline e, meglio, dal Gudeman (A. Gudeman, “Kriti-
sche Zeichen”, RE 11 [1922] 1916–1927) e dalla Schironi. Una correzione va forse 
 fatta circa quanto scrive il Gudeman a proposito del keraÚnion. Schol. Odyss. 18, 282 
suona: paršlketo: ¢ntˆ toà ™fšlketo: eÙtel¾j toàto, diÕ kaˆ keraÚnion parš-
qhken 'Aristof£nhj. Secondo il Gudeman, l’uso del keraÚnion presupposto da 
 questo scolio è totalmente diverso da quello spiegato da Diogene (keraÚnion prÕj 
t¾n ¢gwg¾n tÁj filosof…aj). Se il senso di ¢gwg» è qui, come generalmente si 
crede, quello di secta, il Gudeman ha ragione; ma se noi diamo invece al termine il 
signifi cato di stilus (cf. Stephanus, s. v. ¢gwg» 581; del resto ¢gwg» è comunemente 
usato nel senso di “genere musicale”), allora l’uso presupposto dallo scolio e da Dio-
gene divengono conciliabili: il keraÚnion indicherebbe cioè che siamo davanti 
a un’espressione tipica dello stile fi losofi co. D’altronde, quale senso potesse avere 
porre un segno in relazione alla secta fi losofi ca, io proprio non vedo, tanto più che, nel 
nostro sistema, esisteva già la diplÁ.

54 Jachmann (n. 24) 335.
55 Ibid., 336.
56 V. Bartoletti, “Diogene Laerzio III 65–66 e un papiro della raccolta fi orentina”, 

Mélange E. Tisserant I (Roma 1964) 25–30; il papiro è stato riedito da M. Gigante 
(“Un papiro attribuibile ad Antigono di Caristo? PSI 1488, ‘Vite dei fi losofi ’ ”, in: Papiri 
fi losofi ci. Miscellanea di studi II [Firenze 1999] 111–114). Un testo assai più tardo, il 
cosiddetto Anecdoton Cavense, si rifa alla stessa fonte, cf. A. Reifferscheid, “Mitthei-
lungen aus Handschriften”, RhM N. S. 23 (1868) 127–133.



Carlo M. Lucarini 360

vada identifi cato con un frammento di Antigono di Caristo,57 se non altro 
perché tale ipotesi presuppone che nell’opera di uno scrittore (Antigono) 
più anziano di Aristofane fosse presente un sistema diacritico, che sembra 
più recente di Aristofane. Un’ipotesi più verisimile è stata proposta dalla 
Luzzatto,58 la quale, studiando il famoso Laur. 69, 2 di Tucidide, ha 
dimostrato che tale manoscritto riproduce in maniera abbastanza fedele 
un’edizione di Tucidide di età probabilmente adrianèa. Tale edizione era 
corredata di segni critici, e all’inizio doveva esibire una didascalia che 
illustrava l’uso di tali segni. Ora, considerando che il papiro edito da Bar-
toletti è di poco anteriore a Diogene Laerzio, la Luzzatto ha supposto che 
esso altro non fosse che la didascalia introduttiva di un’edizione platonica 
di età imperiale, con caratteristiche analoghe a quella tucididèa da lei 
scoperta nel Laur. 69, 2. Tale ipotesi sembra anche a me la più verisimile. 
Essa si concilia bene con le parole di Diogene, dalle quali si ricava che egli 
aveva veduto tali segni in edizioni da lui stesso usate ('Epeˆ kaˆ shme‹£ 
tina to‹j bibl…oij aÙtoà parat…qentai): ora, che al tempo di Diogene 
fossero di uso comune edizioni preparate in età tolemaica, nessuno vorrà 
crederlo: quello che sappiamo della Textgeschichte omerica dovrebbe ser-
virci da monito. Nessun papiro platonico superstite sembra rispecchiare 
l’uso dei segni diogeniano; tuttavia la diffusione della diplÁ nei papiri 
imperiali ben si accorda con tale sistema.59 Inoltre, dalla lettura del passo 
di Diogene, mi pare si possa intuire che nelle edizioni che rispecchiavano 
l’uso dei segni ivi descritto, i segni più frequenti fossero diplÁ e c‹: tali 
segni sembrano essere i più frequenti anche in altre edizioni di classici fatte 
in età imperiale, per esempio di quella dei Paeanes di Pindaro conservataci 
da POxy 84160 (II sec. d. C.). Ragionevolmente, credo dunque si possa 
affermare che il sistema diacritico descritto da Diogene accompagnava 
un’edizione platonica di età imperiale, la quale nulla aveva a che fare con 
gli studi platonici condotti da Aristofane di Bisanzio. Con questo, non 
voglio escludere che Aristofane o Aristarco abbiano preparato un’edizione 
di Platone; gli argomenti addotti recentissimamente dalla Schironi e dalla 
Luzzatto vanno presi in seria considerazione.

57 Gigante (n. 56) ha proposto tale ipotesi, ma il testo del papiro non fi gura, giusta-
mente, nei frammenti delle Vitae philosophorum editi dal Dorandi.

58 M.-J. Luzzatto, “Itinerari di codici antichi: un’edizione di Tucidide tra il II e il 
X secolo”, MD 30 (1993) 167–203.

59 I papiri platonici si trovano ora raccolti in Corpus dei papiri fi losofi ci greci e la-
tini I, 1 (Firenze 1999), sull’uso della diplÁ nei papiri platonici, cf. M. W. Haslam, The 
Oxyrhynchus Papyri 47 (1980) 38–39. Sulle edizioni platoniche in circolazione in età 
imperiale getta nuova luce l’opuscolo galenico Perˆ ¢lup…aj, da poco riscoperto: per 
un primo bilancio cf. T. Dorandi, “Editori antichi di Platone”, Antiquorum philosophia 
4 (2010) 161–174.

60 Cf. B. P. Grenfell, A. S. Hunt, The Oxyrhynchus Papyri 5 (1908) 14–15.



361Osservazioni sulla prima circolazione delle opere di Platone  

Quello che a me sembra sicuro, è che il testo platonico tramandatoci dai 
manoscritti medioevali continua l’edizione tetralogica e che tale edizione 
fu fatta prima di Aristofane di Bisanzio, quasi sicuramente dall’Accademia; 
se Aristofane abbia fatto un’edizione di Platone, non sappiamo. Certo, 
quella corredata dei segni diacritici descritti da Diogene, non era quella di 
Aristofane.

Carlo M. Lucarini
University College, London

Наши немногочисленные сведения об истории текстов Платона в античности 
в основном извлекаются из слов Диогена Лаэрция (3, 56–66). В статье пред-
лагается новая интерпретация этого пассажа. То, что Диоген сообщает со 
ссылкой на Антигона из Кариста, следует связывать со знаменитым осужде-
нием записей в Федре: Платон, по-видимому, стремился не допускать свобод-
ного хождения своих диалогов. Их разделение на тетралогии, представленное 
средневековыми рукописями, вероятно, произошло в Академии, в период, 
когда схолархом был Аркесилай (268–241) или Лакид (241–216). Членение 
на трилогии у Аристофана Византийского предполагает, что он был знаком 
с тетралогическим изданием. Мы не знаем, были ли диалоги Платона изданы 
александрийскими филологами; но если такое издание и существовало, в нем 
несомненно не могли использоваться те диакритические знаки, которые Дио-
ген видел в каких-то изданиях Платона.



Michael Pozdnev362

Michael Pozdnev

WAS NÜTZT ARISTOTELES DER MODERNEN 
LITERATURTHEORIE? 

Darf ein Forscher, dessen schriftliche Produktion lediglich akademischen 
Themen gewidmet ist, gleichzeitig ein Schriftsteller genannt werden? Jeder 
Leser der wissenschaftlichen Abhandlungen von Prof. Dr. A. K. Gavrilov 
wird diese Frage mit einem überzeugten “ja” beantworten. Gleichermaßen 
unbestritten ist demselben Leser allerdings auch der Unterschied zwischen 
Wissenschaft und Literatur. Deswegen hofft der Verf., dass die Fragen, auf 
die unten eingegangen wird, – “Was ist Literatur?” und “Warum betrachtet 
sie Aristoteles in der Form von Regeln?” – dieser Festschrift nicht 
unangemessen sind. Unser Ziel besteht natürlich nicht darin, die Rätsel 
der Literaturbestimmung hier zu lösen. Vielmehr beabsichtigen wir, zu 
zeigen, dass die beiden benannten Fragen miteinender innerlich verbunden 
sind, und dadurch die Methode des ersten abendländischen Ästhetikers zu 
rechtfertigten.

Mit seiner in der gewöhnlichen Form eines Kollegienheftes geschrie-
benen Regelpoetik setzte sich Aristoteles sowohl dem Befremden der zu-
künftigen Literaturhistoriker als auch den Vorwürfen der Literaturtheoretiker 
aus. “Ob er für seine Gegenwart und für die Zukunft eine erneute Reali-
sierung seiner theoretischen Norm erhoffen konnte oder welche Absichten 
sonst seine Poetik verfolgt haben sollte, ist schwer zu sagen” – klagt einer 
der bekanntesten klassischen Philologen der heutigen Zeit Helmut Flashar. 
Unklar bleibt es dem Forscher, “ob Aristoteles sich wirklich an Dichter sei-
ner Zeit wendet..., oder ob er nur den Bestand an Tragödien systematisch 
zu erfassen und in Abgrenzung gegen andere literarischen Positionen dur-
chzuformen bemüht war ungeachtet der Tatsache, daß die Zeit der großen 
Tragödien vorbei war”.1 Als Beispiel der Vorwürfe, die die Literaturwissen-
schaft ihrem Gründer herkömmlich macht, sei andererseits die Meinung 
des bedeu tenden deutschen Kritikers Lutz Rühlings zitiert: “Regelpoetiken 
können allenfalls, wenn überhaupt, als Explikation eines zur Zeit vorherr-
schenden Literaturbegriffs angesehen werden, nicht jedoch als Explikation 
des Begriffs von Literatur überhaupt”. Die Poetik des Aristoteles sei daher 
für einen Literaturtheoretiker “nur von begrenztem Wert”.2

1 H. Flashar, “Aristoteles und Brecht”, Poetica 6 (1974) 36.
2 L. Rühling, “Fiktionalität und Poe tizität”, in: H. L. Arnold und H. De tering (Hgg.), 

Grundzüge der Literaturwissenschaft (München 62003) 40.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



363Was nützt Aristoteles der modernen Literaturtheorie?   

Unverkennbar versucht Aristoteles die Literatur als solche zu betrach-
ten: Alle anders gearteten Künste werden ausgeklammert. “Wir wollen 
hier von der Dichtkunst als solcher und von ihren Gattungen und deren 
verschiedenen Wirkungen sprechen” (perˆ poihtikÁj aÙtÁj te kaˆ tîn 
e„dîn aÙtÁj, ¼n tina dÚnamin ›kaston œcei) – steht es am Anfang der 
Poetik (1447 a 8–9). Doch unmittelbar danach folgt ein anderes Thema, 
nämlich pîj de‹ sun…stasqai toÝj mÚqouj, und im weiteren Text trifft 
man hin und wieder die Modalwendung mit cr» oder de‹ oder auch anders 
ausgedrückte Regeln.3 Der aristotelische Vorgang ist an sich merkwürdig 
und veranlasst zum Nachdenken. Der große Systematiker wusste den 
Unterschied zwischen Wertung und Bestimmung. Physische Erscheinungen 
und ethische Normen sind bei ihm verschiedenartig abgegrenzt; die 
Defi nition eines Körperorgans kann nur die Bestimmung sein, für den 
Staat oder die Familie ist auch die Wertung möglich (vgl. resp. PA 670 b 
23–27; 671 a 8 und Pol. 1252 b 12–14; 28–31). Bei der Betrachtung der 
literarischen Phänomene scheint der Philosoph den normativen Vorgang 
nicht zufällig, sondern in vollem Bewusstsein gewählt zu haben. Unsere 
zweite Frage: “Womit ist der Regelcharakter der aristotelischen Poetik zu 
erklären?” bekommt folglich einen anderen Sinn. Man soll sich fragen, 
welche Merkmale des unter Analyse stehenden Gegenstandes, der Literatur 
also, einen Ästhetiker zwingen bzw. gezwungen haben, diesen Gegenstand 
normativ zu beschreiben. Warum schreibe ich nicht, was Literatur ist, 
sondern was sie sein soll?

Um den antiken Denker besser zu verstehen, wenden wir uns zunächst 
den neuzeitlichen zu. Eine wohl immer noch trotz der sporadischen Kritik 
einfl ussreichste Kunstlehre ist wie Formalismus oder auch russischer For-
malismus bekannt. Die von den jungen russischen Philologen Šklovski 
und Tynjanov gegen 1920 ausgearbeitete formale Literaturdefi nition ist 
eine Abweichungsdefi nition: Als literarisch bezeichnet man jeden Text, 
der formell oder strukturell (daher die Bezeichnung “Strukturalismus”) 
von der Norm der Alltags- und Geschäftssprache abweicht.4 Auf die 
Schwie rigkeiten eines solchen Vorgehens wurden die Strukturalisten 
mehrmals hingewiesen.5 Die Literatur kann leicht auch ohne Sprachmo-
delierung auskommen. Es gibt Werke, die von dem normalen Sprachge-
brauch nicht abweichen, sondern bewusst diesem Gebrauch folgen. Die 

3 Ausführlich darüber: W. Söffi ng, Deskriptive und normative Bestimmungen in 
der “Poetik” des Aristoteles (Amsterdam 1981) 29.

4 Anschaulich zusammengefasst im Werk von J. Mukařovský, u. a. “On Poetic 
Language”, in: J. Burbank and P. Steiner (Hgg., Überss.), The Word and Verbal Art: 
Selected Essays by Jan Mukařovský (New Haven 1977) 1–64.

5 Diskussion: H. Fricke, Norm und Abweichung. Eine Philosophie der Literatur 
(München 1981) 87–91.



Michael Pozdnev364

platonischen Dialoge oder die Erzählungen von Günther Grass wären 
nach dieser formalen Defi nition keine Literatur. Andererseits sind die 
literarischen Symptome – formal gesehen – auch in den sich offenbar 
nicht als Literatur verstehenden Texten vorhanden, beinahe in jedem 
Text, der einen rhetorischen oder didaktischen Zweck verfolgt. Geradeso 
könnte auch eine technische Anleitung für den Rettungsdienst oder die 
Gebrauchsanweisung für einen Staubsauger mühelos zu Literatur erklärt 
werden. Das Fehlen des formalen Kriteriums veranlasste demnach zur 
Wiedergeburt der poetologischen Theorie, die vielleicht so alt ist, wie 
die Literatur selbst.6 Der Dichter befasst sich mit den Gegenständen, die 
für die Dichtung spezifi sch sind, Literatur verfügt nicht über ihre eigene 
Form, sonder über die besondere Substanz. Die weitere Suche nach dieser 
allgemeinen Substanz der Literatur erweist sich aber auch als schwierig. 
Die Substantionalisten meinen, Fiktionalität des erzählten Stoffes sei 
ein charakteristisches Merkmal jedes literarischen Werkes.7 Doch weder 
eine künstlerische Zusammenstellung der Ereignisse noch die teils 
oder ganz fi ktiven Handlungsreferenten kommen in den Biographien, 
Episteln oder in der Landschaftslyrik vor. Dem substantiellen Kriterium 
gemäß wäre Goethe’s “In allen Gipfeln ist Ruh” keine Literatur. Warum 
die historischen Werke Winston Churchills oder Theodor Mommsens 
mit dem Nobelpreis für Literatur ausgezeichnet worden sind, kann die 
substantionelle Defi nition der Letzten auch nicht erklären. Deswegen pfl egt 
die moderne Kunstphilosophie eine dritte, auch nicht neue, schon von 
Kant und Schopenhauer vorgeschlagene Lösung wieder gültig zu machen, 
eine Bestimmung, die von dem externen, sozialen Kriterium ausgeht. 
Alles ist Literatur, was das abstrakte Interesse der Rezipienten erweckt.8 
Schriftsteller ist jeder, den man liest, und zwar mit keinem anderen Zweck, 
als reine Unterhaltung – glauben die Rezeptivisten und schreiben damit 
in die Literatur auch die Werke, die nicht als Literatur geschaffen, aber für 
uns späteren eine solche geworden ist. Ein Rezipient wird zum Produzenten 
des Kunstwerkes, und die Kunst – zum Opfer der Konventionen. Eine Figur 
von Otto Waalkes, die aus abstraktem Interesse in ihrem Personalausweis 
las, kommt wohl als Kritik nicht in Frage, aber die Karikatur hat etwas 
Wahrhaftes an sich: Wenn einige Durchschnittsbürger am Lesen eines 

6 Vgl. Hom. Od. 1, 345–355: “Du sollst dem allseitsbeliebten Dichter nicht verbie-
ten – erwidert Telemachos seiner Mutter Penelope – uns damit zu unterhalten, wonach 
seine Seele strebt. Die neusten Ereignisse, die er jetzt behandelt, sind die interessante-
sten, die neuste Sage (newt£th ¢oid») ist auch die reizvollste”.

7 K. Hamburger, Die Logik der Dichtung (München 31977) 61–66.
8 Th. W. Adorno, Ästhetische Theorie, in: G. Adorno und R. Tidermann (Hgg.), 

Th. W. Adorno. Gesammelte Schriften VII (Frankfurt a. M. 1970) 30; A. C. Danto, “The 
Artworld”, Journal of Philosophy 61 (1964) 571–584.



365Was nützt Aristoteles der modernen Literaturtheorie?   

französischen Telefonbuches Spaß fi nden,9 sollen wir dieses tatsächlich 
gleich als Kunstwerk bezeichnen? Ist nicht das provokatorische Gedicht 
von Peter Handke “Die Aufstellung des 1. FC Nürnberg vom 27.1. 1968”, 
das den gleichen Text aus der Tageszeitung buchstäblich wiedergibt, nur 
deswegen ernsthaft von den Kunstkritikern diskutiert,10 weil Handke auch 
die anderen unleugbar künstlerischen Werke geschrieben hatte? Kann ein 
Leser immer der Reinheit seines Interesses an einem Kunstwerk völlig 
bewusst sein? Das sozial-psychologische Vorgehen ist wohl aussichtsreicher, 
als die anderen, reicht aber für die vollständige Defi nition an sich nicht aus. 
Wäre dann die Literaturbestimmung überhaupt möglich?

Und nun zurück zu Aristoteles. Der Leser wird sich vielleicht fragen, 
ob die Betrachtungsweise der modernen Literaturwissenschaft auf die 
antike Poetik übertragbar ist. Keine Anachronismen brauchen wir hier 
zu fürchten. Denn die Vertreter der beschriebenen Theorien verweisen 
selber an die Äußerungen Aristoteles’.11 Unter den Vorwürfen, die ihm 
die Poetikforschung macht, ist die innere Widersprüchlichkeit nicht der 
letzte.12 Man gewinnt manchmal den Eindruck, dass er alle Theorien 
zugleich betreuen kann. Und doch keine scheint ihn zu befriedigen. Die 
Poetik beginnt mit der Bestimmung der Literatur. Hier verfremdet sich der 
Philosoph sehr entschieden von dem formalen Vorgang. Gibt es eine klarere 
Abweichung von der alltäglichen Redeweise, als das Versmaß? Nicht aber 
für Aristoteles. “Homer und Empedokles haben nichts Gemeinsames 
außer dem Versmaß – behauptet er (1447 b 17–20) – weswegen der erste 
ein Dichter, der zweite eher ein Naturphilosoph genannt werden soll (tÕn 
m�n poiht¾n d…kaion kale‹n, tÕn d� fusiolÒgon m©llon À poiht»n)”. 
Die literarische Schriftsprache ist durch die trockene Genauigkeit des 
Ausdrucks von der blumigen Rednersprache zu unterscheiden – liest man 
in der Rhetorik (1413 b 19–20). Es sei hier an das vergleichbare Fragment 
aus De Analogia von G. Julius Caesar erinnert: “wie eine blinde Klippe, 
so vermeide das unerhörte und ungewöhnliche Wort” (tamquam scopulum 

9 H. Gfrereis (Hg.), Grundbegriffe der Literaturwissenschaft (Stuttgart 1999) 
V–VI: “Heute soll es Leute geben, die mit Leidenschaft das Telefonbuch lesen, um sich 
vom Klang fremder Namen verzaubern zu lassen oder neugierig die Welt einer Stadt in 
den Namen ihrer Straßen und Einwohner zu entdecken”.

10 L. Rühling, “Fiktionalität und Poe tizität” (s. o. Anm. 2) 46–49.
11 В. Шкловский, “Искусство как приём”, in: В. Шкловский, О теории прозы 

[V. Schklowskij, “Kunst als Verfahren”, in: Id., Über die Theorie der Prosa] (М. 1983) 
23–24. Auch der bedeutendste Vertreter der rezeptivistischen Schule zählt Aristoteles 
zu seinen Vorgängern: A. Danto, “Narrative Sentences”, History and Theory 2 (1962) 
147; Id., “Narrative of the End of Art”, Grand Street, Vol. 8, № 3 (1989) 166–167.

12 “Generous inconsistencies”: G. F. Else, Plato and Aristotle on Poetry, With In-
troduction and Notes by P. Burian (Chapel Hill – London 1986) 68.



Michael Pozdnev366

sic fugias inauditum atque insolens verbum, fr. 2). Durch Fiktionalität will 
Aristoteles die Literatur auch nicht bestimmen, da er im ersten Kapitel der 
Poetik (1447 b 9–13) die Swkratikoˆ lÒgoi, das Genre, dessen berühmteste 
Vertreter Plato gewesen war, in die Kategorie der “Nachahmung”, 
m…mhsij einschreibt, was bald allgemein die Kunst, darunter Musik und 
Tanz, bald – als Synonym der poihtik» – die Literatur bedeutet. Weder 
die Helden noch die Themen der “Sokratischen Gespräche” wurden von 
den antiken Lesern als fi ktiv aufgefasst.13 Trotz dem Mangel an Substanz 
sind sie aber in der Poetik neben den Elegien, Iamben und Mimen als 
Literatur anerkannt. Die historische Wahrheit tîn paradedomšnwn mÚqwn 
(1451 b 24) will Aristoteles auch nicht bezweifeln. Die Historizität und die 
Poetizität schließen also einander nicht aus. Die Literatur beinhaltet alles: 
“Der Schriftsteller beschreibt entweder was war oder ist, was die Menschen 
sagen und glauben, oder was sein soll” (oŒa Ãn À œstin, À oŒ£ fasin 
kaˆ doke‹, À oŒa e�nai de‹, 1460 b 10–11). Schließlich auch durch die 
Lust an Unterhaltung bzw. durch die konventionelle Interpretation kann 
die Kunst laut Aristoteles nicht bestimmt werden. Die unüberschaubaren 
narrativen Epen, wie die Geschichten von Theseus (Qhsh…j) und Herakles 
(`Hraklh…j), erwecken bei keinem ihrer Leser reines abstraktes Interesse 
und doch sind sie Dichtung (1451 a 20). Das literarische Stück bringt 
uns nur dann ästhetisches Vergnügen, wenn der dargestellte Stoff für alle 
Rezipienten gleichbedeutend ist (1448 b 16).

Soweit lässt uns Aristoteles in Verlegenheit. Dennoch, wie oben er-
wähnt, beziehen sich die modernen Theoretiker auf seine Überlegungen. 
Und das zwar zu Recht. Stellen wir jetzt die Frage anders. Will Aristoteles 
die formale Defi nition verneinen? Keinesfalls. Kein anderer, als er, ist ein 
wahrer Begründer der formalen Methode. Sowohl in der Poetik, als auch 
in der Rhetorik dient ihm die Modifi zierung der Alltagssprache, tÕ ¥llwj 
œcein À æj tÕ kÚrion, “anders sein, als das Vorherrschende” (1458 b 3; 
1406 a 15), als ein Merkmal der Poetizität. Der Sprache widmet er vier 
der sechsundzwanzig Kapitel der Poetik. Ein Kunstwort kann und muss 
nicht nur die grammatische, sondern auch die ästhetische Bedeutung ha-
ben, “das wollen wir eben den Dichtern erlauben” (1460 b 13) – erwidert 
der Phi losoph heftig den Kritikern, die die befremdete Redeweise der ho-
merischen Epen verspotteten.14 Nicht minder können aber auch die mo-
dernen Theore tiker entgegengesetzter Richtung von der aristotelischen 
Poetik profi  tieren. Das Erfordernis der für die Literatur spezifi schen Sub-
stanz ist in mehreren ihrer Schlüsselstellen sehr deutlich ausgesprochen. 

13 A. E. Taylor, Plato. The Man and His Work (London 51948) 24–25.
14 R. McKeon, “Aristotle’s Conception of Language”, in: R. S. Crane (ed.), Critics 

and Criticism. Ancient and Modern (Chicago 1952) 229.



367Was nützt Aristoteles der modernen Literaturtheorie?   

Bekannt sind die Maximen wie “die Poesie ist philosophischer und ernst-
hafter als die Geschichte” (1451 b 5–6, sie stellt nämlich das Mögliche, 
nicht das  Wirkliche dar; deswegen gehört Herodot nicht in die Literatur) 
oder “das Sujet ist ein Anfang und quasi die Seele der Tragödie” (aber 
auch der Epen, 1450 a 38, vgl. 1448 b 35–36: Homer ist ein Schöpfer al-
ler ernsthaften Dichtung, weil er mim»seij dramatik¦j ™po…hsen), und 
noch kategorischer “die Tragödie stellt nicht die Menschen, sondern das 
Handeln und das Leben dar” (1450 a 16–17). Der antike Kritiker stimmt 
ebenfalls der rezeptivistischen Theorie gerne zu, der Theorie, die bei der 
Kunstbestimmung die Freude an Unterhaltung hervorhebt. Herkömmlich 
erinnert man in diesem Zusammenhang an den anderen hübschen Leit-
satz aus dem neunten Kapitel der Poetik: t¦ gnèrima Ñl…goij gnèrim£ 
™stin, ¢ll' Ómwj eÙfra…nei p£ntaj (1451 b 26, “das Bekannte ist nur 
Wenigen bekannt, erfreut allerdings jeden”). Der Dichter ist kein Gelehr-
ter, und die Literatur kommt erst dann vor, wenn man sie nicht als Ge-
schichte oder im Allgemeinen als Wissenschaft wahrnimmt. Mit Pusch-
kins Wörtern: “die Poesie, verzeih uns der Herr, soll naiv sein” (“Поэзия, 
прости Господи, должна быть глуповата”). Aus einer Stelle des ersten 
Buches der Metaphysik lässt sich ergänzen, dass das Schöne unter dem 
Namen der Weisheit immer von dem Nützlichen abgetrennt wurde: Selbst 
die Urmenschen wussten die Kunst zu schätzen, die keinem praktischen 
Zweck diente (981 b 17 f.). Trotz der besonders am Anfang der Poetik sehr 
spürbaren kritischen Tendenz scheint also der schlaue Philosoph alle drei 
Hauptlinien der modernen Literaturwissenschaft bereits billigend berück-
sichtigt zu haben.

Bevor wir aus diesem Mosaik ein vollständiges Bild zusammenzustellen 
versuchen, soll noch eine methodische Bemerkung gemacht werden. Die 
Poetik des Aristoteles ist, wie die absolute Mehrzahl seiner erhaltenen 
Schriften, ein Konspekt: Was der Vortragende seinen Schülern eingehend 
erklärte, wurde in Vorbereitungsnotizen, wenn auch gedanklich ziemlich 
präzise,15 so wörtlich nur kurz und manchmal fl üchtig entworfen. Daher 
rühren alle unsere Missverständnisse und dem Autor vorgeworfenen 
Widersprüche. Selbst von der glaubwürdigen Vermutung abgesehen, dass 
ungefähr eine Hälfte dieser ursprünglich aus zwei Büchern bestehenden 
Schrift verloren gegangen ist, sowie von der Tatsache, dass auch der 
erhaltene Text bei seinem Abschreiben in mehreren Stellen verändert 
wurde, soll man bei der Analyse dieser Pragmatie davon ausgehen, dass 

15 Vgl.: W. J. Verdenius, “The Nature of Aristotle’s Scholarly Writings”, in: J. Wies-
ner (Hg.), Aristoteles: Werk und Wirkung. Paul Moraux gewidmet I: Aristoteles und 
seine Schule (Berlin – New York 1985) 13: “During his lectures Aristotle did not simply 
read his text, but added a considerable amount of oral expansion and explanation”.



Michael Pozdnev368

ihr Schöpfer seinen Gedanken durch Analogien und Beispiele ausdehnte, 
wie es ein Hochschullehrer üblicherweise macht. Das Gleiche lädt er ein, 
mutatis mutandis auch uns zu machen. Diejenigen, die die Poetik aus 
der Poetik zu erklären beabsichtigen,16 befi nden sich in einer Sackgasse. 
Allein die breitere ästhetische Perspektive kann die Lehre Aristoteles’ 
vergegenwärtigen, und damit ihren Wert aktualisieren. Den Geist der 
Poetik muss man ergreifen, bloß mit Achtung vor dem Buchstaben und in 
Bewusstsein zahlreicher Scheinvorstellungen, die schon der mittelalterliche 
Orient, vor allem aber seit der Wiederentdeckung des Textes am Ende des 
15 Jahrhunderts die abendländische Ästhetik in diesen Text hineininter-
pretiert hatte.

Womit unterscheiden sich also die literarischen Werke voneinander – 
fragt sich Aristoteles und fängt mit seinem üblichen klassifi katorischen 
Eifer an, die Literaturphänomene zu gruppieren. In Angesicht ihrer Vielfalt 
erweist sich sofort als notwendig, drei Merkmale anzuwenden – ™n oŒj te 
kaˆ § kaˆ éj (mimoàntai), die Mittel, die Objekte und die Weise der 
Nachahmung (1448 a 25, vgl. 1447 a 17: À g¦r tù ™n ˜tšroij mime‹sqai 
À tù ›tera À tù ˜tšrwj kaˆ m¾ tÕn aÙtÕn trÒpon; unter der “Weise” 
versteht sich An- oder Abwesenheit des eigenen “ich” des Erzählers). 
Sophokles gleicht Homer an den Mitteln (Sprache und Versmaß), sowie 
an den Objekten (Helden und Handlung), unterscheidet sich aber an der 
Nachahmungsweise (kein “ich”). Und der “Naturphilosoph” Empedokles – 
dürfte man fortsetzen – ahmt mit den gleichen Mitteln und auf der gleichen 
Weise, aber andere Objekte nach, und der “Historiker” Herodot stimmt 
in Objekt und Weise mit Homer überein, ist aber im Mittel ungleich. Je 
mehr solcher benachbarten Beispiele man nimmt, desto klarer wird es, 
warum Aristoteles einen Empedokles bei der sachlichen Bestimmung 
der Literatur im ersten Kapitel der Poetik aus der Kategorie “Dichtung” 
ausgeschlossen (1447 b 17–19), in den sprachlichen Abschnitten aber 
mehrmals als Musterdichter angeführt hat (z. B. 1457 b 13, 1458 a 5, 
1461 a 24). Diogenes Laertius berichtet, dass Aristoteles in seiner Schrift 
Über die Dichter Empedokles mit dem Beiwort “Homerisch”, `OmhrikÒj, 
charakterisierte, weil er in den Metaphern und to‹j ¥lloij to‹j perˆ 
poihtik¾n ™piteÚgmasi äußerst geschickt ist (Diog. Laert. 8, 57 = Ar. 
De poet. fr. 1 Laurenti). Ist dann endlich Empedokles ein Dichter? Ja, 
aber nicht von dem sachlichen Kriterum aus. Geradeso bemerkt Cicero 
über Demokrit: materies illa fuit physici, de qua dixit, ornatus vero ipse 
verborum oratoris putandus est (De or. 1, 49; vgl. Ar. Met. 357 a 26–28: 

16 So u. a. G. F. Else, Aristotle’s “Poetics”: the Argument (Cambridge, Mass. 1957) 
440–441; B. Garbe, “Die Komposition der aristotelischen Poetik und der Begriff der 
Katharsis”, Euphorion 74 (1980) 317. 



369Was nützt Aristoteles der modernen Literaturtheorie?   

als Empedokles das Meer “Schweiß der Erde” nannte, so spracht in ihm 
ein Dichter, nicht ein Physiker). Für Cicero ist “der Schmuck der Wörter” 
nicht minder wichtig, Aristoteles dagegen hebt in seiner Hierarchie der 
Kunstmerkmale das Sachliche hervor. Ist, weiter, vielleicht auch Herodot 
ein Schriftsteller? Ja, bloß nicht von dem formalen Standpunkt gesehen. 
Die “Sokratischen Gespräche” haben ja auch ihren Weg in die schöne 
Literatur gefunden, und Aristoteles schreibt deutlich: “erkennt jemand 
nicht, was nachgeahmt wurde, so kann er auch an der Qualität der 
Ausstattung Freude empfi nden” (1448 b 17–19). Ein Merkmal reicht weder 
für die Defi nition eines einzelnen literarischen Werkes, noch für die ganze 
Gattung aus. Die Tragödie wird am Anfang des sechsten Kapitels durch 
mehrere Eigenschaften defi niert: “in gewürzter Rede” (¹dusmšnJ lÒgJ, 
ein formales Merkmal) ahmt sie die “ernsthafte Handlung” nach (pr©xij 
spouda…a, ihre eigene Substanz also) und führt dabei zu einem bestimmten 
sozial-psychologischen Effekt, ihrer Wirkungsabsicht, der Katharsis von 
Mitleid und Furcht (1449 b 24–28). Mit scheinbarer Leichtsinnigkeit sagt 
Aristoteles den von den Modernen unabhängig von ihm wiederholten17 
Grundgedanken aus: “Die Schriftstellerei unterliegt nicht der gleichen 
Richtigkeit wie die Staatsführung oder jede andere Kunst” (1460 b 13: 
oÙc ¹ aÙt¾ ÑrqÒthj ™stˆn tÁj politikÁj kaˆ tÁj poihtikÁj oÙd ¥llhj 
tšcnhj kaˆ poihtikÁj). Und man behauptet noch, dass Aristoteles einen 
methodischen Fehler begangen hat, da er der Literatur eine strenge Norm 
vorschreibt. In Wirklichkeit zielt sich seine Wertungspoetik nicht so sehr 
darauf, die Literatur einer Regel zu unterwerfen (was sein Lehrer Plato 
tatsächlich zu machen pfl egte), sondern zu zeigen, wie störrisch sich diese 
Kunst gegen jede Regel stemmt.

Der axiologische Vorgang, den Aristoteles bei der Analyse der Kunst-
phänomene sich zunutze macht, erklärt sich voraussichtlich durch die 
Natur dieser Phänomene selbst. In seiner Wertungsmethode besteht keine 
theoretische Schwäche, sondern die Lehre, die er den modernen Kunst-
theoretikern erteilt. Aristoteles verstand sehr wohl, das förmliche, sachli-
che und psychologische Kriterium an die Dichtkunst anzuwenden. Einen 
gereimten Reklamesatz oder gar ein lustiges Graffi ti und natürlich die 
formvollendeten Schriften eines Wissenschaftlers darf man nicht trotz 
dem ewigen Veto eines Besserwissers aus der Literatur ausschließen. Für 
Aristoteles und in der Tat ist die Kunstsymptomatik da. Aber (und mit 
diesem “aber” kommen wir zum Wesen der axiologischen Kunstbestim-
mung) ein Werbungsslogan, dürftig oder gar glänzend gedichtet, ist 
im geringeren Grade Literatur, als Goethes Faust. Das “ready-made” 

17 Б. Томашевский. Теория литературы. Поэтика. [B. Tomashevskij, Litera-
turtheorie. Poetik] (М. – Л. 1928) 4–5.



Michael Pozdnev370

Kunstgegenstand ist ein solcher für jeden, den es in irgendeiner Weise 
ästhetisch unterhält. Formell oder sachlich gesehen ist es aber keine 
Kunst mehr. Die Poetizität lässt sich nur durch mehrere Kennzeichen 
ermessen. Beim aufmerksamen Lesen zeigt sich die aristotelische Poetik 
als Versuch, eine Summe solcher Kennzeichen aufzustellen, eine Summe 
der Regel für die Kunst, die keiner Regel unterliegen mag.

Michael Pozdnev
Universität Sankt-Petersburg

Цель автора статьи – оправдать Аристотеля в глазах современных теоретиков 
литературы, доказав, что нормативный подход не порочит ее определения. 
Аксиологический метод оправдан разнообразием текстов, имеющих призна-
ки литературности. Автор Поэтики классифицирует художественное про-
изведение, исходя из нескольких критериев: в этом его значение и забытый 
новейшими критиками урок. Руководствуясь мыслью Аристотеля, мы, таким 
образом, вправе говорить и о художественности научного текста.



371A Pig Convicts Itself of Unreason  

David Konstan

A PIG CONVICTS ITSELF OF UNREASON:  
THE IMPLICIT ARGUMENT OF PLUTARCH’S GRYLLUS

Plutarch’s Gryllus, also known by the paradoxical title, Perˆ toà t¦ ¥loga 
lÒgJ crÁsqai or On the Fact that Unreasoning Creatures Employ Reason, 
is a dialogue between Odysseus and a Greek who has been metamorphosed 
by Circe into a pig.1 Odysseus has gained Circe’s consent to convert the 
men back to human form, on the condition that they really desire this. To 
determine their preference, Circe provides them with consciousness and 
speech (sunišntaj aÙtoÝj kaˆ dialegomšnouj, 986 B), or rather, just one 
of them, who will, she says, do the give and take in the argument on behalf 
of all (didoÝj kaˆ lamb£nwn Øp�r p£ntwn lÒgon).2 It is easy to see the 
problem, and the possibilities of irony. The pigs are not rational in their 
porcine state: they have to be provided with the capacity to speak, that is, 
to comprehend an argument or lÒgoj, and this is just what it is to employ 
reason (again, lÒgoj). Plutarch is obviously playing on the double sense of 
lÒgoj as rationality and speech.3 So Gryllus, which is how Circe instructs 

1 This pig is not one of Odysseus’ men, since he liberated them from their porcine 
condition before he left Circe’s island to make the voyage to Hades. The episode re-
counted here presumably took place upon Odysseus’ return to Circe’s island in Book 
12, ca. v. 141; see A. Casanova, “Il Grillo di Plutarco e Omero”, in J. Boulogne (ed.), 
Les grecs de l’antiquité et les animaux: Le cas remarquable de Plutarque (Lille 2005) 
97–109. For the text, see G. Indelli (ed.), Plutarco: Le bestie sono esseri razionali 
(Naples 1995).

2 For speech or voice as a theme of the dialogue, see A. Billaut, “Le modèle animal 
dans le traité de Plutarch Perˆ toà t¦ ¥loga lÒgJ crÁsqai”, in J. Boulogne (n. 1) 
34–35.

3 The connection between speech and reason runs deep in ancient Greek thought; 
thus, that human beings uniquely have the power of speech is a sign that they alone 
are rational. For the role of speech in defi ning humanity in early Greek literature, see 
J. Heath, The Talking Greeks: Speech, Animals, and the Other in Homer, Aeschylus, 
and Plato (Cambridge 2005), who begins his study with the statement: “The thesis 
of this book is embarrassingly unsophisticated: humans speak; other animals don’t” 
(p. 1); I believe that the boundary between human beings and other animals is sharper 
than Heath suggests, even in Homer. The capacity to speak, moreover, pertains to the 
human form, or at least the shape of the head: this is why animal-headed creatures are 
excluded from the Greek pantheon, in contrast to the theriocephalic Egyptian deities. 
See D. Konstan, “What is Greek About Greek Mythology?”, Kernos 4 (1991) 11–30. 
It may be in reference to this idea that Gryllus addresses Odysseus as “King of the 

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



David Konstan372

Odysseus to address the pig in question, is already no longer an irrational 
or ¥logon creature when he enters into conversation with Odysseus, and it 
is hard to judge to what extent he can accurately represent the viewpoint of 
his still mute companions, or his own porcine self.

Part of the fun depends on the fact that Gryllus is either pure pig, as 
he apparently is before Circe endows him with speech and reason, or else 
effectively a human being in the shape of a pig: there is no middle ground. 
This polarized conception is not, I think, an accident, something Plutarch 
has invented for the occasion, but a feature of Greek thinking in general 
concerning animal metamorphoses. We may see better the nature of the 
missing middle ground by way of a modern case, namely that of Larry 
Talbot. Those of you who are fans of horror movies will recognize at once 
the reference to the werewolf or “wolfman” played by Lon Chaney Jr. 
in the original 1941 fi lm produced by Universal Studios: the movie was 
directed by George Waggner and had an all-star cast including Claude 
Rains, Ralph Bellamy, and Béla Lugosi (Chaney performed the same role 
in four sequels; a remake with a substantially altered plot was issued in 
2010). The creature that Larry Talbot becomes when the moon is full is 
a hybrid: it is not strictly speaking a wolf, but neither is it Larry Talbot in 
wolf’s clothing. The Wikipedia entry on “The Wolf Man (1941 fi lm)” puts 
it well, though without documentation: “Unlike the werewolves of legend, 
which resemble true wolves, the Universal Wolf Man was an extension of 
those in Werewolf of London (an earlier Universal fi lm produced in 1935), 
a hybrid creature unlike the traditional interpretation. The Wolf Man stood 
erect like a human, but had the fur, teeth and claws and savage impulses 
attributed to wolves in folklore.” My claim, then, is that a metamorphosis 
of the “wolfman” type was unknown in classical antiquity. Either a human 
being became an animal, pure and simple, the way Lycaeon is turned into 
a wolf in the fi rst book of Ovid’s Metamorphoses, or else she or he fully 
retains a human identity, despite the physical transformation: Io is a case in 
point, again in Book 1 of Ovid’s Metamorphoses, where she is even able 
to write by scratching her name in the ground, or again Lucius in Apuleius’ 
Golden Ass. Although I obviously cannot back up this assertion here with 
a full review of ancient examples, I have so far not found any instance in 
which a person, as the result of such a transmutation, ends up partaking of 
both human and animal consciousness.

Cephallenians” (basileà tîn Kefall»nwn, 986 E), playing the sense of kefal» 
or ‘head’. Cf. the comic poet Nicostratus incertae fabulae fr. 28 Kassel-Austin: “If 
chattering (lale‹n) continually and much were a sign of intelligence (tÕ frone‹n), 
nightingales would be said to be much more temperate (sèfronej) than we [human 
beings] are”; Demosthenes 25. 47, where he comments on the animal-like noises of 
Aristogeiton.



373A Pig Convicts Itself of Unreason  

The implications of the difference between the ancient and the modern 
treatments of metamorphosis – supposing that I am right – are considerable. 
First of all, it suggests that the self, in classical antiquity, may have been 
conceived as being more consistent or coherent than we suppose today. 
Of course, the soul was presumed to be composed of parts, rational and 
non-rational, or, if partless in the strict sense, to be structured in a way that 
allowed for such a differentiation.4 The appetites or ™piqum…ai, for example, 
were generally thought of as pertaining to the non-rational part, though they 
were subject to control by reason.5 In a tug of war between the appetites 
and reason, one or the other might gain the ascendancy. What was missing, 
I am arguing, was a split within the rational function itself, which would 
take the form of a double identity.6 The paradigmatic instance of this kind 
of internal division is Dr. Jekyll and Mr. Hyde, where both personalities are 
fully rational but are opposites morally. Again, this is a construct that is not to 
be found, if I am not mistaken, in classical literature. The “wolfman” model 
presupposes such a schism, in which the vicious self, identifi ed with animal 
nature but more like a psychopathic version of the human mind, emerges in 
the metamorphosed creature; when the wolfman returns to human form, he 
is fi lled with disgust and remorse at his earlier behavior.

This kind of transformation is commonplace these days. To cite only 
a couple of examples: in the 1958 movie entitled “The Fly”, distributed 
by 20th-Century Fox and starring Vincent Price (it was based on a short 
story of the same name by George Langelaan), a man accidentally acquires 
the head and arm of an insect and is gradually infected with its physical 
and psychological characteristics; again, the movie “Hulk” (2003; new 
version issued in 2008) was based on the Marvel Comics character created 
by Stan Lee and Jack Kirby (see “The Incredible Hulk #1”, published in 
May 1962); the title character “is cast as the emotional and impulsive alter 
ego of the withdrawn and reserved physicist Dr. Bruce Banner” (from the 
Wikipedia article, “Hulk (comics)”). After he is accidentally exposed to 
radiation, Banner “will involuntarily transform into the Hulk, depicted as 
a giant, raging, humanoid monster, leading to extreme complications in 
Banner’s life” (as one can well imagine). Lee is quoted as saying that his 

4 On this kind of structure in Epicurean and Stoic conceptions of the soul, see 
C. Gill, The Structured Self in Hellenistic and Roman Thought (Oxford 2006); for 
a partly critical review, see D. Konstan, “La idea del ‘yo’ en la fi losofía clásica: comen-
tario sobre un libro reciente de Christopher Gill”, Literatura: Teoría, Historia, Crítica 
11 (2009) 399–407.

5 Cf. Arist. Pol. 3. 1287 a 30, who describes ™piqum…a as pertaining to the bestial 
element in human beings.

6 But see D. Konstan, “Of Two Minds: Philo On Cultivation”, The Studia Philo-
nica Annual 22 (2010) 131–138, for the idea that Philo introduces in this essay a novel 
conception of the dual nature of the human mind.



David Konstan374

inspiration for the Hulk was a combination of Dr. Jekyll and Mr. Hyde and 
Frankenstein.

Secondly, that classical metamorphoses do not take the form of a blend 
of the animal and human suggests that the two natures are conceived of 
as distinct and in principle incompatible: you are one or the other, not 
both at once. This is what one would expect, given that, on the classical 
view, lÒgoj was understood to be specifi c to human beings, and indeed  
constituted the differentiating feature between humans and other animals. 
All living creatures share the vegetative function; animals and humans are 
distinguished from plants by the possession of a‡sqhsij or perception; 
but humans alone have reason in the full sense of the term, whereas other 
animals are ¥loga. It follows that if you are transformed into another animal, 
you become a creature without lÒgoj; if, on the contrary, you retain your 
lÒgoj, then you remain a human being, whatever your outward shape (Zeus 
in the form of a bull or a swan is still Zeus). All the philosophical schools 
are in agreement on this point, and it is refl ected in popular language in the 
use of the term ¥logon to mean “animal”, which, as we have seen, is the 
basis of the witty conundrum in the alternative title to Plutarch’s essay. For 
a pig to speak and employ reason is to be a human being in a different body. 
There is no room for a hybrid identity.7

There is a passage in the Gryllus itself that might seem to contradict 
my claim that animal and human natures are polarized in classical thought, 
thereby excluding the kind of mixed creature represented by the “Wolfman”. 
When Gryllus fi rst declares that he would rather be a pig than a human 
being, which he describes as the most miserable of creatures, Odysseus 
replies: “For my part, Gryllus, I think that not just your shape but your 
intellect too was spoiled by that potion, and that you have become stuffed 
with altogether absurd and disgraceful beliefs; or is it that some pleasure 
of your porcinity has enchanted you into this body?” ('Emoˆ sÚ, GrÚlle, 
doke‹j oÙ t¾n morf¾n mÒnon ¢ll¦ kaˆ t¾n di£noian ØpÕ toà pÒmatoj 
™ke…nou diefq£rqai kaˆ gegonšnai mestÕj ¢tÒpwn kaˆ dialelwbhmšnwn 
pant£pasi doxîn: À sš tij aâ suhn…aj [mss. sunhqe…aj] ¹don¾ prÕj 
tÒde tÕ sîma katagego»teuken; 986 E).8 Odysseus’ statement may give 

7 On hybridization in antiquity generally, see P. Li Causi, Generare in comune. 
Teorie e rappresentazioni dell’ibrido nella zoologia dei Greci e dei Romani (Palermo 
2008); idem, “Generare in comune: L’ibrido e la costruzione dell’uomo nel mondo 
greco”, in A. Alexandridis, M. Wild, L. Winkler-Horacek (eds.), Mensch und Tier in der 
Antike: Grenzziehung und Grenzüberschreitung (Wiesbaden 2009) 441–464, available 
on-line at www.pietrolicausi.it/public/p.licausi-mensch&tier.pdf.

8 Suhn…aj ¹don» is Hartman’s emendation (De Plutarcho scriptore et philosopho 
[Leiden 1916] 577), adopted by W. C. Helmboldt in the Loeb edition (vol. 12, 1957), of 
the mss. sunhqe…aj ¹don», “pleasure of your customary behavior”, which would sug-
gest that Gryllus was already marked by pig-like desires as a human being, and that this 



375A Pig Convicts Itself of Unreason  

the impression that Gryllus has acquired not just the body but the mind 
of a pig, or that his own mind has become contaminated by that of the 
lower animal, in the way that the Wolfman is a cross between two kinds of 
consciousness, human and bestial. But this, I think, would be to read the 
wrong idea into it, projecting our modern notion of hybrid metamorphosis 
onto Plutarch’s text. Odysseus means that, in addition to his porcine form, 
Gryllus has acquired wrong opinions or beliefs: since only a human being 
can have beliefs, whether correct or erroneous, Gryllus’ mental apparatus 
remains strictly human. Odysseus offers as an alternative explanation 
of Gryllus view a disposition to pleasure that he had in his human state, 
which has found expression in his new condition. This is a familiar idea in 
classical accounts of metamorphoses: thus Lycaeon, to take him once again 
as an instance, becomes a wolf because in life he was savagely violent, as 
his name too indicates. Plutarch himself (fr. 200 Sandbach), in a Platonizing 
passage, affi rms that the transformations that Circe performs are based 
precisely on moral merit or character.9 Animals can, of course, experience 
pleasure and pain, which are sensations or a„sq»seij rather than beliefs. 
Gryllus’ defense of the porcine life suggests to Odysseus that a penchant for 
mere physical pleasure conditioned his thinking even when he was human: 
he would have defended such a life when he was a man, and though he now 
wears the shape of a pig, his argument is no different – and no less human. 
I suppose one could say that, if pigs could speak, they’d speak this way. But 
the point is that Gryllus is piglike in his thinking, just as he was before his 
transformation; he is not part pig and part human being, any more than the 
animals who populate Aesop’s fables are truly hybrid creatures.

The issue goes to the heart of Plutarch’s dialogue. For Gryllus undertakes 
to demonstrate not that pigs have more pleasure than human beings, which 
might or might not be the case but is at least subject to debate, but that pigs 
lead a better life – that is, that they are more virtuous than humans.10 By 

is responsible for the nature of his metamorphosis. Indelli (op. cit.) retains sunhqe…aj, 
which he renders as “un piacere derivante dalla consuetudine” (p. 63), defending the 
reading on pp. 118–119 n. 33 with reference to Plutarch fr. 200 Sandbach; it is accepted 
also by D. Russell, Plutarch: Selected Essays and Dialogues (Oxford 1993), and others 
(I confess that I fi nd the grammar of the phrase diffi cult to construe).

9 See A. Foka, Gods, Humans and Beasts: Relations of Power and the Other in 
Greek Comedy (ph. d. dissertation, University of Liverpool 2009) 103–106. For the at-
tribution of this fragment to Plutarch (our text of Stobaeus ascribes it to Porphyry), see 
C. Helmig, “Plutarch of Chaeronea and Porphyry on Transmigration – Who is the Author 
of Stobaeus I 445. 14 – 448. 3 (W. H.)?”, CQ 58 (2008) 250–255. For the doctrine, cf. 
Plat. Phaedo 81 E, and C. Bréchet, “La philosophie de Gryllos”, in Boulogne (n. 1) 55.

10 Cf. Billaut (n. 2) 39: “C’est une superiorité morale”. Were it a matter of pleasure 
alone, one might retort with John Stuart Mill (Utilitarianism [1861], ch. 2): “It is better 
to be a human being dissatisfi ed than a pig satisfi ed”.



David Konstan376

taking this line, he is implicitly allowing that a happy life depends on the 
use of reason, insofar as virtue presupposes lÒgoj, and that creatures that 
are strictly speaking ¥loga cannot, accordingly, be said to be better off than 
human beings. Thus, he must show that pigs do in fact possess reason – not 
just pigs who have been granted the capacity to speak, that is, the use of 
lÒgoj, like himself at this moment, but real pigs, like his comrades and 
himself as soon as Circe withdraws her exemption. His argument will 
depend on an equivocation between two distinct categories: on the one 
hand, there are natural behaviors, which are instinctive, not learned (though 
to some extent they can be instilled by brute training), are automatic in the 
sense that they do not depend on judgment or the weighing of options, and 
are unvarying across any given species; on the other hand, there are virtues 
in the proper sense of the term, which are acquired through education and 
practice rather than being innate (though there may be inherited differences 
of temperament), involve cognition, calculation and choice, and vary 
from one individual to another, so that some people achieve perfect virtue 
whereas others manifest the basest kind of vice. Gryllus can exploit the 
confusion because there was no conventional or systematic terminology 
in ancient Greek to discriminate the two kinds of disposition, any more 
than there is in modern English. Nevertheless, the difference was clear and 
distinct, and is the basis of Plutarch’s sustained conceit in the essay.11 Apart 
from the humor produced by Gryllus’ clever manipulation of the ambiguity, 
the dialogue is of philosophical interest because it helps us to see how this 
difference was articulated. Indeed, it would behoove us, I think, to develop 
a suitable vocabulary for differentiating the two types of behavior.

Gryllus leads off by asserting: “One must begin with the virtues (¢reta…), 
upon which we see that you [humans] pride yourselves as being far superior 
to wild animals (qhr…a) in justice, good sense (frÒnhsij), courage, and the 
other virtues” (986 F). He proceeds to make a general argument in favor of 
animals’ native disposition to virtue, and then takes up the virtues in turn, 
beginning with the easiest case, namely courage (Aristotle too starts with 
this virtue in the Nicomachean Ethics), and then moving on to swfrosÚnh 
or temperance and (interrupted by a lacuna) frÒnhsij, with which the dia-
logue ends rather abruptly. I concur with those who maintain that the con-
clusion has been lost, and that Gryllus will have discussed justice as well, 

11 For the distinction between fil…a or love, and “natural philia” (fil…a fusik» or 
fÚsei), see D. Konstan, “Between Appetite and Emotion, or Why Can’t Animals Have 
Erôs?”, in Ed. Sanders et al. (eds.), Erôs in Ancient Greece (Oxford forthcoming). Por-
phyry (Abstin. 3. 12) remarks that tÕ d…kaion or justice is “innate” (œmfuton) in some 
irrational creatures, for example dogs and cattle and other animals that depend on human 
beings, and is implanted in them by nature (fÚsij); cf. Plut. Cat. M. 5. 2, who indicates 
that, even if we do not owe animals justice, we at least extend to those that are domesti-
cated a certain kind of decent treatment and gratitude (eÙerges…a kaˆ c£ritej).



377A Pig Convicts Itself of Unreason  

and perhaps before this – given that Odysseus seems to shift the argument 
to belief in the gods just before the treatise breaks off (992 D) – the virtue 
of piety or ÐsiÒthj, which Plato (Euthyphro) and others sometimes added 
as fi fth to the canonical list of four. In any case, Gryllus’ general argument 
is that the souls of animals are more naturally disposed (eÙfušstera) to 
virtue because it arises in them untaught, the way the earth in the golden age 
yielded its crops without cultivation; Gryllus’ example of such uncoerced 
fertility is the land of the Cyclopes, which bears the hallmarks of the age 
of Cronus:12 such terrain, Gryllus affi rms, is superior to the rocky soil of 
Ithaca (987 B). Plutarch’s readers would have recognized at once that such 
inborn reactions are not virtues: virtues do not spring up untended, but must 
be cultivated; this is precisely one of the characteristics that distinguishes 
them from refl exes, whether in animals or in people. Virtues are deserving 
of praise just because they are not spontaneous.

Turning now to courage in particular, Gryllus offers in evidence of the 
bravery of animals the fact that they do not resort to tricks or deceit when 
they fi ght. What is more, they refuse to surrender and hold out (™gkarteršw) 
to the very end, not because they are compelled by law or the fear of being 
charged with desertion, but naturally or fÚsei (387 D). There is no begging 
for mercy, no consent to servitude as the price of defeat, and indeed wild 
animals that are caught by traps often die in captivity rather than submit 
to subjugation.13 The opposite, Gryllus claims, is true of human beings, 
for whom bearing up or perseverance (kartšrhsij) is contrary to their 
nature (par¦ fÚsin, 987 F). The behavior that Gryllus ascribes to animals, 
how ever, in not ¢ndre…a; indeed, on his own showing, though he does 
not realize it, he is making a case for human courage. The words fÚsei 
and par¦ fÚsin are a tip-off. Virtue does not arise by nature: it depends 
rather on choice or commitment, or what Aristotle calls proa…resij.14 As 
Aristotle puts it, “the courageous man stands fast and performs deeds in 
accord with courage for the sake of what is noble (kalÒn)”. This is not 
fearlessness, for “a person would be mad or insensible to pain if he feared 
nothing, whether earthquakes or waves, as they say is the case with the 
Celts; a person who goes to excess in confi dence (tù q£rrein Øperb£llwn) 
in regard to frightening things is rash (qrasÚj)”, Aristotle adds, and such 
a person is a mere “pretender to courage” (EN 3. 7, 1123 b 19–30). Now, 
Aristotle allows that passion or qumÒj assists (sunergšw) the courageous, 

12 See P. Nieto Hernández, “Back in the Cave of the Cyclops”, AJPh 121 (2000) 
345–366.

13 On animals shamed by defeat or a failure of valor, cf. Stat. Silv. 2. 5. 14–17 
( lions); Plin. NH 8. 5. 12 (elephants); but these are fairly clear cases of the projection 
onto animals of a properly human sentiment.

14 On choice as essential to virtue, cf. Bréchet (n. 9) 59.



David Konstan378

even as they act on account of what is noble; in animals, however, it responds 
rather to pain; for “creatures driven by pain and qumÒj to encounter danger 
are not courageous, since they do not foresee anything terrible”; were it 
otherwise, he adds, donkeys would be courageous, since if they are hungry 
they do not leave off pasturing even when they are beaten (EN 3. 8, 1116 b 
30–35). Aristotle concludes that “ ‘courage’ as a result of qumÒj seems to be 
a most natural thing, and when it adds choice and purpose it is [sc. genuine] 
courage” (EN 3. 8, 1117 a 4–5: fusikwt£th d' œoiken ¹ di¦ tÕn qumÕn 
e�nai, kaˆ proslaboàsa proa…resin kaˆ tÕ oá ›neka ¢ndre…a e�nai).

Aristotle is unambiguous about the difference between animal 
impulsiveness and human courage; and yet, an odd lapse in the sentence 
just quoted points to the defi ciency in vocabulary I mentioned earlier. What 
is the noun to be supplied with the article ¹ or ‘the’ in the phrase, “the ... 
as a result of qumÒj” (¹ di¦ tÕn qumÕn e�nai)? I have supplied ‘courage’ 
in quotation marks, to indicate that it is not true courage, and again, in my 
translation, I have inserted the word ‘genuine’ to modify human courage. 
Things would have been clearer if Aristotle, or we, had a term for the trait 
that animals exhibit when they endure pain by their very natures. But, as 
Aristotle says in this very passage when he speaks of a defi ciency of fear, 
“many things lack a name” (poll£ ™stin ¢nènuma, 1115 b 25–26). The 
point is that the natural behaviors of animals do not constitute virtues – and 
Plutarch knows it, whatever Gryllus might think.

Gryllus is obliged to allow that animals raised in captivity can be 
tamed or domesticated (987 E), but it is clear that, in his opinion, no animal 
would choose to live in such a state; it is a product of conditioning, and 
contrary to their natures – Gryllus calls it a “feminization of their temper” 
(¢poguna…kwsij toà qumoeidoàj, 987 F). The epithet summons to his 
mind another argument for the superiority of animal courage, namely that 
males and females alike manifest it, whereas human women sit at home 
while the men are at war. Gryllus adduces as an example Penelope herself, 
who couldn’t protect her home from the suitors – and she was from Sparta! 
(988 B). This goes to show, once again, that “men do not naturally (fÚsei) 
possess manliness (¢ndre…a)” (ibid.). Once more, Gryllus’ argument back-
fi res: it is precisely the variation in courage among human beings that 
quali fi es it as a virtue. Were it uniform, as it is among animals, it would be 
natural or innate, and hence not true courage.15 That animals can be tamed 
might have led Gryllus to refl ect that the domestication of human women 

15 Cf. Lucr. 3. 741–743 on the innate aggressiveness (violentia) of lions and the 
inherited timidity (patrius pavor) of deer. Statius (Theb. 5. 168–169) goes so far as to 
state that a fl eeing deer “believes (credit) that she has been caught”, but this is poetic 
license or “pathetic fallacy”, and hardly a commitment to the idea that deer entertain 
a rational appreciation of danger.



379A Pig Convicts Itself of Unreason  

too is contrary to nature, but this would have led him down paths which 
Plutarch chose not to explore. Still, his observations concerning the equality 
of the genders among animals would seem to recall Stoic and Cynic views 
concerning the equal capacity of women and men for virtue:16 Gryllus is 
not simply a male chauvinist pig. However that may be, when he accuses 
men of mixing calculation (logismÒj) with passion whereas animals take 
it neat (988 D–E), and concludes that for mankind “courage is prudent 
cowardice, and boldness fear, since it involves the science of fl eeing some 
things on ac count of others [sc. that are more terrible]” (388 C: ¢ndre…a 
deil…a frÒnimoj oâsa, tÕ d� q£rsoj fÒboj ™pist»mhn œcwn toà di' 
˜tšrwn ›tera feÚgein), Gryllus is attributing to human beings just what 
courage as a virtue consists in.17

16 Cf. Mus. Ruf. Diss. 4. 13; Hierocles, On Marriage, with commentary and notes 
ad loc. in I. Ramelli (ed.), Hierocles the Stoic (Atlanta 2009).

17 Much the same kind of argument concerning the difference between human and 
animal qualities could be made in relation to confi dence or tÕ qarre‹n, which Aristotle 
treats as an emotion in the Rhetoric. Aristotle takes tÕ qarre‹n to be the opposite of 
fear, and defi nes it as “the expectation associated with a mental picture of the nearness 
of what keeps us safe and the absence or remoteness of what is terrible” (2. 1383 a 
16–19). Clearly it involves a considerable degree of rational calculation; as Aristotle 
goes on to say: “We feel it if we can take steps – many, or important, or both – to cure 
or prevent trouble; if we have neither wronged others nor been wronged by them; if we 
have either no rivals at all or no strong ones; if our rivals who are strong are our friends 
or have treated us well or been treated well by us; or if those whose interest is the same 
as ours are the more numerous party, or the stronger, or both”.

For the contrast between human beings, who possess reason, and other animals, 
which do not, see Aristotle HA 8. 588 a 23–24, who asserts that animals possess “simi-
larities to intelligent understanding” (tÁj perˆ t¾n di£noian sunšsewj ... ÐmoiÒthtej); 
cf. Pol. 1332 b 5–6 on human beings alone possessing reason (lÒgoj); 1254 b 23–24 
and esp. 1253 a 9–15, where Aristotle states that “among animals, only humanity pos-
sesses reason. Voicing is a sign of what is painful and pleasant, which is why it pertains 
also to other animals (their nature reaches the level of having the perception [a‡sqhsij] 
of what is painful and pleasurable and signaling it to one another), but speech (lÒgoj) 
is for manifesting what is advantageous and harmful, and so too what is just and unjust” 
(cf. EN 1098 a 3–4, EE 1224 a 26–27, Met. 980 b 26–28; HA 641 b 8–9; R. Sorabji, 
 Animal Minds and Human Morals: The Origins of the Western Debate [London 1993] 
113). Thus, only man can feel happiness (PA 656 a 5). See also Cic. Tusc. 5. 38; Fin. 4. 
18, 28; 5. 25–26, etc.; Off. 1. 50: neque ulla re longius absumus a natura ferarum, in 
quibus inesse fortitudinem saepe dicimus, ut in equis, in leonibus, iustitiam aequitatem 
bonitatem non dicimus; sunt enim rationis et orationis expertes. A. R. Dyck, A Commen-
tary on Cicero, De Offi ciis (Ann Arbor 1996) 168 observes: “It was commonly accepted 
in antiquity that animals could possess courage”, citing Plat. Leg. 963 E, Sen. Ep. 76. 9 
(where lions and the like are said to be strong [valet]; contrast Plat. Lach. 196 e – 197 b); 
but what passes for courage in animals is rather something like aggressiveness.

Despite many modern studies designed to demonstrate the reasoning capacities 
of the higher mammals, a word of caution is in order; cf. M. Hauser, “The Mind”, 



David Konstan380

Gryllus turns next to swfrosÚnh (again following the order in Aristotle), 
and here I can be more brief. He begins, in the manner of philosophers of 
his day (he confesses to being a “sophist”, 989 B), by offering a defi nition: 
“SwfrosÚnh, then, is a kind of scantiness (bracÚthj) and ordering (t£xij) 
of the desires, which eliminates those that are extrinsic (™pe…saktoj) and 
superfl uous and governs (kosmšw) those that are necessary by timeliness 
and moderation” (989 B).18 Gryllus then adduces the Epicurean classifi cation 
of desires as natural and necessary, natural but not necessary, and neither 
necessary nor natural but arising out of empty or false belief (ken¾ dÒxh). 
Human beings, he alleges, are assaulted by the last kind – they, of course, 
are capable of having beliefs, and hence false as well as true ones – whereas 
“wild animals have souls that are wholly inaccessible to and unmixed with 
extrinsic passions (p£qh) and in their lives are remote from empty belief” 
(989 C).19 But if they are impervious to desires that come from without, 

 Scientifi c American 301. 3 (September 2009) 44–46: “Charles Darwin argued in his 
1871 book The Descent of Man that the difference between human and nonhuman 
minds is ‘one of degree and not of kind’. Scholars have long upheld that view, pointing 
in recent years to genetic evidence showing that we share some 98 percent of our genes 
with chimpanzees. But if our shared genetic heritage can explain the evolutionary ori-
gin of the human mind, then why isn’t a chimpanzee writing this essay, or singing back 
up for the Rolling Stones or making a souffl é? Indeed, mounting evidence indicates 
that, in contrast to Darwin’s theory of a continuity of mind between humans and other 
species, a profound gap separates our intellect from the animal kind”.

18 Alice A. Kuzniar, in her sensitive meditation on people’s relationships with dogs 
entitled Melancholia’s Dog: Refl ections on our Animal Kinship (Chicago 2006) 57, 
cites T. Ziolkowski, “Talking Dogs: The Caninization of Literature”, in Varieties of 
Literary Thematics (Princeton 1983) 86–122, for the view that “what uniquely charac-
terizes this literary tradition is how the canine narrator poses as a philosopher. I would 
add,” she adds, “that it is most often about language and communication that the canine 
philosopher broods”. The philosopher-pig has not, to my knowledge, yet earned a study 
of its own, but apparently has wider interests.

19 Gryllus implicitly appeals to the views of Aristotle, Plato, and the Stoics (cf. 
Bréchet [n. 9] 50–55, for the “pêle-mêle philosophique” in the Gryllus), but nowhere 
so overtly as he does to this Epicurean classifi cation (cf. Epic. Ep. Men. 127; Sent. 29; 
Bréchet, p. 53, notes that the simple opposition between necessary and non-necessary 
desires is present in Plat. Resp. 558 D – 559 C, but the primary reference in the Gryllus 
is certainly to Epicurus). This is understandable, since the Epicureans treated pleasure 
as the goal or tšloj of the good life, something to which, unlike virtue, animals can 
presumably aspire (though Epicurus’ view is in fact more complex than that); it is not 
by accident that Horace famously described himself as “a pig from the sty of Epicurus” 
(Epicuri de grege porcum, Epist. 1. 4. 16). There is also, no doubt, an allusion through-
out the text to the “city of pigs” (Øîn pÒlij), as Glaucus dubs the primitive or frugal 
state that Socrates fi rst outlines in Plato’s Republic (372 D). Perhaps too there is a re-
miniscence of Chrysippus, who affi rmed, according to Cic. ND 2. 160, that pigs were 
granted life in place of salt, so that their meat would be the better preserved.



381A Pig Convicts Itself of Unreason  

and free of empty dÒxa – as indeed they are from all dÒxa, whether true 
or false – then they have no need of swfrosÚnh, the function of which is, 
on Gryllus’ own defi nition, to control unnatural desires. The contradiction 
in his position is manifest. There is a clue to his confusion, perhaps, in his 
use of the term bracÚthj to indicate what should mean something like 
the limitation or reduction of the appetites, if swfrosÚnh is to represent 
the virtue of self-control, in which the appetites are made to conform to 
the dictates of reason (cf. Arist. EN 1119 a 33 – b 18, who compares the 
role of reason to that of a paidagwgÒj or child’s tutor). But this is an odd 
sense of the term, which rather signifi es “smallness” or “fewness”: the 
connotation of minimization or curtailment is not recognized in Liddell 
and Scott. Evidently Gryllus means to suggest that swfrosÚnh reduces 
unnatural desires, but strictly speaking on his defi nition it consists simply 
in having few of them – the condition of animals, to be sure, but not a sign 
of temperance as a virtue.

Gryllus goes on to extol pigs for using their senses of smell and taste to 
discriminate what is benefi cial from what is harmful rather than to indulge 
in luxuries such as perfumes (990 A–B; here too his comments look back 
to Aristotle: cf. EN 1118 a 9–23). Nor do pigs require such embellishments 
to stimulate their sexual activity: they mate in season, attracted by the 
natural odor of their partner. Hence too homosexuality, Gryllus declares, is 
practically unknown among animals, nor has a wild beast ever attempted 
to mate with a human being, though the reverse is not unheard of – witness 
Minotaurs and Centaurs. All this is a consequence of fÚsij or nature: the 
nature of animals, which is in conformity with nature itself. Even with 
so basic an appetite as that for food, which is necessary for sustenance, 
human beings go to excess, needlessly consuming meat not because, like 
carnivores, this is their natural diet, but out of wanton extravagance.

After a lacuna, Gryllus enters upon the virtue of good sense or 
frÒnhsij. Once again, Gryllus boasts that animals have no need of teaching 
or study, for their wisdom provides them with abilities that are inherited 
and innate („qagene‹j kaˆ sumfÚtouj, 991 E), and nature is their teacher 
(did£skalon e�nai t¾n fÚsin, 991 F; cf. 992 A); and he adds: “If you 
do not think that this should be called lÒgoj or frÒnhsij, then go fi nd 
some other name for it that is more noble and honorable”. Gryllus is astute 
enough to provide evidence that, although animals are equipped with all 
the knowledge that they need without instruction (their intelligence is 
aÙtomaq»j, 992 A), they are nevertheless capable of learning, for they 
can be trained to prance or jump through hoops, though it is contrary to 
their nature.20 What is more, they also teach their young, as storks instruct 

20 Kuzniar (n. 18) 68, cites Franz Kafka’s story, “The Researches of a Dog”, in 
which “the canine narrator comes across dogs dancing on their hind legs (the reader 



David Konstan382

nestlings to fl y and nightingales teach (prodid£skousin) theirs to sing 
(992 B–C). This last argument seems to contradict Gryllus’ claim that 
animals possess the necessary arts untutored, though perhaps the word 
prodid£skousin suggests that such instruction is preliminary rather than 
indispensable (cf. Long. DC praef. 3, where he states that his work tÕn 
™rasqšnta ¢namn»sei, tÕn oÙk ™rasqšnta propaideÚsei, that is, will 
provide a kind of preliminary lesson in love, prior to the real experience). 
Given all this, Gryllus professes to be amazed at the arguments of sophists 
designed to prove that “all creatures except mankind are unreasoning and 
unthinking (¥loga kaˆ ¢noht£)” (992 C).

The examples that Gryllus gives of the native skills of animals 
were a commonplace in contemporary Stoic literature, and go back to 
Aristotle and beyond. Hierocles, in The Elements of Ethics, offers striking 
illustrations of how animals are aware of both their own means of defense 
against other creatures and the strong points or advantages of their 
enemies as well: “When a lion, for example, fi ghts with a bull, it watches 
its horns but disdains the other parts of the animal; in battles with the 
wild ass, however, it is entirely focused on kicks and is keen to avoid 
the hooves” (col. III. 23–26). But Hierocles attributes this ability entirely 
to perception or a‡sqhsij, not to reason, even though they are capable 
of recognizing the superiority of human beings thanks precisely to their 
possession of lÒgoj (col. III. 45–50). Aristotle, however, was prepared to 
go further, and ascribe to animals a share in frÒnhsij itself. Thus, in GA 
he writes (3. 2. 753 a 7–14): “Nature seems to wish to implant in animals 
a sense of care (a‡sqhsij ™pimelhtik») for their young: in the inferior 

understands that these must be circus dogs)”; Kafka’s dog writes: “They had truly cast 
off all shame, these miserable creatures were doing something that was at once most 
ridiculous and most obscene – they were walking upright on their hind legs. Ugh!” 
L. Herchenroeder, “T… g¦r toàto prÕj tÕn lÒgon; Plutarchs Gryllus and the So-Called 
Grylloi”, AJPh 129 (2008) 347–379 rightly stresses the humorous and parodic nature 
of the dialogue, and remarks of the present passage (p. 366): “There is an exceptional 
paradox here, for in Gryllus’ discussions of courage and temperance, natural abilities 
(whether to avoid captivity or to resist enslavement by harmful desires) are grounds 
for moral superiority, whereas in his treatment of intelligence, the animal is superior 
for developing abilities contrary to nature (par¦ fÚsin). While intelligence is initially 
an explicitly natural and untaught faculty, it also shows itself in the impressive feat of 
receiving instruction from human masters in the process of domestication. This is a key 
detail. As grunting-pig-turned-sophist and parodic rival to the epic wordsmith, Gryllus 
brings his rhetorical masterpiece to an emphatic non sequitur: exaltation of the animal’s 
indomitable spirit comes back to domestication. While this contradiction is the dia-
logue’s main joke, other references to the subordination of animals imply Gryllus’ own 
domesticity as well. In fact, he ends up not too unlike captives of the Homeric Circe”. 
There is doubtless a point of wit here, but it is not, in my view, so central to the dialogue 
as Herchenroeder makes it.



383A Pig Convicts Itself of Unreason  

animals this lasts only to the moment of giving birth; in others it con-
tinues till they are perfect; in all that are more intelligent (fronimètera), 
during the bringing up of the young also. In those which have the greatest 
portion in intelligence (to‹j m£lista koinwno‹j fron»sewj) we fi nd 
familiarity (sun»qeia) and love (fil…a) shown also towards the young 
when perfected, as with men and some quadrupeds” (cf. HA 9. 5, on deer).21 
Plutarch, in his essay On the Cleverness of Animals (961 A), cites Strato, 
a disciple of Aristotle, for the proposition that a‡sqhsij is impossible 
without intelligence (toà noe‹n), a view that Plutarch apparently endorses, 
inasmuch as one of the interlocutors in the dialogue affi rms that animals 
have a share in di£noia and logismÒj (960 A).22 Just what frÒnhsij 
signifi es in these contexts, and where it is positioned between perception, 
which is itself a highly cognitive faculty, and reason, is diffi cult to say. At 
all events, Aristotle never affi rms that animals other than human beings 
possess lÒgoj, and it is here that Gryllus crosses the line.23 Odysseus 
replies: “Now, Gryllus, you are changed, and you pronounce the sheep 
and the ass rational (logikÒj)”.

Gryllus affi rms that animals indeed “are not without a share in reason 
(lÒgoj) and comprehension (sÚnesij)” (992 C), and he has one more 
argument up his sleeve before the text breaks off, namely that animals could 
not differ in their ability to learn and think (frone‹n) unless they did have 
reason and comprehension, some more and some less; and yet there is more 
variation among animals in thinking, reasoning, and remembering (frone‹n, 
log…zesqai, mnhmoneÚein) than between the brightest and the dullest of 
human beings (992 C–D). This is apparently inconsistent with Gryllus’ 
earlier demonstration that animals are more courageous than human beings 
because all alike fi ght to the death, whereas people vary in courage, and 
women in particular are less brave than men: there, Gryllus used uniformity 
as a proof that animal courage was natural and superior, whereas here he 
appeals to variability to make the same point about animal intelligence. 
The key to the discrepancy is that Gryllus is speaking here about disparities 
between animal species, not between individuals in a given species, as is 

21 Further examples in Konstan (n. 11).
22 Cf. S. T. Newmyer, “Plutarch on Justice toward Animals: Ancient Insights on 

a Modern Debate”, Scholia 1 (1992) 38–54.
23 For a comprehensive survey of the radical distinction in antiquity between 

 human beings as bearers of lÒgoj and other animals, see R. Renehan, “The Greek 
Anthropocentric View of Man”, HSCP 85 (1981) 239–259; also G. Clark, “Animal 
Passions,” G & R 47 (2000) 88–93, on reason in animals and its relation to p£qoj; on 
the Gryllus, see esp. p. 91: “It is an argument that depends on absence of reason. Ani-
mals, says Gryllos, operate by fÚsij, ‘nature’. Their souls are not accessible to passion 
because they follow natural desires, and they are naturally temperate and courageous.”



David Konstan384

the case with human beings.24 Even Gryllus doubtless knew that different 
kinds of animals differ in degree of courage, though he suppressed that fact 
earlier in order to make his case.25

I have been arguing that Gryllus’ emphasis on the natural courage, 
moderation, and intelligence of animals reveals just why these qualities 
do not qualify as virtues in the accepted sense of the term among Greek 
thinkers, and, I would say, ordinary people as well, if they gave the matter 
any thought. For none of these attributes involves reason or lÒgoj as the 
Greeks understood the term, despite Gryllus’ assertions to the contrary. The 
dialogue is meant to be funny, and it plays on the absence of common terms 
for the approximations to virtues that are found among animals and infant 
children; but these, precisely because they are natural and innate and do 
not involve reason, are fundamentally different from their human counter-
parts.26 Although he has been metamorphosed into a pig, Gryllus’ ability 
to speak and argue – to provide reasons and understand them – shows that 
he is really a human being in pig’s clothing, thanks to Circe’s dispensation. 
His mind is not the site of a cross between human and animal reasoning, 
because animals do not have lÒgoj. That is why Gryllus is no “Pigman”, 
a Larry Talbot avant la lettre: the sharp distinction between human beings 
and animals in respect to rationality discouraged the development of such 
a hybridization.

Stephen T. Newmyer writes: “One might be tempted to conclude that, 
in his use of the term fÚsij, Plutarch is speaking of a kind of unalloyed 
‘instinct’, that sort of hard-wired, pre-programmed behavior of animals 
that some psychologists and ethologists with behaviorist sympathies like 
to posit to account for all animal actions that seem to be purposeful and 

24 Cf. Demosth. 25. 15 (Against Aristogeiton), who contrasts the rule of law, which 
is uniform for all, with that of nature, which is disorderly (¥takton) and peculiar (‡dion) 
to the individual person. On the contrast between human and bestial life, cf. 25. 20.

25 Odysseus responds to Gryllus’ last claim by affi rming that it is a terrible thing 
to ascribe lÒgoj to creatures who have no understanding (nÒhsij) of god, to which 
Gryllus replies by asking whether they ought then to deny that the wise Odysseus is 
the son of Sisyphus (992 E). Gryllus is presumably referring to Sisyphus’ reputation as 
an atheist, but since the treatise as we have it ends here, we cannot know how Plutarch 
might have developed the idea.

26 On the humorous character of the dialogue, see Billaut (n. 2) 38: “Le dialogue 
est un divertissement humoristique”; Bréchet (n. 9) 43–61, who sees the dialogue as a 
unique example in the œuvre of Plutarch of “un dialogue satirique, comme en fera plus 
tard Lucien” (p. 44). On the literary character of the dialogue, see also J. A. Fernández 
Delgado, “Le Gryllus: un éthopée parodique”, in L. Van der Stockt (ed.), Rhetorical 
Theory and Praxis in Plutarch: Acta of the IVth International Congress of the Interna-
tional Plutarch Society, Leuven, July 3–6, 1996 (Louvain 2000) 171–181; Indelli ([n. 1] 
34) describes the essay as “fondalmentemente retorica” in character.



385A Pig Convicts Itself of Unreason  

guided by some intellectual activity, yet Plutarch is careful to suggest that 
fÚsij and lÒgoj work in tandem in motivating animal behaviors... Plutarch 
understands the ‘nature’ of animals to include a kind of innate rationality.”27 
He adds that just because their reasoning power is dimmer than that of human 
beings, animals are able “to live lives that are more naturally virtuous than 
are those of humans” (p. 39), and he concludes that the Gryllus accords with 
the argument in Which are More Intelligent (fronimètera): Land or Sea 
Animals (sometimes called De sollertia animalium or On the Intelligence 
of Animals) that animals’ reason “differs from that of man quantitatively 
rather than qualitatively, and that animals live closer to their nature and 
are therefore less corrupted by potential misuse of their rational faculties” 
(p. 40). I agree with Newmyer that something like this corresponds to 
Autobulus’ position in that latter dialogue, whether or not it represents 
Plutarch’s own position.28 But in the Gryllus Plutarch is surely making sport 
of the pretensions of a man turned pig to lÒgoj and the virtues that depend 
on it, and the argumentative porker is himself the ultimate sign that it is not 
the pig that is speaking but the human being encased within it.

David Konstan
New York University, New York City 

(Professor Emeritus, Brown University, Providence)

В сочинении Плутарха Грилл представлен комический парадокс: свинья стре-
мится доказать, что животные обладают разумом и даже в большей степени, 
чем люди. Аргументы, которые приводит Грилл, в действительности, однако, 
показывают, что у животных отсутствует разум – в том смысле, как это пони-
мают греческие философы.

27 Animals, Rights and Reason in Plutarch and Modern Ethics (London – New 
York 2006) 37–38.

28 Plutarch is not consistent in ascribing reason to animals; contrast On Brotherly 
Love 478 E and On Fortune 98 B, where reason is specifi cally a human capacity. The 
different positions adopted by Plutarch correspond, no doubt, to the literary context; cf. 
G. Santese, “Animali e razionalità in Plutarco”, in S. Castiglione and G. Lanata (eds.), 
Filosofi  e animali nel mondo antico (Pisa 1994) 139–170.



Г. И. Беневич 386

Г. И. Беневич 

ОБ ОДНОМ СЮЖЕТЕ С EF' HMIN И PROAIRESIS 
В ПОЗДНЕЙ АНТИЧНОСТИ*

Полемика неоплатоников со стоиками, отождествлявшими промысел 
(prÒnoia) и фатум (eƒmarmšnh), и обсуждение в этом контексте поня-
тий ™f' ¹m‹n и proa…resij – одна из классических тем исследований 
историков философии поздней античности.1 В настоящей краткой ста-
тье мы остановимся на одном, связанном с этими понятиями, сюже-
те, относящемся, впрочем, не к полемике со стоиками, но, казалось 
бы, к совершенно другой области – христологической полемике VII в. 
вокруг монофелитства. Однако, как мы покажем, одна из главных но-
вых идей, высказанных в ходе этой полемики Максимом Исповедни-
ком, находит параллель в философии Прокла, а именно в его полемике 
со стоиками. При этом речь идет не о влиянии, которого скорее всего 
не было,2 но о существовании в общем философском поле, каковым 
была среда, созданная неоплатонической философией и комментато-
рами Аристотеля в эпоху поздней античности.

Наиболее существенным философским достижением Максима Ис-
поведника в его полемике с монофелитами является разработанное им 
впервые в христианской мысли учение, принципиально различающее 
природную волю и преднамеренный выбор, принадлежащий ипостаси.3 
В рамках этого учения Максим утверждал, что у Христа как человека 

* Я благодарю А. М. Шуфрина за ценные замечания, высказанные при обсуж-
дении данной статьи.

1 Стоическое учение в наиболее благоприятном для стоиков свете излагается, 
например, в книге С. Бобцин (Sousanne Bobzien. Determinism and Freedom in Stoic 
Philosophy [Oxford 1998]). Об отождествлении у стоиков промысла и фатума см. 
ibid. 45. Из многочисленных исследований по данной теме в неоплатонической 
философии можно выделить труды Карлоса Стейла и, в частности, его предисло-
вие и комментарии в: Proclus. On Providence, tr. C. Steel (London 2007). Издание 
данного перевода представляет несомненную ценность, так как он основан на 
реконструкции греческого текста из латинского перевода Мербеке и парафразы 
Исаака Себастократора. Ссылаясь на Прокла, мы будем исходить из деления на 
главы, используемого Стейлом. 

2 См. прим. 14.
3 Из последних работ по этой теме, см. В. М. Лурье. История Византийской 

философии (СПб. 2006) 393–400; M. C. Steenberg. Gnomic Will and a Challenge 
to the True Humanity of Christ in Maximus Confessor // Studia Patristica 42 (2006) 
237–242; Г. И. Беневич, А. М. Шуфрин. Дело Максима // Максим Исповедник. По-
лемика с оригенизмом и моноэнергизмом (СПб. 2007) 46–60. 

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



387Об одном сюжете с ™f' ¹m‹n и proa…resij в поздней античности

была природная человеческая воля (qšlhma), но не было преднамерен-
ного выбора (proa…resij).4 Как он об этом пишет: “человеческая часть 
Бога не двинулась соответственно преднамеренному выбору, как мы – 
сложенная из прикидки и решения относительно различения противо-
положностей; так что не может она считаться, соответственно предна-
меренному выбору, колеблемой по природе”.5 Отказ от приложения ко 
Христу понятия proa…resij,6 подразумевающего различение противопо-
ложностей и колебания, то есть выбор между различными возможностя-
ми, стал тем решением, которое позволило Максиму, с одной стороны, 
избежать обвинения монофелитов в том, что во Христе у диофелитов 
(т. е. сторонников учения о двух природных волях) возможен конфликт 
между Божеством и человечеством, коль скоро у людей есть возмож-
ность выбирать, сомневаться и колебаться в выборе (и тогда Христос 
оказывается способным ко греху, чего не должно быть), с другой же 
стороны, различив природную волю и преднамеренный выбор, Мак-
сим сохранил за Христом первую и отказался от последней, тем самым 
утвердив исповедание Христа как истинного, обладающего природной 
волей, человека, от чего фактически отказывались монофелиты. 

Подобное решение не было столь очевидно, и до Максима никто 
из христианских мыслителей, говоря о Христе, к нему не приходил.7 
В частности, Григорий Нисский в своей полемике с Аполлинарием 
Лаодикийским, обосновывая наличие у Христа человеческого ума (что 
отрицал Аполлинарий, ставивший на место ума Логос), писал в этом 
контексте о том, что добродетель не бывает невольной, поэтому явля -
емая Христом в Его земной жизни добродетель должна была предпо-
лагать свободу, невозможную без наличия у Христа человеческого ума. 
У Аполлинария же, по Григорию, получается, что, с отсутствием во 
Христе человеческого ума, Он лишается и свободы, а значит явля емая 

4 Так мы будем переводить в данном контексте proa…resij вслед за А. М. Шуф-
риным, переводчиком одного из сочинений Максима, в котором обосновывает-
ся это положение (Послание к пресвитеру Марину, Богословско-полемическое 
сочинение (TP) 1: PG 91, 9–37), рус. пер.: Антология Восточно-христианской 
 богословской мысли. Ортодоксия и гетеродоксия II (СПб. 2009) 186–196.

5 Max. TP 1: PG 91, 32A, рус. пер. А. М. Шуфрина, см.: Антология Восточно-
христианской богословской мысли. Ортодоксия и гетеродоксия II (СПб. 2009) 193.

6 В настоящей статье мы не будем обсуждать отказ позднего Максима прила-
гать proa…resij не только к человеческой природе Христа, но и к ипостаси Логоса 
воплощенного, но сосредоточимся только на первом. 

7 Более того, у самого Максима понятия gnèmh и proa…resij, от которых в 
отношении Христа он впоследствии отказался, на более ранних этапах его твор-
чества в христологии иногда применялись (см. Steenberg [прим. 3] 240–242). Со-
гласование этих ранних воззрений Максима и более поздних – одна из серьезных 
проблем, обсуждаемая в указанной статье Стинберга, впрочем, уже и сам Максим 
был вынужден объяснять смену своей терминологии в Послании к пресвитеру 
Марину (см. PG 91, 29D).



Г. И. Беневич 388

Им добродетель не такова, коль скоро она – результат принуждения. 
Выдвинув этот аргумент против Аполлинария, Григорий тут же добав-
ляет: “Итак, каким образом сочинитель приписывает непринужден-
ность тому, что лишено возможности делать выбор (tù ¢proairštJ), 
в чем нет никакого собственного размышления, которое руководило 
бы его к добру? Ибо безгрешность, зависящая не от произволения 
(proairšsewj), конечно, не заслуживает и похвалы”.8 

Из этого отрывка может создаться впечатление, что Григорий Нис-
ский приписывает человеческому уму Христа произволение, или сво-
боду, понимаемую как свобода выбора.9 Но такая свобода, по крайней 
мере теоретически, открывала возможность неправильного выбора, то 
есть греха и противодействия человеческой воли воле божественной, 
чего и хотел избежать Аполлинарий, а вслед за ним монофелиты. 

Выйти из этого круга удалось только Максиму Исповеднику, су-
мевшему обосновать возможность наличия разумной человеческой 
природы во Христе, не вводя при этом proa…resij. У Григория Нис-
ского же, ровно напротив, само подобие человека Богу описывается 
с помощью этого понятия. Как отмечает Джон Рист, “в трактате Гри-
гория Нисского De Virginitate10 мы читаем, что человек был сотворен 
по образу и подобию Божию. Это подобие состояло в первую очередь 
в его свободе выбора (™n tù aÙtexous…J tÁj proairšsewj) и в его спо-
собности выбирать то, что ему нравится”.11 

Сравнение Григория и Максима дает понять, какой существенный 
шаг сделал последний, отказавшись признавать у человечества Хри-
ста proa…resij, который у Григория полагался важнейшим признаком 
человеческого ума, к тому же, если судить по пассажу из De Virginitate, 
составляющим его подобие Богу.12 В этой связи не будет неуместным 
вспомнить, что в философии Прокла в контексте полемики с учени-
ем стоиков принципиально различается произволение (или ‘выбор’ – 
proa…resij) и желание (boÚlhsij). В частности, Прокл пишет: “древ-
ние всегда принимают выражение ‘зависящее от нас’ как относящееся 

8 Gr. Nyssenus. Antirrheticus adversus Apollinarium, ed. F. Mueller, Gregorii Nys-
seni opera 3, 1 (Leiden 1958) 198, 14–16.

9 Окончательное выяснение точки зрения Григория по этому поводу требует 
отдельного исследования.

10 См. Gr. Nyssenus. Virg. ΧΙΙ, 2, 12 ff. (M. Aubineau [éd.]. Grégoire de Nysse. 
Traité de la virginité, Sources chrétiennes 119 [Paris 1966] 79).

11 J. M. Rist. Platonism and Christian Heritage (London 1985) 113–114.
12 Трудно представить, впрочем, что Григорий мог думать, что Бог способен 

согрешить, так что в случае приписывания им человеку proa…resij, в котором, 
по Григорию, состоит подобие Богу, можно, скорее, говорить не о заблуждении, 
а об определенной непроясненности этой мысли, связанной с отсутствием четко-
го различения свободной воли (™xous…a) и выбора (proa…resij) (или нашем непо-
нимании его; к сожалению, Рист, обсуждая эту тему, не замечает здесь проблемы). 
У Максима это различение уже делается эксплицитно (см. PG 91, 17 C–D). 



389Об одном сюжете с ™f' ¹m‹n и proa…resij в поздней античности

к действию выбора … Они не отождествляют выбор (proa…resij) и же-
лание (boÚlhsij): они говорят, что желание всегда обращено к благу, в 
то время как выбор может быть обращен на вещи благие и дурные”.13 

Итак, различению между природной волей (qšlhma) и преднаме-
ренным выбором (proa…resij), позволившему Максиму разрешить 
трудную проблему в христологии, исторически предшествовало раз-
личение Прокла между выбором и желанием, из которых последнее 
всегда направлено ко благу (именно так понимает Максим и при-
родную волю).14 При этом Прокл максимально сближает ™f' ¹m‹n и 
 proa…resij,15 настаивая на том, что proa…resij, как и понятие “зави-
сящее от нас”, относится к сфере человеческого существования. Ни 
боги ( которые неизменно во благе), ни смертные существа (разум-
ные души у него, конечно, бессмертны), согласно Проклу, не имеют 
proa…resij.16 Особенностью мысли Максима Исповедника по срав-
нению как с Григорием Нисским, так и с Проклом, является то, что 
в отличие от них обоих Максим отделил proa…resij от соединенного 
с телом ума, утверждая, что у Христа была человеческая природа, ко-
торая не имела proa…resij. У Прокла же proa…resij – неотъемлемое 
свойство соединенного с телом ума, а отсутствие его характеризует 
только богов. Впрочем, Максим говорил об отсутствии proa…resij в 
Богочеловеке, у которого человеческая природа, а значит и ум были 
восприняты в ипостась Логоса, а не образовывали отдельной тварной 
ипостаси, которую бы характеризовал proa…resij. Что же касается 
тварных ипостасей (то есть нас), то их proa…resij относится именно 
к ипостасям, а не к природе, так что и у них ум (не тождественный ипо-
стаси) характеризуется не преднамеренным выбором (proa…resij), но 
природной волей (qšlhma), при том, что человеческая природа в твар-
ных ипо стасях и во Христе одна и та же. Само же различение Макси-
мом proa…resij и qšlhma и отнесение первого – к ипостаси, а второ-
го – к природе явилось продолжением строгого различения ипостаси 
и природы, которое было сделано каппадокийскими отцами в триадо-
логии. Это различение имеет принципиальное значение для истории 
философии и помимо богословской проблематики. 

Что же касается понятия “зависящего от нас” (™f' ¹m‹n), то Максим, 
вслед за Немесием Эмесским,17 связывает его с промыслом (или с про-
видением), настаивая, как и неоплатоники, в частности, тот же Прокл, 
на том, что сфера человеческой свободы – это сфера взаимодействия 

13 Proclus. De Prov. 7, 57.
14 Повлиял на Максима в этом вопросе, впрочем, не Прокл, а Немесий, у ко-

торого это различие уже проводится, см. Nemes. De nat. hom. 32, ed. B. Einarson. 
У Немесия же и Прокла был общий источник – Аристотель (см. Arist. EN III, 4). 

15 См., напр., Proclus. De Provid. 7, 59.
16 См. ibid. 
17 См. Nemes. De nat. hom. 39, ed. B. Einarson.



Г. И. Беневич 390

нашего преднамеренного выбора с промыслом Божиим. Тем не менее, 
если у Прокла то, что не зависит от нас, отнесено к фатуму (который, 
впрочем, сам находится под властью промысла),18 то у Максима и в 
этой сфере мы встречаемся не с фатумом, а непосредственно с про-
мыслом, но действующим уже независимо от нас.19 Таким образом, 
христианская философия в лице Максима идет еще дальше по сравне-
нию с неоплатонизмом в критике учения стоиков о фатуме. Впрочем, 
две крайности (стоицизм и христианство) в некотором отношении со-
впали. Ведь и в стоицизме “зависящее от нас” – одно из центральных 
этических понятий,20 а тотальность фатума, осуществляющегося и че-
рез “зависящее от нас”, и помимо него, в определенном смысле на-
поминает тотальность промысла в христианской философии, где, по 
крайней мере у Максима, ни зависящее от нас, ни не зависящее от нас 
не осуществляется без промысла.21 

Г. И. Беневич 
Русская христианская гуманитарная академия, 

Санкт-Петербург

The paper deals with the distinction between natural will (qšlhma) and hypostatic 
choice (proa…resij), made by Maximus the Confessor in the Christological contro-
versy and that made by Proclus between choice (proa…resij) and wish (boÚlhsij). 
It also touches upon Gregory of Nyssa’s use of proa…resij and Maximus’ under-
standing of ™f' ¹m‹n.

18 См. Proclus. De Provid. 1, 9–13.
19 См., напр., в письме Максима к экзарху Карфагена Георгию: “Итак, отличая 

то, что зависит от нас, от того, что не зависит от нас, будем верить, что свершение 
второго полностью зависит от Божиего промышления, а первого, кроме Божиего 
промышления – еще и от нашего изволения (gnèmhj)” (Max. Ep. 1: PG 91, 368D).

20 См. обсуждение этого понятия у Эпиктета: Bobzien (прим. 1) 331–338, где, 
в частности, показывается, что оно у него не связано со “свободным выбором”; 
таким образом, это понятие в стоицизме имеет принципиально иное содержание, 
чем в неоплатонизме и у Максима. 

21 В этом отношении знаменательно, что христианская парафраза Энхиридиона 
Эпиктета в славянских рукописях оказалась среди сочинений Максима Исповед-
ника и подписана его именем; некоторые исследователи допускают, что Максим 
или кто-то из его учеников мог быть ее автором (см. Д. М. Буланин. Энхири дион 
Эпиктета в рукописной традиции Древней Руси // Д. М. Буланин. Античные тра-
диции в древнерусской литературе XI–XVI вв. [Мюнхен 1991]); M. Spanneut, Com-
mentaire sur la Paraphrase chrétienne du Manuel d’Épictète [Paris 2007] 26–28). Эта 
гипотеза по ряду причин (стилистического и идейного характера) нам кажется 
маловероятной; тем не менее, сам факт включения парафразы великого сочинения 
Эпиктета в корпус произведений Максима, может быть понят как яркое свидетель-
ство интеграции наследия стоиков в христианскую традицию.



393Der Minotauros in Euripides’ QhseUS  

Wolfgang Luppe

DER MINOTAUROS IN EURIPIDES’ QHSEUS

In freundschaftlicher Verbundenheit

P. Oxy. L 3530 (aus dem 2. oder 3. Jahrhundert) ist ein oben abgebrochenes 
Fragment aus dem Mittelteil von 13 iambischen Trimetern mit unterem Rand. 
Dieses Fragment hat R. Kannicht – TrGF 5.1, fr.** 386 b – überzeugend 
dem QhseÚj des Euripides zugeordnet. In den Zeilen 5 ff. berichtet jemand, 
daß er den Kampf des Theseus gegen den Minotauros gesehen hat, um den 
es auch in der Hypothesis zu diesem Drama – P. Oxy. LXVIII 4640 Kol. I1 – 
geht. In P. Oxy. 3530 wird in den Versen 5–9 der anstürmende Minotauros 
anschaulich beschrieben.

Der betreffende Textabschnitt lautet mit den Ergänzungen vom 
Herausgeber P. Parsons und von mir 2 folgendermaßen:

5 leÚssw] dқ� tÕn m�n bo[u ∪ – х – ∪ – 
 Ðrmîn]tҘa kuқrtÒn, e„j k[šraj qumoÚmenon,
 glèsshX i diaya…ronta mҜTukt»rwn pÒrouj,
 deinÒn] ti qarsoànҚ tҘ' ¢nҚ [ablšpont' ™x Ñmm£twn,
 te…non]tҘaҙ mhrîn ™nҚtÕjҚ [�naj ™gkrate‹j.

Den Anfang von Vers 6 hat Kannicht ergänzt. Das Ende ist nach 
Bakch. 743 taàroi d' Øbristaˆ k¢j kšraj qumoÚmenoi vervollständigt.

Vers 7 ist Eurip. fr. 926 K., das Parsons mit Valckenaers Konjektur 
pÒrouj statt tÒpouj in den Text setzt. Offenbar leckt sich der Minotauros 
in Erwartung des Menschenfl eischfraßes Maul und Nüstern. Daß hier 
dieser Euripides-Vers gestanden hat, erscheint mir so gut wie sicher, wenn 
auch Kannicht dies bezweifelt und lediglich ]i diaya…ronta .[ in den 
Text setzt.

Die Vers 8 f. (außer deinÒn) habe ich a. O. exempli gratia vervoll-
ständigt.

Meines Erachtens ist die Herstellung von Vers 5 bisher nicht gelungen. 
Einmal ist bo[àn erwogen worden, was Mette3 in den Text setzt. Aber 
damit ergibt sich die verpönte Mitteldihärese. Weiterhin ist bo[ugenÁ 
bzw. bo[ukšrwn vorgeschlagen worden mit nachfolgendem taÚrou / boÕj 

1 Zu dieser Hypothesis vgl. auch den Verf., APF 50 (2004) 7 ff.
2 W. Luppe, “P. Oxy. 50”, CR 35 (1985): 2, 355.
3 H. J. Mette, “Euripides, Erster Teil: Bruchstücke 1983”, Lustrum 27 (1985) 23.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Wolfgang Luppe394

d…khn.4 Bekanntlich ist der Minotauros ein Mischwesen, abstammend 
aus der Verbindung von Pasiphae mit einem Stier. Auf Vasenbildern ist 
das Ungeheuer weitgehend in Menschengestalt mit Stierkopf dargestellt. 
‘Rindentstanden / rindshörnig nach Art eines Stieres (bzw. Rindes)’ enthält 
nichts, was auf ein Mischwesen von Mensch und Tier weist. Statt einer 
entsprechenden Aussage sollte das tautologische bou- und boÒj bzw. bou- 
und taÚrou gestanden haben? Auch syntaktisch ist der accusativus Graecus 
d…khn neben dem Akkusativ eines substantivierten Adjectivs schwerlich als 
elegant zu bezeichnen.

Stattdessen schlage ich nunmehr vor:

tÕn m�n bo[usˆ prosferÁ brotÒn, 
den (an Gestalt) Rinden ähnlichen Menschen.

Wolfgang Luppe
Universität Halle

Автор предлагает новое восстановление строки папирусного фрагмента ев-
рипидовского Тесея (P. Oxy. L 3530 = TrGrF 5.1, fr. **386 b).

4 Seinerzeit in der Rezension des Oxyrhynchus-Bandes (a. O. Anm. 2) hatte ich 
den Vorschlag tÕn m�n bo[ugenÁ taÚrou d…khn übernommen.



395De Leone statuario Rhodio  

Klaus Hallof

DE LEONE STATUARIO RHODIO  

Non nisi magna cum haesitatione pro magnis illis et humanissimis, quae 
ab Alexandro Constantini f. viro Rossico doctissimo et inter alia imprimis 
de rebus epigraphicis optime merito accepimus, parva haec ni dicam 
minutissima reddere ausus sum. Minima non curat praetor – at non praetor 
est, sed amicus et ex stelocoparum gente: curabat, ergo curabit et, ut spero, 
gaudebit.

Revidenti mihi omnes quoad hucusque notas statuariorum Graecorum 
subscriptiones, ut post Emmanuelem Loewy, Inschriften griechischer 
Bildhauer (Lipsiae 1885) denuo tractarem easdemque adderem editioni 
alteri auctiorique operis celeberrimi et fructuosi, quod a. 1868 edidit 
Ioannes Overbeck inscripsitque Die antiken Schriftquellen zur Geschichte 
der bildenden Künste bei den Griechen, apparuit titulus ille Caunius, 
quem Christianus Marek corpusculo suo titulos Caunios continenti (Die 
Inschriften von Kaunos, Vestigia 55 [Monaci 2006]) sub n. 59 inseruerat. 
Exaratum in basi e marmore albo, a. 0,62, l. 0,62, cr. 0,51, hunc titulum 
diffi cillimum lectu idem vir doctissimus edidit hoc modo:

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Klaus Hallof396

Dhmhtr…a Nikas…wnoj
Shmwn…dhn Dionus…ou
vac. tÕn uƒ[Õn] qeo‹j.
[– – – – – – – – – – – – – –] 
[– – – –]ENIҘ [...]O.AҎ [– – – –]
[– – – – – – – – – – – – – –]

adiditque hoc de versu quarto: “Bei den Buchstabenresten unterhalb der 
Inschrift könnte es sich um eine Künstlersignatur handeln”.

Ex tribus illis litteris, quas in v. 4 viderat Marek, iam satis suspicatus 
eram Menippi nomen inter statuarios Rhodios bene notum, et vero ex 
ectypis imaginibusque photographicis quas rogatu meo qua est humanitate 
e Turico miserat Berolinum, recognovi hanc eius subscriptionem:

Lšwn vac. Men…ppo[u vac. `R]Òd[ioj vac.] ™po[…]ei.

Leon1 ex artifi cum Rhodiorum gente nobilissima, patre Menippo artifi ce 
Coo, Mnasitimi discipulus, saec. III a. exeunte vel saec. II a. ineunte Lindi 
et Rhodi artem suam exercuit. Opera eius adhuc innotuerunt haec quinque: 
statua Eucratis, Minervae Lindiae sacerdotis a. 210 a. (Lindos: fouilles 
de l’Acropole II [Berolini 1941] 157); donarium Nicagorae praetoris, qui 
a. 201/197 a. in bello contra Philippum V excelluit (Lindos II 151); signum 
Hagetoris, saec. II a. ineunte a collegis hierotamiis donatum (Lindos 
II 164); statua viri Rhodii ignoti (Clara Rhodos II [Rhodi 1932] 215 n. 54); 
Euphranoris donarium Rhodium (A. Maiuri, Nuova silloge epigrafi ca di 
Rodi e Cos [Florentiae 1925] 18 n. 15).

Semonidis quoque statuam Cauniam, a matre Demetria positam, saec. II 
ineuntis esse nunc patet. Statuarios autem Rhodios Cauni quoque in artibus 
suis versatos esse, nihil est quod mireris.

Klaus Hallof
Inscriptiones Graecae, Berlin

В статье предлагается восстановление имени скульптора в последней строке 
опубликованной Кр. Мареком надписи из г. Кавна: это был родосский скульп-
тор III–II вв. до н. э. Леон, сын Мениппа, известный и по другим надписям.

1 De Leone scripserunt: Chr. Blinkenberg, Lindos: fouilles de l’Acropole. II (Bero-
lini 1941) col. 54 n. 59; V. G. Goodlett, “Rhodian Sculpture Workshops”, AJA 95 (1991) 
676 cum stemmate fi g. 3; P. Schollmeyer, “Leon II”, in: Künstlerlexikon der Antike II 
(Monaci 2004) 12; G. Zimmer et K. Mpairame, `Rodiak¦ ™rgast»ria calkoplas-
tikÁj (Athenis 2008) 83–84 n. 71.



397Tullus, a Roman Noble, Resident of Cyzicus  

Christian Habicht 

TULLUS, A ROMAN NOBLE, 
RESIDENT OF CYZICUS*

With Octavian’s victory over Marcus Antonius in 31 BC the Greek East 
fell to the new princeps and with it the province of Asia. Among the fi rst 
after that to govern Asia as proconsul1 was Lucius Volcacius Tullus, who 
had been consul ordinarius in 33 BC as colleague of Octavian. He was 
accompanied on this mission by his nephew Tullus, a close friend of the 
poet Sextus Propertius. Propertius addressed several of his elegies to him 
at the time that Tullus was away, one at the very moment when Tullus was 
about to leave Italy.2 If the fi rst book of the elegies has been correctly dated 
not later than October of 28, and probably during 29 BC, the new governor 
must have assumed his offi ce somewhat earlier. The dates assigned to him 
by modern scholars do vary, however. A year as late as 26/5 is considered 
the most likely by K. M. T. Atkinson,3 whereas U. Laffi  opted for either 
30/29 or 29/8.4 T. R. S. Broughton favored the years 28/7 or 27/6.5 Bengt 
E. Thomasson considered any year between 29/8 and 26/5 as a possible 
date for Volcatius Tullus’ governorship of Asia.6 In this he is followed most 
recently, in 2010, by Ch. Marek.7

* Warmest thanks go to Bengt E. Thomasson for critical and helpful comments. 
1 The hypothesis of B. M. Kreiler that Asia was from 30 to 28 BC governed by 

a prefect of equestrian rank (Statthalter zwischen Republik und Prinzipat [Frankfurt 
2006] 199–212) is untenable, as M. Heil has pointed out (Klio 91 [2009] 501–502).

2 Propertius 1. 6. 2. The poet explains why he declined to accompany his friend: 
love keeps him at home. Lines 19–20 show that the uncle was governor and as such in 
charge of jurisdiction within the province. For a recent opinion that Prop. 1. 6 was in 
fact written before the battle of Actium, in early 33 BC, see Additional Note at the end.

3 K. M. T. Atkinson, “The Governors of the Province Asia in the Reign of Augus-
tus”, Historia 7 (1958) 312–314. See also R. Syme, “Missing Persons, III”, Historia 11 
(1962) 152.

4 “Le iscrizioni relative all’ introduzione nel 9 a. C. del nuovo calendario della 
Provincia d’Asia”, Studi classici e orientali 16 (1967) 5–98, on pp. 59–62, followed by 
C. Habicht, “Die augusteische Zeit und das erste Jahrhundert nach Christi Geburt”, in 
W. den Boer (ed.), Le Culte des Souverains dans l’Empire Romain (Geneva 1973) 81.

5 The Magistrates of the Roman Republic 3 (Atlanta 1986) 223, without further 
comment.

6 Laterculi praesidum (Göteborg 1984) 205 no. 1, not changed in later additions. 
I owe this work and all the Addenda to the kindness of B. E. Thomasson.

7 Geschichte Kleinasiens in der Antike (Munich 2010) 823.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Christian Habicht 398

Propertius provides additional guidance. Elegy 3. 22 is an eloquent 
praise of Italy and its beauty as part of a strong appeal to young Tullus to 
return to the country in which he was born and raised, and where a splendid 
career and the expectation of marriage and offspring are waiting for him, 
if only he could be lured away from Cyzicus where by now he had spent 
“so many years” (tam multos annos).8 From this it is clear that Tullus stayed 
on once his uncle’s term in Asia had ended, and that he preferred to live 
in Cyzicus. Since elegy 3. 22 is very close to 3. 18 in number and probably 
also in time, both seem to be contemporary. In 3.18 the death of Augustus’ 
nephew and presumptive heir Claudius Marcellus, which happened in 
23 BC, is mourned as a very recent event.9 If 3. 22 does, in fact, also date to 
the year 23,10 the expression “so many years” would favor Laffi ’s high date 
for the arrival of Tullus in Asia accompanying his uncle, whose governor-
ship might therefore be as early as 29/8 and was hardly later than 28/7.

The governors of the province of Asia in the time of Augustus have 
been thoroughly discussed by K. M. T. Atkinson in a paper from the year 
1958.11 There is great uncertainty concerning the specifi c dates of most 
of them in the fi rst decade after the battle of Actium, partly caused by the 
dearth of surviving (and not politically compromised) viri consulares,12 
partly because existing rules, like the fi ve year interval between consulate 
and proconsulate, may have been neglected for special reasons, such as 
family connections with the emperor, or privileges resulting from the leges 
de maritandis ordinibus, once these had gone into effect. Because of these 
uncertainties the dates assigned by scholars to governors of Asia in this 
period differ widely. The order, in which these individuals served in Asia, 
was probably different from the order, in which their consulships had 
followed each other.

In competition for a place in the Fasti of Asia during the twenties BC, are
M. Herennius Picens, consul ordinarius 34 BC,13

L. Volcacius Tullus, consul ordinarius 33 BC with Octavianus,

8 3. 22. 1.
9 “Unmittelbar danach geschrieben” (R. Helm, “Sextus Propertius”, RE 23 [1957] 

773).
10 “Book Three . . . can hardly be later than 22” (G. P. Goold, Propertius. Elegies 

[Cambridge MA 1990] 2). 
11 Atkinson (n. 3) 300–330, where, ahead of chronological tables, the methodologi-

cal questions are discussed (300–312).
12 Two of the proconsules in the twenties served, against the rule, for a second con-

secutive year: Sex. Appuleius, consul ordinarius in 29 BC, and Manius Potitus Valerius 
Messalla, consul suffectus that same year 29 BC.

13 Provided he, and not the homonymous consul suffectus of AD 1, was the author 
of the Ephesian edict SIG 784. The reference to damages “caused by the war” favors 
the senior man.



399Tullus, a Roman Noble, Resident of Cyzicus  

L. Vinicius, consul suffectus 33 BC,14 
M. Valerius Messala, consul suffectus 32 BC,15 
M. Tullius Cicero, consul suffectus 30 BC with Octavianus,16 
S. Appuleius, consul ordinarius 29 BC, governor twice,17

M’. Potitus Valerius Messalla, consul suffectus 29 BC with Octavianus, 
governor twice.18

These seven individuals occupy nine years, since the last two of this list 
both served for two consecutive years. The picture is further complicated 
by the fact that during the years 23–21 BC Marcus Agrippa was in charge 
of the eastern provinces with a major imperium; it is not certain whether 
proconsules or legati served under him as governors of Asia, although 
Sex. Appuleius, consul ordinarius in 29, seems to have administered 
Asia as proconsul in these very years.19 It has also been suggested that 
during Agrippa’s tenure of this high command (C. Iunius) Silanus served 
under him as proconsul Asiae of praetorian rank.20 This was admitted as 
a possibility by Thomasson, who, however, stated that it was far from being 
certain, and that there existed other Silani at the time, such as M. Iunius 
Silanus, consul ordinarius 25 BC with Augustus.21 The case for this man 
has recently been made by Claude Eilers.22 He identifi es him as governor 
of Asia in an inscription from Stratonicea in Caria that calls him “here-
ditary patron and benefactor of the city”, p£trwn kaˆ e<Ùe>rgšthj tÁj 

14 If he (and not a Marcus Vinicius) was the author of the edict from Aeolian Kyme, 
I. Kyme 17; see Syme (n. 3) 147–148.

15 He was perhaps the man honored at Pergamon (IvP 417 = IGR 4.431), as R. Han-
slik thought (“Valerius” no. 255, RE 8 [1955] 128) and may have received the honor 
because he was proconsul at the time, but since no title is given, it is not certain that he 
was in fact governor.

16 Coins from Laodicea at the Lycus identify him as proconsul Asiae: MARKOS 
TULLIOS KIKERWN; see Roman Provincial Coins 1, no. 2448; W. Leschhorn, Lexikon 
der Aufschriften auf griechischen Münzen (Vienna 2009) 853.

17 J.-L. Ferrary, “Les inscriptions du sanctuaire de Claros en l’honneur de Ro-
mains”, BCH 124 (2000) 360: ¢nqÚpaton tÕ deÚteron and other testimonies (PIR2 
A 961).

18 His tenure as governor is well attested: ILS 8964 from Rome: procos. Asiae bis; 
TAM V 1366 (Magnesia ad Sipylum); I. Didyma 147; BCH 124 (2000) 364, no. 10 from 
Klaros and, most recently, Chiron 38 (2008) 228–230, no. 31 and fi g. 12, from Cos.

19 Thomasson (n. 6) 205 no. 3.
20 Iosephus, Ant. Iud. 16. 168. The suggestion was made by Atkinson (n. 11) 305, 

but rejected by R. Syme, The Augustan Aristocracy (Oxford 1986) 191 n. 27.
21 Thomasson (n. 6) 206 no. 5.
22 “M. Silanus, Stratonicea, and the Governors of Asia under Augustus”, Tyche 14 

(1999) 77–86.



Christian Habicht 400

[pÒlewj].23 Eilers argues further that strathgÒj in the document quoted by 
Josephus (note 20) cannot mean vir praetorius, but only governor. If so, then 
Silanus must have been governor while Agrippa was his superior with the 
higher imperium. As the result of Eilers’ argument the sequence of governors 
of Asia in the late twenties BC is given as follows: 26–24 Sex. Appuleius; 
24–22 Manius Potitus Valerius Messalla; 22/21 M. Iunius Silanus.24

If this is correct, it leaves only the few years between Actium and 27/6 for 
the fi ve other viri consulares who were mentioned above as likely governors 
of Asia in one of those years, namely Herennius Picens (consul ord. 34), 
Volcacius Tullus (consul ord. 33), L. Vinicius (consul suff. 33), M. Valerius 
Messalla (consul suff. 32), and Tullius Cicero (cos. suff. 30). At least one 
of them would have to be struck from the list, in order to accommodate 
the other four; most likely that would be M. Valerius Messalla, who is not 
clearly attested as governor in the Pergamene inscription (note 15). In any 
event, the evidence is decidedly in favor of a year in the early twenties 
for Volcacius Tullus, and of the dates proposed for him those later than 
27/6 seem ruled out.25 Furthermore, if seniority was a potent factor in the 
admission to the sortitio for one of the consular provinces, he should have 
had priority over the others, except for Herennius Picens. And the words of 
Propertius (3. 22. 1) that by the year 23 multi anni had passed since the time 
Volcacius Tullus took up the governorship also speak for one of the earliest 
years in the twenties.

If Tullus, the nephew of the governor, stayed on for years in Cyzicus 
and perhaps never returned to Italy, he may have witnessed the events of 
the year 20 BC that cost the city its freedom. Augustus took it away because 
Roman citizens had been fl ogged and killed in the city. Glen Bowersock 
even ventured a suggestion on the fate of young Tullus: “Conceivably 
Volcacius himself lost his life in this outbreak.”26 Had that been the case, 
we might well have heard an echo from Tullus’ close friend Propertius, who 
was still alive in the year 16, well after these events.

23 AE 1997, 1472. The paper of Eilers is noticed at AE 1999, 1597. The author has 
briefl y restated his view in Eilers, Roman Patrons of Greek Cities (Oxford 2002) 79–80, 
and 250–251. 

24 A very fragmentary Latin inscription from Emporion in Spain (AE 1990, 656) 
has been restored to give the name of M. Iunius Silanus and his governorship of Asia: 
M. Iun[io Silano], pro[cos. Asiae], co[s. patrono], with the comment “Le proconsulat 
d’Asie est daté de 22/21 a. C.” The date is that proposed by Eilers, the restoration, 
however, not certain.

25 Possible dates that remain are 30 (Goold [n. 10] 1: “in 30”); 30 or 29 (Laffi  
[n. 4]), 29/8, 28/7 or 27/6 (Thomasson [n. 6]). The year 27/6 is favored by R. Hanslik 
(“Volcacius”, RE Suppl. 9 [1962] 1838 f.) and Broughton (n. 5) 223, who, however, 
also admits 27/6 as a possibility.

26 Augustus and the Greek World (Oxford 1966) 21.



401Tullus, a Roman Noble, Resident of Cyzicus  

Another question is what made Tullus choose Cyzicus and to settle 
there for many years.27 Obviously we cannot know for sure, but it is worth 
mentioning that the town possessed many attractions. At about the time 
that Tullus arrived there, Strabo wrote: “The city of Cyzicus rivals the fi rst 
in Asia Minor in size, beauty and a constitution well suited for both peace 
and war”.28 Modern scholars echo this statement, for instance Théodore 
Reinach: “Kyzikos, das Eingangsthor Asiens, eine der schönsten Städte 
und bedeutendsten Festungen des Altertums”,29 or W. Ruge: “Kyzikos 
war eine der glänzendsten und mächtigsten Städte Kleinasiens”.30 The 
city had long been free and allied for quite some time with the Attalids 
of Pergamum and favored by them, since Cyzicus was the home of 
Apollonis, the queen of king Attalus I and the mother of kings Eumenes 
II and Attalus II. It had withstood the onslaught of Mithradates Eupator in 
72 BC and been the scene of a major defeat of his by the Roman general 
Lucullus. A little later, in 58 BC, when Cicero was forced into exile, he 
contemplated to weather the storm in Cyzicus, since the city, being free 
and not under Roman jurisdiction, would be a safe haven.31 Citizens of 
Cyzicus fought for Iulius Caesar in Alexandria against King Ptolemy and 
in 46 BC against Caesar’s Roman enemies in Africa. After the end of the 
Civil Wars, a Roman living there was not isolated, since an association of 
Roman merchants (oƒ pragmateuÒmenoi `Rwma‹oi) existed and is attested 
about the time of Tullus’ stay. These Romans participated in decisions of, 
and honors awarded by, the city.32

Furthermore, it is quite possible that Tullus had come into closer 
contact with the city during the year his uncle governed the province, and 
in connection with offi cial business. All scholars are agreed that he came 
to Asia as a member of his uncle’s staff.33 It is well known that the three 

27 The proposals made by F. Cairns, Sextus Propertius, the Augustan Elegist (Cam-
bridge 2006) 76 f. on the base of Prop. 3. 22 seem to me arbitrary.

28 Strab. 12. 8. 11, p. 575. He has more praise in 14. 2. 5, p. 653.
29 Mithradates Eupator, König von Pontos [German edition by A. Goetz] (Leipzig 

1895) 321.
30 RE s. v. Kyzikos (1924) 232.
31 Cic. Att. 3. 6.
32 IGR 4, 159, restored and interpreted by E. Chiricat, “Funérailles publiques et 

enterrement au gymnase à l’époque hellénistique” in P. Fröhlich and Ch. Müller (edd.), 
Citoyenneté et participation à la basse époque hellénistique (Paris 2005) 214–223. He 
dates the text to 15 BC – AD 15.

33 “as a member of his staff” (Bowersock [n. 26] 79); “sicher als legatus procon-
sulis” (Hanslik [n. 25]) “one of the comites of his uncle” (Atkinson [n. 3] 313; “on 
an offi cial mission” (Goold [n. 10] 1); “as a Roman dignitary” (S. J. Heyworth, Cynthia 
[Oxford 2007] 399).



Christian Habicht 402

legati assigned to a governor of consular rank were to assist him in his 
jurisdiction.34 For this task they were given a special imperium. Cyzicus was 
the center of one of the ca. twelve assizes or jurisdictional districts of Asia, 
the conventus of the Hellespont.35 Since in the words of Propertius for both 
Volcacius the proconsul and his nephew “a special function is indicated 
... to restore the iura of the provincials”,36 it is tempting to speculate that 
Tullus was assigned some role in the process of rendering justice in that 
very district during the year his uncle served as governor. What that could 
have been is, however, diffi cult to tell. Since he was very young, born 
around 50 or 49 BC, and so, like Propertius, hardly above twenty years 
of age, he almost certainly was not yet a quaestorius and a senator. For 
this reason he can hardly have been made a legatus proconsulis and given 
a substantial role in the fi eld of jurisdiction.37 It is more likely that Tullus 
served in an informal way, as a comes, in his uncle’s staff and as a member 
of his consilium. He will have accompanied him on his travels across the 
province, to render justice in the various conventus. Since Cyzicus was 
such a place, it may well have been this way that he came to know and to 
like the city.

The presence of the two Volcacii in Asia seems to have left in Cyzicus 
traces visible much later. In a fragmentary list of prytaneis of the city, dated 

34 Mommsen, Römisches Staatsrecht II, 268; G. P. Burton, JRS 65 (1975) 94–
97: “Legates and ‘Dioceses’” (within a larger study of assizes). St. Mitchell, “The 
Administration of Roman Asia from 133 BC to AD 250”, in W. Eck (Ed.), Lokale 
 Autonomie und römische Ordnungsmacht in den kaiserzeitlichen Provinzen vom 1. bis 
3. Jahrhundert (Munich 1999) 29: “the three legati of the proconsul certainly conduc-
ted assizes on their own behalf, and it may be that they took responsibility for certain 
dioeceses”. 

35 P. Thonemann notes (NC 168 [2008] 179) that in 17 BC in a list of twelve 
conventus of Asia, two take their names not from a city, but from a district, one of 
which being the conventus of the Hellespont. He argues that this district probably 
dates back to the creation of the province. It existed in 51/50 (Cic. Fam. 13. 53. 2). In 
imperial times Cyzicus was its administrative center. It is possible that in 17 the name 
of the city was avoided because it had fallen from grace during the years 20 to 15. For 
a different view see D. Merola, Autonomia Locale, Governo Imperiale (Bari 2001) 
159–162. The conventus of Asia have now been most fully discussed by J. Fournier, 
Entre tutelle Romaine et autonomie civique (Athens 2010) 41–98.

36 Propertius 1. 6. 19–20, the quotation is from Atkinson (n. 3) 313.
37 See the thorough discussion of B. E. Thomasson, Legatus. Beiträge zur römi-

schen Verwaltungsgeschichte (Stokholm 1991) 56–58, who points out that praequae-
storian legati are extremely rare. Assumptions that Tullus had been given “an indepen-
dent command” or that he was a propraetor (see the discussion of P. Heslin, “Virgil’s 
Georgics and the Dating of Propertius’ First Book”, JRS 100 [2010] 56 n. 7) are un-
warranted.



403Tullus, a Roman Noble, Resident of Cyzicus  

to the second or third century AD,38 occur Boulk£kioj 'Alšxandroj and 
Bou(l)k£kioj PÒllioj, obviously both Volcacii, two men possessing 
Roman citizenship. It can hardly be doubted that they inherited it and their 
Roman names from an ancestor who either had been freed by a Volcacius 
or had been awarded naturalization and had taken the name of the Roman 
who had been instrumental in helping him to the grant.39 This Roman 
nobilis was most likely either the governor of Asia in one of Augustus’ 
early years or his nephew Tullus. 

Additional Note

After the present paper was fi nished, I saw Peter Heslin’s study “Virgil’s 
Georgics and the Dating of Propertius’ First Book” in JRS 100 (2010) 54–
68. He attacks the general consensus that the fi rst book was published after 
the battle of Actium and argues for a date before it. He holds that certain 
passages do not refer to verses of Virgil’s Georgica, but that it was Virgil 
who reacted strongly to the publication of Propertius’ fi rst book. This, in 
his opinion, was written between the beginning of 33 BC and the middle 
of 32, “most probably in the early months of 33” (60–61). Octavian, he 
says, designated his consular colleague of 33 to be governor of Asia for the 
following year as “a deliberate provocation of Antony” (61). In so doing, 
he “need not have seriously imagined that Antony would suffer Volcacius 
to enter and take over Asia as governor” (60).

Heslin notes “that Poem 1. 6 does not refer to the proconsulship as a fait 
accompli belonging to the past; more likely, it has yet to begin. Tullus is 
still in Rome with Propertius and his trip to Asia is referred to repeatedly in 
the future tense (1. 6. 31–36)” (p. 56). It is true that Tullus is still in Rome, 
but the poet has not the slightest doubt that he will go and will go very 
soon. Propertius could not be certain of that in the beginning of 33 BC, 

38 BCH 14 (1890) 538 no. 3, lines 13 and 15 (Th. Reinach publishing a copy of 
Cyriacus), now E. Schwertheim, Unpublished manuscript “Namenlisten” (of Cyzicus), 
B 10. L. Robert has corrected a name in line 5 (RPh 55 [1929] 127 no. 8 = OMS 2 
[1093]), but neither he nor anyone else seems to have commented on the two Volcacii. 
I thank E. Schwertheim for permission to quote from his study.

39 Among many parallels there is the contemporary one of the peripatetic phi-
losopher Cratippus of Pergamon, who, as is known from Plutarch, Cicero 24, 7–8, 
received Roman citizenship from Caesar through the good offi ces of Marcus Tullius 
Cicero and was henceforth known as Marcus Tullius Cratippus (C. Habicht, IvP 3, Die 
Inschriften des Asklepieions [Berlin 1969] 164–165). A little earlier is the case of the 
poet Archias, who composed an epos celebrating the deeds of L. Licinius Lucullus 
and became a Roman citizen as A. Licinius Archias (R. Reitzenstein, “Archias”, RE 2 
[1895] 463–464). 



Christian Habicht 404

while Antony was in full control of the East, including the province of Asia. 
The poet also encourages Tullus, together with his uncle, the governor, “to 
restore to our allies the ancient rights they have forgotten” (1. 6. 19–20). That 
is to say: both men would have the task to bring about a new, lawful order 
to the province, an order that respects the rights previously disregarded, 
no doubt an allusion to unlawful rule that has just come to an end, the 
regime of Antony. For these reasons I continue to believe that the poem 
(and book One of Propertius) were in fact written after, not before, the 
defeat of Antony.40 

Christian Habicht
Princeton, New Jersey

Привлекая к уже известным свидетельствам элегию Prop. III, 22, автор уточ-
няет дату наместничества Луция Волкация Тулла в провинции Азия, а также 
обстоятельства жизни его племянника, адресата стихотворения Проперция.

40 I must leave it to others to decide, whether priority belongs to Virgil or to Prop-
ertius in passages that seem to relate to each other.



405Неопубликованный боспорский рельеф с изображением всадника  

Н. А. Павличенко 

НЕОПУБЛИКОВАННЫЙ БОСПОРСКИЙ РЕЛЬЕФ 
С ИЗОБРАЖЕНИЕМ ВСАДНИКА*

В 1981 г. на обращенном к маяку западном склоне плато, на котором 
располагался боспорский город Нимфей, для уточнения границ городи-
ща был разбит разведочный шурф.1 Материал, обнаруженный при вы-
борке грунта из шурфа, датируется первыми веками новой эры – крас-
ноглиняный светильник середины III в. н. э. с грубо выполненным на 
плечиках рельефным орнаментом в виде рубчиков (ГЭ № НФ.81.159),2 
фрагменты боспорских широкогорлых и светлоглиняных узкогор-
лых амфор, красноглиняной столовой керамики; присутствует также 
и небольшая примесь эллинистического материала – фрагмент клей-
ма [basi]lik» на боспорской керамиде середины III в. до н. э. (ГЭ 
№ НФ.81.84)3 и пантикапейская монета третьей четв. III в. до н. э. 
(ГЭ № НФ.81.227).4 В нижней части шурфа, на глубине 0.80 м, было 
открыто относящееся возможно к раннесредневековому времени 
(VIII–X вв.) детское погребение в каменном ящике. 

На глубине 0.75 м от дневной поверхности находился завал кам-
ней, в котором были найдены фрагменты зернотерок и разбросанные 
по всей площади шурфа фрагменты известняковой стелы с рельефом 
и частью надписи (ГЭ № НФ.81.231) (рис. 1). 

Судя по сколам, она была расколота либо еще в древности, либо 
в XIX в., например, при выборке камня местными жителями. Стела 
дошла до нас в обломках. Около 20 из них стыкуются, составляя левый 

*Автор выражает искреннюю признательность О. Ю. Соколовой (ОАМ Гос. 
Эрмитажа) за любезное разрешение опубликовать этот памятник и Е. В. Степа-
новой (Отдел археологии Восточной Европы и Сибири Гос. Эрмитажа) за обстоя-
тельную консультацию об использовании плеток скифами и греками.

1 Н. Л. Грач. Полевой отчет 1981 года Нимфейской археологической экспеди-
ции Государственного Эрмитажа (Л. 1981) 29–30 (Архив ОАМ ГЭ).

2 См., например, Т. М. Арсеньева. Светильники Танаиса (М. 1988) 45, 73 
табл. XIX. 2.

3 В. А. Анохин датирует такие клейма временем Перисада II – 283–245 гг. 
до н. э. – В. А. Анохин. История Боспора Киммерийского. прил. 3 Черепичные 
клейма Боспора (Киев 1999) 199 № 132.

4 Определение А. М. Гилевич, см. А. М. Гилевич. Описание монет из раско-
пок Нимфея в 1981 году // Полевой отчет 1981 года Нимфейской археологической 
экспедиции Государственного Эрмитажа (Л. 1981) 6.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Н. А. Павличенко 406

Рис. 1
1 – общий вид стелы № НФ.81.231
2 – надпись
3 – деталь рельефа (рука с плеткой) 
4 – фрагменты фронтона стелы❶

❷

❸

❹



407Неопубликованный боспорский рельеф с изображением всадника  

край рельефа и надписи. Сохранившаяся в. max – 0.75, в. min – 0.50, 
ш. max – 0.25, ш. min – 0.11, т. 0.12 м. Лицевая поверхность покрыта сло-
ем известняковой грунтовки, слой которой заметно увеличивается бли-
же к краю поля рельефа. Стела была увенчана рельефным фронтоном 
(сохранилось два не стыкующихся ни друг с другом, ни с остальны ми 
фрагментами обломка). На рельефе изображен скачущий всадник, об-
ращенный влево. В правой руке он держит плетку. Сохранились: голова 
всадника, правая рука с плеткой и правая стопа всадника, голова лоша-
ди с уздой, часть левой ноги лошади. Лицо и прическа всадника обби-
ты, голова лошади повреждена сколами. Надпись вырезана по линей-
кам под рельефом; в. б. 0.038–0.039, ш. б. 0.038 (альфа) – 0.017 (каппа).

В первой строке по всей видимости следует восстанавливать Mak£-
rioj, это имя появляется в боспорских надписях начиная с I в. н. э., за-
свидетельствовано оно и для других причерноморских полисов первых 
веков н. э.5 Во второй строке явно читается теофорное имя, произведен-
ное от имени одного из верховных богов боспорского пантеона. Из не-
скольких представленных в КБН вариантов – 'Apoll©j, 'ApollÒdwroj, 
'Apollof£nhj, 'Apollwn…dhj, 'Apollè-
nioj или 'ApÒllwn в качестве антропони-
ма6 – возможны три последних, но чаще 
всего встречается 'Apollènioj.

Несмотря на то, что сохранилась 
только левая часть плиты, представля-
ется, что следует восстанавливать одно 
имя с патронимиком – как на стеле Пе-
ригена сына Асклепиада (КБН-альбом 
№ 491) (рис. 2).

На ней также изображен всадник на 
скачущей влево лошади с плеткой в пра-
вой руке, но в отличие от нашего рель-
ефа, плетка изображена в фазе замаха, 
а не удара. Можно предположить, что и 
на нимфейской стеле всадник находился 
в центре поля рельефа, а надпись была 
расположена в две строки и, начинаясь 
прямо от левого края плиты, доходила до 
правого края.

Таким образом, можно предложить, 
например, следующий вариант восста-
новления:

5 LGPN IV s. v. Mak£rioj.
6 КБН s. v. 

Рис. 2. Пантикапейская 
стела КБН № 491



Н. А. Павличенко 408

Mak£ri[oj uƒÒj] vel Mak£ri[e uƒš] 
'Apo[l]lwn[…ou ca‹re]

 vel
Mak£ri[oj uƒÒj] vel Mak£ri[e uƒš] 
'Apo[l]lwn[…ou] 
 [ca‹re]7

Характер письма указывает на I в. н. э., вероятно на вторую поло-
вину столетия или на самое начало II в. н. э. В пользу такой датиров-
ки свидетельствует характерная для шрифта надписей этого времени 
форма омеги, не препятствует этому и альфа с ломаной гастой, каппа 
с расставленными косыми гастами, концы которых не доходят до кра-
ев вертикальной гасты, омикрон почти в габаритах строки, пи с гори-
зонтальной гастой, которая выступает над вертикальными.8 Аналогии 
такой форме букв можно найти в датированных надписях эпохи Реску-
порида II и Савромата I.9 

Для боспорских надгробных рельефов всадник, представлявший 
собой героизированное изображение умершего,10 является одним из 
типичных сюжетов,11 который наиболее часто встречается в I–II вв. 
н. э.12 Помимо изображений всадников на спокойно стоящем или иду-
щем коне существует малочисленная группа памятников, изобража-
ющих всадника на скачущем коне. На этих памятниках с небольши-
ми вариациями представлен всадник, скачущий вправо (реже влево) 
в развевающемся плаще.13 В КБН есть всего два рельефа, на которых, 
так же как и на нимфейском памятнике, всадник на скачущем коне 
держит плетку в правой поднятой руке – стела Перигена сына Аскле-
пиада (КБН-альбом № 491) и нижний рельеф двухярусной стелы Элия 
сына Мосхиона (КБН-альбом № 414) (рис. 3).

7 Необходимо отметить, что некий Макарий сын Аполлония уже известен 
в боспорской эпиграфике – из эпитафии КБН № 458. Издатели КБН полагают, 
что она происходит из Пантикапея, и датируют ее I в. н. э. Впрочем, так как над-
пись Керченскому музею была подарена, трудно с уверенностью говорить о ее 
пантикапейском происхождении.

8 А. И. Болтунова, Т. Н. Книпович. Очерк истории греческого лапидарного 
письма на Боспоре // НЭ III (1962) 10, 22, табл. III.

9 КБН-альбом № 42, 1021, 1045, 1047, 1118.
10 П. Д. Диатроптов. Культ героев в античном Северном Причерноморье 

(М. 2001) 61.
11 Л. И. Давыдова. Боспорские надгробные рельефы V в. до н. э. – III в. н. э. 

(Л. 1990) 18.
12 Н. Н. Бритова. Образ всадника на рельефах Фракии и Боспора // КСИИМК 

XXII (1948) 55; А. А. Масленников. Население Боспорского государства в первых 
веках н. э. (М. 1990) 135.

13 А. А. Масленников (Там же, 136) предполагал в свое время, что этот сюжет 
может быть “навеян влиянием фракийских рельефов”.



409Неопубликованный боспорский рельеф с изображением всадника  

Рис. 3. Пантикапейская стела КБН № 414

Рис. 4. Роспись сегмента IV. 2 расписного склепа 1900 г. 
(по книге: М. Ростовцев. Античная декоративная живопись на юге 

России. Атлас [СПб. 1913] табл. XCIII)



Н. А. Павличенко 410

Примеры изображений плеток можно найти, прежде всего, на 
 рельефах, представляющих всадника на стоящем или спокойно шага-
ющем коне, но на них правая рука всадника находится или у бедра 
или у шеи лошади, а ремень плетки или придерживается в руке вместе 
с кнутовищем (см., например, КБН-альбом № 313) или отпущен (см., 
например, КБН-альбом № 278). Гораздо более близкой аналогией яв-
ляется изображение всадника на стоящей лошади с плеткой в подня-
той правой руке на одной из стен расписного склепа 1900 г. (рис. 4).14 
Учитывая тот факт, что для человека, желающего подхлестнуть ло-
шадь, будет естественно отвести руку назад, к крупу лошади, возни-
кает вопрос – является ли изображение поднятой руки на нимфейском 
рельефе условным художественным приемом, или же мастер хотел 
изобразить боевую плеть в фазе замаха или удара.15 Малочисленность 
аналогий, равно как и плохая сохранность рельефа, пока что не позво-
ляют ответить на этот вопрос.

Н. А. Павличенко
Санкт-Петербургский институт истории РАН

The paper presents a fragmentary stele bearing a relief of a horseman galloping left 
and an inscription Mak£ri[oj uƒÒj] vel Mak£ri[e uƒš] 'Apo[l]lwn[…ou  ca‹re], 
whose right and left parts are missing, from the excavations of the Bosporan city 
of Nymphaeum in 1981. The script of the inscription allows dating the monument 
to the 1st century A. D. or to the beginning of the 2nd century A. D.

14 М. Ростовцев. Античная декоративная живопись на юге России I: Описа-
ние и исследование памятников (СПб. 1914) 380; Атлас (СПб. 1913) табл. XCIII.

15 Об употреблении греками плетей при верховой езде см., например, 
Дж. К. Андерсен. Древнегреческая конница (СПб. 2006) 126.



411Еще раз об эпитафии К. И. Мая  

Е. Ю. Басаргина, А. Л. Хосроев

ЕЩЕ РАЗ ОБ ЭПИТАФИИ К. И. МАЯ  

10 ноября 2010 г. (29 октября по старому стилю) на Смоленском люте-
ранском кладбище в Петербурге был открыт восстановленный памят-
ник педагогу Карлу Иоганну Маю (в русской традиции Карл Ивано-
вич, 1820–1895), директору частной школы на Васильевском острове, 
известной как “Гимназия и реальное училище Карла Мая”. 

Надгробный памятник был воссоздан по описаниям учеников Кар-
ла Ивановича, которые продолжали ухаживать за его могилой вплоть 
до таинственного исчезновения надгробия в конце 1940-х гг. Впервые 
обелиск из черного габбро был установлен 27 октября 1896 г., с эпи-
тафией на латинском и немецком языке. Текст надписи на памятнике 
Маю сохранился в собрании надгробных надписей кладбищ Санкт-
Петербурга в искаженном виде:

DUX FUIT AD LUCEM †MIATIS† QUAERENTIBUS ILLAM.
CARISSIMO MAGISTRO DISCIPULI.

SEIN WAHLSPRUCH WAR: “ERST AMO – DANN DOCEO”.1

Он был проводником к свету для <…> искавших этот (свет).
Дорогому учителю ученики.

Его девизом было: “Сперва люблю – потом учу”.

В последней, двуязычной, строке надписи воспроизведено изрече-
ние чешского просветителя Яна Амоса Коменского (1592–1670), ко-
торое Май сделал девизом своей школы. Именно так объяснил Карл 
Иванович свой главный педагогический принцип во время праздно-
вания двадцатипятилетия школы: “Я скажу словами Комения: сперва 
amo, а потом уже следует doceo. Вот мой девиз. По-моему, никому не 
следовало бы говорить doceo, если он в то же время с полным право 
не может сказать: amo!”2 Возможно, что в эпитафии передано лингви-
стическое своеобразие этого выступления, которое было памятно вос-
питанникам школы. 

1 В. И. Саитов (сост). Петербургский некрополь III (СПб. 1912) 7.
2 Двадцатипятилетие существования учебного заведения К. И. Мая в С.-Пе-

тербурге (СПб. 1882) 21.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Е. Ю. Басаргина, А. Л. Хосроев412

Педагогический идеализм К. Мая в сочетании с его редким бла-
годушием создал в школе неповторимую нравственную атмосферу, 
где главными ценностями были уважение к личности, пробуждение 
духовного мира ученика, раскрытие его природных возможностей во 
всей их полноте. Май, которого называли “добрым гением” школы, 
обладал силой обаяния хороших людей – одно его присутствие дей-
ствовало благотворно. Карл Иванович вложил в школу особый “май-
ский дух”, которым дорожили педагоги и ученики всех поколений. 
Неудивительно поэтому, что в школу шли учиться целыми семьями – 
Бенуа, Гриммы, Римские-Корсаковы, Семеновы-Тян-Шанские, Голи-
цыны и др.

На протяжении 40 лет К. И. Май задавал тон в гимназии и поддер-
живал в ней патриархальные порядки. По утрам он здоровался с каж-
дым учеником за руку. Если старшие делали это солидно,3 то малыши, 
протягивая руки, говорили: “Gutmorgen, Onkel Karl”.4 День его рожде-
ния 29 октября был традиционным гимназическим праздником с но-
выми спектаклями школьного театра. В одном из таких представле-
ний участвовали герольды со знаменами, на которых был изображен 
майский жук. С этого времени за воспитанниками школы утверди-
лось шутливое звание “майские жуки”, или “майцы”, и этим прозви-
щем, ставшим по выражению выпускника 1890 г. Д. В. Философова 
“официозным”, они очень гордились.5 Выпускники получали нагруд-
ный знак с изображением майского жука как символ принадлежности 
к семье, или “ордену” майцев. Имя Мая было у всех на устах, и оно 
обыгрывалось при каждом удобном случае. Школьный литературный 
журнал назывался “Майский сборник”; взошедшее над школой “май-
ское солнце” воспевали поэты… 

В день похорон К. И. Мая (22 марта 1895 г.) ученики и педагоги, 
стараясь достойно почтить своего учителя, всю дорогу несли его гроб 
на руках: из гимназии на Васильевском острове в Шведскую церковь 
на Малой Конюшенной улице, где прошло отпевание, а оттуда – на 
Смоленское кладбище.6

3 Хотя и называли его между собой “Карлуша”: А. Н. Бенуа. Мои воспомина-
ния I (М. 1993) 475.

4 Д. В. Философов. “Майские жуки”. Цит по: Н. В. Благово. Школа на 
 Васильевском острове: Историческая хроника. Ч. 1. Гимназия и реальное учи-
лище Карла Мая в Санкт-Петербурге. 1856–191. Отв. ред. Р. М. Юсупов (СПб. 
2005) 361.

5 Сам Философов ([см. выше] 363) свои воспоминания о гимназии так и под-
писал: Майский жук.

6 Отчет о состоянии гимназии и реального училища К. Мая в 1894/95 году 
(СПб. 1896) 2. 



413Еще раз об эпитафии К. И. Мая  

Благодарные ученики выразили глубокое почтение Карлу Ивано-
вичу латинским гекзаметром:7

DUX FUIT AD LUCEM †MIATIS† QUAERENTIBUS ILLAM

На ошибку, вкравшуюся в первую строку надписи, впервые обра-
тили внимание Д. Кулешова и В. В. Зельченко, которые в 2003 г. подго-
товили о ней материал, обогатив коллекцию латинских надписей в Пе-
тербурге, которую по крупицам собирали преподаватели и ученики 
Классической гимназии (школа № 610). Свою находку авторы опубли-
ковали на страницах школьного журнала Абарис.8

Признавая, что “восстановление текста может быть только гада-
тельным”, авторы предложили в качестве одного из возможных ва-
риантов исправления текста – конъектуру MULTIS (“Он был вождем 
к свету для многих, искавших его”). Предложенное исправление при-
няла О. В. Бударагина и поместила его в свою книгу, представля-
ющую собой корпус всего новолатинского эпиграфического наследия 
в Петербурге.9

В 2010 г. конъектуру Кулешовой – Зельченко приняли на вооруже-
ние создатели нового памятника К. Маю и уже резцом закрепили это 
гипотетическое исправление – редкий случай безоговорочного дове-
рия авторитету филологов!

В настоящее время надпись на памятнике К. И. Маю имеет такой 
вид:

DUX FUIT AD LUCEM MULTIS
       QUAERENTIBUS ILLAM.

CARISSIMO MAGISTRO DISCIPULI.
SEIN WAHLSPRUCH WAR:

“ERST AMO – DANN DOCEO”
Karl Iogann

MAY
geb. 1820 Oktober 29
gest. 1895 März 20

7 Досадным недоразумением можно назвать сообщение Н. В. Благово о над-
гробной надписи К. И. Мая: Благово (см. прим. 4) 56. Хотя Благово не называет 
своих источников, очевидно, что он опирался не на сообщение Саитова, а на за-
метку “К биографии К. И. Мая”, помещенную в книге: Пятидесятилетие школы 
К. И. Мая. 1856–1906 (СПб. 1907) 83. 

8 Д. Кулешова. “Латинские надписи в Петербурге” // Абарис 4 (2003) 39.
9 О. В. Бударагина. Латинские надписи в Петербурге (СПб. 2010) 98.



Е. Ю. Басаргина, А. Л. Хосроев414

Восстановленное и увековеченное ныне слово MULTIS вызывает, 
однако, сомнения по некоторым соображениям. Прежде всего, воз-
никает вопрос: почему multis, а не omnibus? Что же “искали” тогда 
остальные, не оказавшиеся в числе этих multi? 

Очевидно, что дух и лексика этого стиха отсылают нас к библей-
ской традиции. По всей видимости, он является парафразом Исаии 
42:16: “et ducam caecos in via quam nesciunt, in semitis quas ignoraverunt 
ambulare eos faciam, ponam tenebras coram eis in lucem…”.10 Соглас-
но той же традиции, “стремящиеся к свету” – это всегда “немногие”, 
“избранные” (pauci, electi),11 которые противопоставляются “многим” 
(multi).12

Едва ли можно сомневаться в том, что ученики Мая знали эту 
 традицию, и поэтому вряд ли бы согласились быть причисленны-
ми к этим “многим”.13 Напротив, есть немало свидетельств тому, 
что они чувствовали себя избранниками, счастливым исключением 
среди  прочих своих сверстников (вполне в духе евангельского рече-
ния: “multi enim sunt vocati, pauci vero electi” [Мф 22:14]), вынуж-
ден ных  томиться в стенах казенных гимназий. Так, по воспомина-
ниям Д. В. Философова, гимназия Мая была “каким-то государством 
в госу дарстве, таинственным островом, отделенным бесконечным 
океаном от казенщины”. 

Более вероятным поэтому представляется следующее: MIATIS 
возникло (в печатном варианте) вследствие метатезы из первоначаль-
ного MAITIS (на надгробии), и эта ошибка (опечатка?) объясняется 
тем, что обе формы слова в равной степени были непонятны редакто-
ру Петербургского некрополя. Между тем, имя К. И. Мая в латинизи-
рованном виде встречается, в том числе и в форме вокатива, в стихах, 
написанных по случаю 25-летия школы: 

Salve luce Tibi festa, carissime MAÏ,
Qua dux lustra scholae quinque peracta vides!14

10 Ср. также (хотя и в ином контексте): “…ducem esse caecorum, lumen eorum, 
qui in tenebris sunt” (Римл 2:19). 

11 Не забудем и то, что по сравнению с государственными гимназиями число 
учеников в школе было невелико: 10 человек при открытии в 1856 г. и (всего) 134 
человека в 1890 г. 

12 См., например, Мф 7:13–14, где только pauci (Ñl…goi) находят (inveniunt, 
e„sˆn oƒ eØr…skontej) истину, а multi (pollo…) обречены на погибель.

13 Ср. сугубо отрицательные коннотации, стоящие за этим понятием в ново-
заветных текстах: “legio nomen mihi est quia multi sumus” (Мк 5:9).

14 Двадцатипятилетие… (см. прим. 2) 36.



415Еще раз об эпитафии К. И. Мая  

Таким образом, за восстановленной формой MAITIS (dat. plur.; име-
лось в виду чтение с синизесой, чтобы не нарушить гекзаметра) скры-
вается исходная форма MAĪTAE, т. е. самоназвание учеников гимназии 
(“майцы”). Принадлежность к сообществу единомышленников, возво-
дящих свое происхождение к основателю, могла оформляться в грече-
ском языке, среди прочих вариантов,15 при помощи суффикса -…t(hj) 
(латинизированная форма – -ita), например: NikÒlaoj > Nikola�thj /
Nikola�̑tai (= Nicolaita / Nicolaitae) и т. п. На собственно латинской 
почве образования с -ita продолжали оставаться продуктивными. До-
статочно вспомнить название членов “Ордена Иисуса” (Societas Jesu) 
Iesuitae.16 Можно думать, что именно этот или подобный этому пример 
и послужил моделью для “майцев”, безусловно, считавшими себя “чле-
нами ордена Мая”. В поэтическом тексте они назвали себя MAITAE 
(кажется, единственный способ передать “майцы” по-латыни), в офи-
циальной же его части подписались как DISCIPULI. 

То, что за искаженным словом скрывается понятие “принадле-
жащие к школе Мая” в широком значении (это могли быть не толь-
ко ученики, но и учителя и воспитатели), косвенно поддерживает и 
речь, произнесенная при открытии памятника учителем древних язы-
ков Ф. И. Виндом, который, используя библейскую символику света, 
развил надпись на памятнике: Карл Иванович был путеводителем для 
учеников в их развитии и примером для учителей; для всех них он был 
светом.17

Deutero-Gavrilitae zum 23. Mai: 

Е. Ю. Басаргина
Санкт-Петербургский филиал Архива РАН

А. Л. Хосроев
Институт восточных рукописей РАН 

15 Ср., например, слова на -ikÒj (Pl£twn > platonikÒj), на -ianÒj (лат. -ianus: 
CristÒj > cristianÒj) и т. д. 

16 Первоначально не самоназвание, хотя уже вскоре после основания ордена 
охотно использовалось (и используется) его членами. 

17 “Dux fuit ad lucem. Ein Führer zum Licht ist er gewesen den Schülern <…> 
Durch nicht den Schülern nur ist er ein Führer zum Licht, auch den Lehrern <…> Aber 
nicht nur Führer war er zum Licht, von ihm selbst kam Licht”: Отчет о состоянии 
гимназии и реального училища К. Мая в 1896–97 году (СПб. 1898) 23.



Е. Ю. Басаргина, А. Л. Хосроев416

Die Bemerkung behandelt ein lateinisches Epitaph für Karl May, den Direktor 
eines Petersburger Privatgymnasiums (1820–1895): “dux fuit ad lucem †miatis† 
quaerentibus illam”. Der Grabstein selbst ist schon lange verschwunden, und der 
Text ist in einer verderbten Form nur in einer Sammlung St. Petersburger Epitaphe 
erhalten. Hier wird vorgeschlagen, Maitis (Nom. Pl. Maitae) anstatt Miatis zu lesen 
und in diesem Wort die Selbstbenennung der zu der von Karl May gegründeten 
Schule gehörenden Personen zu sehen.



419Соображения о мессианстве   

Исидор Левин

СООБРАЖЕНИЯ О МЕССИАНСТВЕ 
БИБЛЕЙСКОМ, ИУДЕЙСКОМ, 

ХРИСТИАНСКОМ И СЕКУЛЯРНОМ
(в частности, о России)

Речь в честь юбиляра, заслуженного вдохновителя 
и главы классических штудий в Санкт-Петербурге, 
моего старого, испытанного друга 
Александра Константиновича Гаврилова

Археологи Финкельштейн и Зильберман, авторы книги “Давид и Со-
ломон”, недавно обратили внимание1 на сходство вооружения и бое-
вой ситуации в поэмах Гомера (ср. Il. ХIХ, 153; 369–385 Il. ХVIII, 480; 
608–612) с рассказами Библии (1Цар. 17; 2Цар. 21:19); ср. поединок 
Париса и Менелая (Il. III, 21 сл.), а также схватку между Гектором и 
Аяксом (Il. VII, 206 сл.); ср., с одной стороны, описание сражения пи-
лосского царя Нестора, и с другой – предание о поединке Голиафа, 
грозно вооруженного лидийца, одетого в железный панцирь микен-
ского производства с эгейского приморья, но воюющего наемником 
на стороне родственных гатских филистимян (имя великана Голиаф 
(Голиат), вероятно, восходит к Алиатту, царю Лидии, правнуку Гига), 
против юноши Давида из иудейского поселка Бейт-Лехем. Исход этой 
дуэли двух неравных “представителей” враждебных сторон разумно 
решил сосуществование соседей. Грозный великан Голиаф был по-
бежден (разумеется, с Божьей помощью) пастушком Давидом, который 
ходом истории стал царем Израиля.

Финкельштейн и Зильберман поставили своей целью объяснить, 
каким путем и почему сложился в VII в. до н. э. образ Давида. Для это-
го они по-новому осветили использованный многими писателями и 
учеными материал, ибо эти библейские персонажи были теснейше 
связаны с универсальным “мессианским” общественным движением. 
Это позволяет осмыслить место, время, историко-социальную среду, 
породившую еще ныне не угасшие чаяния и ожидания пришествия 
в “конце времен” Мессии, некоего спасителя мира.

1 I. Finkelstein, N. A. Silberman. David and Solomon: In Search of the Bible’s 
 Sacred Kings and the Roots of the Western Tradition (New York 2006) 198.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Исидор Левин420

Эта вера бытует уже около 3000 лет в разных воплощениях, вклю-
чая национальные, классовые, массовые культы личностей подлинно 
исторических политических вождей, вплоть до нашего времени в Рос-
сии… Этим фактом объясняется мой выбор темы для небольшого  вклада 
в сборник в честь ведущего петербургского исследователя греко-рим-
ской античности, изучавшего языки Библии, Александра Константи-
новича Гаврилова, синкретическое имя которого подсказывает направ-
ление моей речи.

Иудейская, христианская и исламская рецепция идеализирован-
ных образов царей Давида и Соломона получила, вслед за изустной 
традицией, разнообразные художественные воплощения в европей-
ской словесности и иконографии.

Слово “мессия” восходит к библейскому слову “машиах”, указывая 
на древнееврейский обряд уважительного помазания миром (маслом) 
в знак избрания. Соответствующее греческое слово “христос” (пома-
занник) превратилось у христиан в имя собственное раввина  Иисуса 
из Назарета в начале новой эры. Впервые обряд “миропомазания” упо-
мянут в рассказе о посвящении первым царем Израиля Саула, который 
был помазан рукой судьи и пророка Самуила (Суд. 9:8; 1Цар., 34, 39). 
Этот титул как Божья награда воспет в псалмах. Давид стал вообще 
архетипом “Царя” (Ис. 11:1–5), см. библейское резюме его жизни. Ред-
кое звание помазанника было присвоено (см. книгу Ис. II 45:1) пер-
сидскому царю Киру. В дальнейшем термин “мессия” употреблялся 
в различных значениях у ранних библейских пророков (Иер. 23:5; 
33:14–18; Иез. 17:22 сл.; 34:22–25; 37:22–25), а затем у поздних (после-
пленных) пророков (Аг. 2:20–23; Зах. 4:1–6; 6:9–15). Пророческое по-
нимание “мессии” завершается обожествлением предвечного царя 
 Давида, его династии, как будущего всемирного владыки.

* * *
Рассказы о приключениях и о воцарении Давида как преемника Са-
ула – это историзованный фольклор, составляющий “особый источ-
ник Библии”, вошедший в так называемое “Второзаконие или V кни-
гу Моисея” (Девторономий), а также в повествования из трех книг 
Царств,2 датируемых 639–609 гг. до н. э. Это период расцвета и грече-
ской словесности. Каноническая редакция библейских сюжетов завер-
шилась уже спустя 300 лет после смерти исторического Давида. Сами 
же события, рассказанные реалистически, даже натуралистически, как 
быль, относят к X в. до н. э. Промежуточного времени было достаточ-
но, чтобы сложились некоторые “легенды” о Давиде, но не на террито-
рии его малой вотчины, Иуды, а в царстве его соперников из династии 

2 Finkelstein, Silberman (прим. 1) 19.



421Соображения о мессианстве   

Омридов, в гораздо большем государстве Израиль. Достоверными в ос-
новном считаются следующие тексты о Давиде: 1Цар. 16:14 – 2Цар. 5; 
о Соломоне: 2Цар. 9:9–20; 3Цар. 3–11.

Точных данных о времени царствования Давида и Соломона нет, 
что соблазняет предвзятых сочинителей полностью отрицать их ре-
альное существование. Предполагаемые даты жизни Давида – 1010–
970, а Соломона – 970–931 гг. до н. э. Строго историческая достовер-
ность этих дат сомнительна, хотя повествования написаны “реалисти-
чески”, как бы с точки зрения очевидца. В этом их художественная 
прелесть. То, что рассказано об этих персонажах в Библии, – это лишь 
начало “исторической саги”, представляющей собою уже некий весьма 
зрелый литературный жанр. Ничего подобного в мировой словесности 
этого времени нет. Описанные сведения подвергались обработке мно-
го лет спустя после кончины этих царей.

Текстами о воцарении Давида рекомендую начать знакомство с 
Биб лией вообще. Можно предположить, что именно повесть о Давиде 
и Соломоне повлияла на возникновение подобного жанра у читателей 
греко-иудейской Септуагинты, далее – славянского перевода и за-
тем – в литературе разных языков Евразии.

Хотя тексты о Давиде и Соломоне подверглись значительной об-
работке, они содержат все же нечто достоверное, хотя, как утвержда-
ют Финкельштейн и др.,3 библейские персонажи имеют мало общего 
с современными данными науки, поскольку являются созданиями 
словесности.

Это значит, что образы царей Давида и Соломона давно пора счи-
тать литературным домыслом; следовательно, они неминуемо отража-
ют всего лишь чаяния и ожидания людей своего времени. В этом их 
большая историческая ценность. Правововерные читатели с этим ве-
роятно не согласятся, ибо для них все написанное в Библии вот уже 
свыше 2000 лет почитается сущей правдой, что важно учесть.

* * *
Есть много указаний на то, что некий Элханан, по кличке Давид (= лю-
бимчик) был исконно главарем шайки разбойников, которые грабили 
зажиточное население разных племен без разбора. В египетских ис-
точниках люди вроде Давида именовались нелестным словом “апиру”, 
из которого будто бы появилось слово “еврей”. Вскоре их главарь, “ка-
зачий атаман”, стал царем – преемником Саула, правившего недолго 
(1030–1010 гг. до н. э.). Завоеванное Давидом горное село “Иеруса-
лим” постепенно стало внеплеменной столицей небольшого, объеди-
ненного им, царства земель Иуды и Израиля. Описание величия этого 

3 Ibid., 27.



Исидор Левин422

града (который получил себе двойника, побратима в “небесах”) никак 
не подтверждается археологически.

После смерти Давида по его воле воцарился Соломон, сын Давида 
от поздней любовницы Бат-Шева, жены офицера – наемника Урии. 
Прежде всего Соломону пришлось избавиться от претендентов на пре-
стол со стороны его старших братьев, сыновей Давидова гарема. Со-
ломон поступил с ними столь же беспощадно, как его отец расправил-
ся с законными наследниками первого царя Саула.

Вскоре после смерти Соломона в стране произошел раскол. На 
большей части царства образовалось отделившееся от Давидовой 
Иуды, процветающее государство Израиль. Эту родственную страну 
сочинители Библии, пророки, опорочили, указывая в летописях, что 
израильские цари не были угодны в очах Бога, ибо творили то, что не 
нравилось Яхве. Между тем на землях остальной, южной, части Дави-
дова государства осталась небольшая гористая Иуда, которой правили 
более богоугодные цари династии Давида.

Израиль был покорен Ассирией в 722 г. до н. э. Большая часть насе-
ления, впоследствии так называемые “десять колен” (племен), были 
угнаны в плен, где, смешавшись с местными жителями, исчезли. А на 
израильских землях устроились чужие переселенцы. Племенное разде-
ление населения угасло. Это обусловило появление иного летописания.

Некоторые представители израильской элиты, будучи яхвистами, 
переселились в Иерусалим, перейдя в подданство Давидидов. Падение 
Израиля вызвало необходимость коренных перемен, в частности, куль-
товой реформы – как на территории бывшего Израиля, так и в Иуде.

При царе Хизкии (715–687 г. до н. э.) были упразднены элементы 
“идолопоклонства” – многобожия соседних культов, которые практи-
ковались и в Иуде еще со времен Соломона. Насильно была проведена 
централизация культа Яхве в Иерусалиме. Питание мясом стало обря-
довым священнодействием в Храме. Таким образом, жрецы в роли 
резников и мясников укрепили свое благополучие, сделавшись кор-
мильцами (прежде всего царской семьи), и вообще утвердили свой 
элитарный статус среди приносящих личные жертвы Богу.

Бесполезное всесожжение животных без остатка (по-гречески это 
называлось “холокост”), вероятно, вызывало особый трепет сожале-
ния и надежды. Священники иерусалимской касты “когенов”, провоз-
гласив себя потомками придуманного ими Аарона, якобы старшего 
брата Моисея, подчинили Иерусалимскому центру провинциальных 
левитов – жрецов, почитаемых как прямые потомки (возможно, егип-
тянина) Моисея. Их храмы по приказу Хизкии, царя-реформатора, и его 
наследника разрушались, а жрецов-левитов переселяли в столицу. Бу-
дучи образованными людьми, левиты занимались сочинением и реви-
зией священных писаний, воспитанием населения в духе монотеизма. 



423Соображения о мессианстве   

В Иерусалимском храме левиты сопровождали службу хором песно-
пений и выполняли другие поручения “когенов-ааронитов”.

Израильтяне и иудеи исповедовали единобожие, яхвизм. Они, буду-
чи подвластными данниками, принимали участие в мятежах и коали-
циях против верховной власти Ассирии, а позже против ее наследницы, 
окрепшей Вавилонской империи. Этим они вызывали недовольство 
мощных соседей. То была опасная угроза. Политика очищения от со-
седних культов стала оскорбительным вызовом для ассирийцев и вави-
лонян. Реформирование собственного народного культа не могла не 
вызывать протеста среди всегда консервативного населения. Потому 
усилия реформаторов ослабли уже при наследниках царя Хизкии.

В 622 г., вероятно при ремонте, обнаружился в Храме свиток 
“Торы”, т. е. некоего законодательства. Тогда еще юный царь Иосия 
обратился к пророчице (!), прося ее разъяснить значение находки. Вла-
сти, руководствуясь этим (как казалось, подлинным) старинным доку-
ментом, стали проводить в стране чистку. Были разрушены храмы, 
между прочим, в чтимом древнем Бейт Эл (близ Иерусалима), где не-
когда израильтяне, восставшие против Иуды, во главе с Иеровоамом 
(930 г. до н. э.) установили алтарь как всеизраильскую святыню.

Тем временем окрепли Вавилон и Египет. Иуде в условиях разго-
ревшейся вражды и соперничества между ними пришлось подчи-
ниться верховной власти Вавилона. Навуходоносор, могущественный 
вавилонский царь, войной покорил наследственное государство Дави-
довой династии, ориентировавшейся на его соперника – Египет. Наву-
ходоносор взял в плен потомка Давида вместе с иудейской элитой и 
сослал их в Вавилон, предварительно же ограбил и сжег Храм в Иеру-
салиме в 587 г. до н. э. После падения Израиля, покоренного Ассирией, 
вавилонская оккупация Иуды была великой катастрофой. Наступил 
закат государственности иудеев-яхвистов на их же родине.

Это были, вероятно, первые в истории массовые ссылки в плен как 
государственная политическая акция возмездия за непокорность (но 
никак не религиозный или племенной “геноцид”, как это изображалось 
задним числом в литературе).

Пленная элита сосредоточила свои усилия на оформлении пись-
менного наследия. Тогда это был еще редкий исторический факт из 
жизни народа в плену, в ссылке.

Показательно, что высокопоэтические произведения, именуемые 
“Плачем” (“кина”), начинаются (как и в русских плачах) риториче-
ским вопросом: Как могло совершиться такое унижение? Почему так 
горестно одиноко сидит, подобно вдове, от которой все отвернулись, 
некогда гордый город на холме Сион?..

Плачи эти были приписаны пророку Иеремии, тщетно прорицавше-
му карательную экспедицию Навуходоносора, желая ее предотвратить.



Исидор Левин424

В плену началась спокойная эпоха библейского сочинительства… 
Прошлое было переосмыслено, изменилось отношение к своим былым 
царям. Желая воскресить в памяти образы предков, “родоначальни-
ков”, обращались к рассказам о царях, Давиде и Соломоне, преданиям 
о Моисее и чудесном Исходе из Египта (который не мог быть таким, 
как об этом написано в Библии). Задумывались неминуемо о причинах 
катастрофы. Жаждали прояснить взаимные отношения бога Яхве с на-
родом, с человеком, в прошлом ради будущего. Это и есть, выражаясь 
академически-учено, богословие и / или философия истории.

Естественно, тлела надежда на освобождение из плена, вероятно, 
и на возвращение на родину, заставляя вспоминать о великих заслугах 
набожного (уже бессмертного!) царя Давида, который не бросит же 
свой народ в беде. Это напоминание, повторявшееся в праздничных 
молитвах, и есть исток будущего “мессианизма”.

* * *
В это время невозможно было исполнять богослужение привычным на 
Востоке образом – приношением животных в жертву Богу, т. е. корм-
лением Яхве в священном Соломоновом Храме, который “за грехи 
наши великие был разрушен и народ оказался в изгнании, далеко от 
земли нашей” (так, в разных вариациях, торжественно гласит в сина-
гогах молитва – признание вины, покаяние). Поэтому набожные иудеи-
яхвисты стали на чужбине молиться без жреческих посредников, ин-
дивидуально, выражая безусловную благодарность Богу за все, в том 
числе и за наказания, словами псалмов, как это практикуется mutatis 
mutandis и поныне в синагогах и церквях.

В эту знаменательную пору, используя некоторые письменные до-
кументы, сложилась “допленная”, “девтерономистская” часть Библии, 
в странах, романтически-идеологически называемых, в духе новой 
обстановки, “диаспорой” (“рассеяние”).

Эти “энтелехийно-эсхатологические” идеи, их мутации, витающие 
между воображаемым прошлым и ожидаемым “мессианским буду-
щем”, укоренились в эзотерическом менталитете иудеев, чающих, как 
и христиане, впрочем, как и часть мусульман, пришествия Мессии и 
воскрешения мертвых.

Важнейшей ключевой личностью этой судьбоносной эпохи плена 
был (нелюбимый при жизни, зато обожаемый посмертно) Иеремия, 
отпрыск древней жреческой семьи (Теологическое значение Иеремии 
раскрыл мне мой учитель и друг, профессор Уку Мазинг, с которым по-
знакомился в Тарту и беседовал наш юбиляр Александр Гаврилов. Ве-
сомый вклад Иеремии исследовал американский библеист Р. Э. Фрид-
ман в своей книге “Кто написал Библию?” [1987],4 русский перевод 

4 R. E. Friedman. Who Wrote the Bible? (San Francisco 1987).



425Соображения о мессианстве   

которой был бы полезен как средство от поверхностных и клерикали-
зации, и безбожия).

Иеремия, этот величайший из библейских пророков, был соавто-
ром последней части Пятикнижия, приписанного Моисею. У левитов 
в храме города Шило, разрушенного по приказу царя-реформатора, 
имелись тексты, повествовавшие о прибытии израильтян в страну, 
об “Исусе Навине”, о “судьях”, о Деборе, Гидеоне, Самсоне, а также 
другие предания, вошедшие в две книги пророка Самуила (= 1, 2Цар.), 
в том числе – о помазании Самуилом Саула на царство и о воцарении 
Давида. В этом замечательном своде, памятнике древнееврейского 
языка, оказалось и пророчество Натана о том, что династия царя Да-
вида будет царствовать вечно – важный элемент эсхатологии (= учение 
о крайнем будущем верующего сообщества) в стиле аналогичных про-
рицаний “ясновидцев будущего” в прошлом.

Когда Вавилон был покорен иранцами, персидский царь Кир (550–
540 гг. до н. э.) великодушно дозволил потомкам иудейских пленников 
вернуться на их родину, в Иерусалим. Тогда-то пророк Исайя (“Вто-
рой”, автор канонической книги Исайи с 40-ой главы) назвал Кира 
именем “Машиах”, (= Мессия) сиречь “помазанником” и освободите-
лем от плена, вещая “эсхатологически” о лучшем, впрочем, недале-
ком, будущем. Это был зародыш “светского”, не потустороннего, а еще 
“земного” мессианства.

Возможностью репатриации воспользовались отнюдь не все плен-
ные. Многие обустроились в Вавилонии и сочетались семейными 
узами с местным населением. Духовные вожди, жрецы, требовали 
оставить неиудейских жен, убеждали мужей отправиться в Иеруса-
лим, говоря словами Исайи Второго “глас вопит, проложите путь чрез 
пустыню” (А не глас “вопиющий в пустыне”, т. е. напрасно; смысл за-
висит от места запятой, цезуры). Едва ли этому зову последовали все 
пленники…

Персидские власти назначили управляющими иудеев ученого пи-
саря, книжника Эзру и администратора Нехемью. Их записки содер-
жатся в разделе “Писаний” (“кътубим”) Библии. Репатрианты присту-
пили к строительству “Второго Храма”, на средства, полученные от 
персидской казны. Иранские завоеватели Ханаана выделили иудеям-
яхвистам (исповедующим, как они сами, “небесную мировую” рели-
гию) автономную область Егуд (Иудею) со столицей Иерусалим. По-
следний потомок Давидовой династии Зърубавел отказался от царства, 
но как знатное лицо участвовал в строительстве Второго Храма, освя-
щенного около 516 г. до н. э. Наследник престола Давида предпочел 
служить где-то сатрапом.

В начале V в. до н. э. Давидова династия угасла окончательно. Но 
сложились обычные на Востоке “легенды” о том, что потомок дина-



Исидор Левин426

стии жив и дожидается своего часа на небе, чтобы явиться и сесть на 
царский престол, собрав всех иудеев воедино и вернув их на родину.

Началась мирная “персидская”, благоприятная эра Второго Храма. 
Персидские власти были расположены к иудейскому вероисповеда-
нию, как и к их смиренному поведению. Соответственно этому на-
строению было отредактировано “священное писание” в новом, угод-
ном властям, “послепленном” духе.

Так, например, из Шестикнижия была отделена книга Исуса На-
вина, якобы продолжателя “Священной войны” (по-арабски “джихад”) 
за истребление населения ханаанской земли, обетованной Богом Яхве 
патриарху Аврааму, провозглашенному задним числом родоначальни-
ком народонаселения Давидова царства. Этим сочинением “Яхвиста” 
отдельные “колена Израилевы” через эпонимов (якобы предков) этих 
групп людей, т. е. сыновей Иакова (якобы внука Авраама) и его внуков 
(т. е. сыновей Иосифа, рожденных, разумеется, в Египте) были “по-
роднены” между собой, возведены к трем поколениям одной большой 
семьи.

Это стало судьбоносной догматической конструкцией, гениальной 
фикцией. Автором этой истинно библейской концепции и был ано-
нимный “Яхвист”, литературно “родивший” еврейский народ, одарив 
своих современников, как и будущих “безродных космополитов”, по-
четным метрическим свидетельством.

Историческая повесть Яхвиста – это несущий хребет Библии как 
сводного литературного (!) памятника.

Писарь Эзра, будучи на службе у персов, удалил из Шестикнижия 
только одну часть – книгу Исуса Навина, сохранив Пятикнижие как 
священное небесное писание, содержащее “космополитические, гло-
бальные” сведения о сотворении Вселенной, а также этические законы 
Моисея.

Кстати, языком канцелярий персидских властей стал не их родной 
(индоевропейский) язык, а чужой арамейский, семитский, родствен-
ный младшему языку иудейской Библии, которая дважды переводи-
лась на арамейский язык, надолго ставший на Ближнем Востоке между-
народным. Семитский алфавит был основой греческой азбуки.

Вокруг Эзры, человека жреческого происхождения, и Храма обра-
зовалась теократия, действовавшая по “небесным” святым законам 
Моисеевым. Практически народом правила элита, образованные свя-
щенники.

Элиту иудеев составили еще в плену ученые жрецы, книжники, ко-
гены и левиты в должности персонала Храма. Они же исполняли обя-
занности светской судебной административной власти вместо наслед-
ственной царской и принимали на хранение от соседей (наподобие 
банка) разные ценности. Новый Храм служил центром власти и потому 



427Соображения о мессианстве   

был укреплен и хорошо охраняем от набегов бандитов. Сбором и рас-
пределением налогов ведал первосвященник, который считался выс-
шим авторитетом в делах священного писания и вероучения.

Первосвященник принимал участие в сочинении летописей (Хро-
ник). Название этих двух книг осталось в русской Библии (вероятно, 
из набожности) без перевода. Они озаглавлены словом Паралипоме-
нон (“пропущенные части”). Паралипоменон как единая хроника со-
бытий был составлен в 539 г. до н. э., т. е. почти через 300 лет после так 
называемого Девтерономистского исторического свода, ради актуа-
лизации памяти о прошлом. Летописи были основаны на дошедших 
более ранних сводах исторических сведений. В Паралипоменоне вид-
ную роль играют Давид и Соломон. В кругу сочинителей летописей 
проводилось редактирование и дополнение содержащихся в Библии 
письменных источников.

Знаменательны некоторые отличия Паралипоменона по сравнению 
с первоисточником. В описаниях Давида и Соломона царский двор и 
поведение персонажей носят не иудейский, а скорее имперский персид-
ский характер, отличный от ханаанского фона в книгах Царств. Нет 
сле дов неблаговидной истории Давида с Бат-Шевой; опущено редак-
тором восстание Давидова сына Авсалома. Ничего не сообщается в 
Паралипоменоне о терпимости Соломона или даже об участии в чуже-
земных культах его жен. Но зато есть восхваление Давида – благослов-
ление династии устами пророка Натана – его династия будет царство-
вать вечно.

Самая идея восстановления царства “Давида” еще отсутствует. Ду-
ховным спасением для жителей Егуда мыслится их набожность, кото-
рая сводится к исполнению ими обрядов. Давид представлен задним 
числом как строитель и даже архитектор Храма, который был воздвиг-
нут на самом деле по приказу и средствами его сына Соломона. Храм 
был построен финикийцами по образцу их храмов. Самая затея посе-
лить Яхве в доме – пусть даже в хоромах – была раньше кощунствен-
ной и чуждой менталитету пастухов, кочевников степей.

По содержанию летописные хроники доведены вплоть до самого на-
чала “эллинизма” в 300 гг. до н. э. Автономная область под властью пер-
сов Егуд была мирно занята Александром Македонским в 332 г. до н. э.

* * *
Давид и Соломон в позднейших документах предстают блюстите-
лями яхвизма (1Пар. 13:8–12). Подлинными носителями правове-
рия признавались не народы, а их наставники: священники и левиты. 
 Давид предстает главой, образцом Божьего, правоверного народа в 
Иерусалиме. Лишь они считались потомками и продолжателями ях-
визма Моисея.



Исидор Левин428

Потому-то сочинение и исполнение песнопений (псалмов) припи-
сывалось Давиду (его атрибут на иконах – лира. В книгах Царств рас-
сказывалось, что Давид развлекал царя Саула пением, когда тот был 
“не в духе”). Сочинителем притчей, молитв и эротических песен, ко-
торые стали истолковывать набожно, т. е. без эротики, “символиче-
ски”, почитался Соломон. Вероятно эти послепленные сочинения, 
гимны, прежде чем стать литургическими, бытовали среди просто-
народья. Музыкальные же инструменты, упоминаемые в псалмах, 
нашли надлежащее место в культе иудейского Храма.

Уже в греческих переводах Библии заметен налет философии 
 античности (Септуагинта не восходит к масоретскому канониче-
скому изводу еврейского текста Библии III в. до н. э.). А его коммен-
тирующие арамейские переводы еще больше отклоняются местами 
от традиционной эксегезы. В книге Премудростей Соломоновых, на-
пример, иудейский царь восхваляет “софию” (мудрость) в облике 
женщины.

Под властью греков произошла перемена в характере иудейского 
жречества. Прежде когены и левиты были наследственными служи-
телями культа. Теперь должность первосвященника можно было при-
обрести у верховных властей, Птолемеев или Селевкидов, за деньги, 
путем разных интриг. Это вызывало недовольство иудеев.

Когда Селевкид Антиох IV Эпифан стал открыто ущемлять бого-
служение и вынуждать поклоняться греческим богам, в 166 г. до н. э. 
вспыхнуло восстание под руководством Иуды Маккавея, от которого 
пошла династия Хашмонеев (152–37 гг. до н. э.). Повстанцам удалось 
упразднить идолопоклонство в Храме и освятить его заново. Из-за 
 войны с греками стало невозможно праздновать регулярный восьми-
дневный осенний праздник Суккот (“Кущей”) в положенное время. 
Тогда был объявлен новый праздник “Ханукка” по случаю победы и 
освящения Храма.

Иудейским государством стали править люди жреческого макка-
вейского происхождения и эллинизированная знать, не претендуя вовсе 
на родство с династией Давида.

Преемник Хашмонеев, могущественный Ирод, клиент римлян, 
был в Иудее презираемый идумей, “раб”, породнившийся с макка-
вейской-хашмонейской жреческой семьей, царствовавшей в Иудее и в 
прилежащих княжествах.

Однако и Ирод Великий, в силу своего положения, поддерживал 
Давидову традицию. Он правил в Иудее, находившейся в подчинении 
у римского наместника Сирии, с 37 г. по 4 г. до н. э. Он воздвиг на ме-
сте срытого старого “Второго Храма” роскошный новый (который, од-
нако, не считается “Третьим”). Ирод подражал царю Соломону, вели-
чая себя его последователем. Он укрепил славу иудейского царя 



429Соображения о мессианстве   

Давида; с этих пор Давид и Соломон оказались прочно связаны с эсха-
тологическими чаяниями и ожиданиями.

В 66 г. н. э. вспыхнуло новое иудейское восстание, на этот раз про-
тив римлян, которое они подавили после длительной войны и разру-
шения Второго Храма. Последние воины укрылись в неприступных 
крепостях Ирода, Бетар (у Иерусалима) и Масада (у Мертвого моря). 
Последняя, расположенная высоко на горе, долго выдерживала осаду. 
Но когда римляне стали проламывать стену, повстанцы (их было около 
тысячи) решили организованно покончить с собой. Римский легат 
Сильва Флавий овладел крепостью и трупами весной 74 г.

В 132–135 гг. произошло еще одно восстание, Бар-Кохбы. После-
довали карательные действия римского кесаря Адриана.

Ученый Акива, по преданию, принял в 135 г. наказание за под-
держку восстания (или, как потом писали, “за веру”) мученическую 
смерть.

Безнадежные восстания и появления самозванцев, как и слухи 
о них, были обречены на кровавый провал или на разоблачение лож-
ности мессианских толков. Хотя они не были правдивы, однако были 
элементарно рациональны.

Мистики до поры до времени держались в стороне. Они, как, впро-
чем, и бойцы-террористы, серьезно надеялись только на Бога.

Восстание иудеев-экстремистов римляне усмирили. Однако среди 
иудеев осталась активная вера в пришествие Мессии, который силой 
оружия сможет прогнать врагов. Влиятельные иудейские семьи в элли-
низированных Палестине и Египте (в Александрии образовалась боль-
шая община) в общем разделяли мессианские чаяния. Здесь в иудейских 
кругах возникли удобные условия для появления учений на основе 
Биб лии (которая стала доступной в греческом переводе, Септуагинте, 
во II в. до н. э.).

* * *
“Кумран”

Письменные послебиблейские свидетельства мессианства послед-
них двух веков до н. э. тщательно изучены. Их значительно обогатила 
“кумранская” письменность. Это большое собрание документов, об-
наруженных в пещерах у Мертвого моря, где они хорошо сохранились 
в глиняных сосудах.

Ограничусь лишь некоторыми выводами компетентных исследо-
вателей.5 Неверно считать эти документы достоянием некоей монаше-
ской фундаменталистской общины эссенов. Доказано, что обнаружен-
ная в Кумране письменность была туда завезена в обстановке войны, 

5 См.: Y. Hirschfeld. Qumran in Context (Peabody, Mass. 2004).



Исидор Левин430

потому искусно спрятана от римских воинов иерусалимской элитой 
разных толков. Содержание некоторых документов этой письменной 
коллекции на послебиблейском еврейском языке (кое-что есть и по-
гречески) ярко освещает предысторию христианства, “еще без или до 
Иисуса”; в них конспиративно шла речь и о мессианстве, в духе позд-
них пророков периода Второго Храма (например, Захария). 

В этих без большого труда читаемых свитках на еврейском языке 
засвидетельствовано преклонение перед памятью о царе Давиде как о 
предвечном, избранном Богом владыке мира. Это было, видимо, об-
щее мнение не только эссенских групп почитателей его угасшей дина-
стии. Многие были настроены против власти потомков Ирода, потому 
доверяли пророчеству Натана, что Давид будет восседать на троне Из-
раиля во веки веков.

В духе предсказаний последних послепленных пророков Давид 
был воспринят в роли Мессии, который низвергнет врагов. Таков еще 
военный Спас, который был воспет в неканонических Псалмах Соло-
моновых.

Спасительные образы Давида и Соломона еще долго восприни-
мались иудеями как живые или даже живительные персонажи, тем 
более, что иудеи в разное время терпели от всяческих притеснений 
внут ренних и внешних сил, против которых требовался заступник. 
Кстати, так рисовался сам ратный бог Яхве-Саваоф, т. е. как предводи-
тель “ангельских воинств” (= Саваоф). Естественно, что реальные “За-
ступники” бывали найдены в лице сикариев и зелотов, т. е. тогдашних 
террористов-экстремистов.

Для кумранских фундаменталистов враги – это прежде всего кон-
сервативные диссиденты, т. е. люди, критически относящиеся к Храму 
(во главе с сомнительным для них аристократическим первосвящен-
ником и иже с ним). Именно их эссены считали безбожниками.

Важно понять, что были разные струи в широком течении месси-
анства.

* * *
Мартин Хенгель (1926–2009), недавно скончавшийся тюбингенский 
профессор, друг юбиляра и Античного кабинета, автор обобщающей 
фундаментальной книги Иисус и еврейство,6 был выдающимся иссле-
дователем первичной и вторичной литератур об еврейском и христи-
анском мессианстве. Было бы уместно ознакомить российских анти-
коведов с содержанием его работ, а также с современным состоянием 
вопроса о зарождении христианства в недрах иудаизма, вокруг Среди-
земного моря на стыке двух эр.

6 M. Hengel. Jesus und das Judentum (Tübingen 2007).



431Соображения о мессианстве   

* * *
Иосиф Флавий

По свидетельству историка Иосифа Флавия (37 г. н. э., Иерусалим – ок. 
100 г., Рим), он сам, родственник Хашмонеев, придерживался сперва 
саддукейских, потом фарисейских, даже умеренных эссенских взгля-
дов. Он был одним из руководителей восстания 66 г. против римлян, но, 
попав в 67 г. в плен, попал в милость к римскому командующему, Ве-
спасиану, которому предсказал, что тот станет кесарем. После разру-
шения Второго Храма в Иерусалиме он был освобожден, с 71 г. жил в 
Риме и писал на греческом языке книги о военных действиях 66–74 гг. 
в антизелотском, (умеренно) проримском духе. Кроме того, он напи-
сал двадцатитомное сочинение о древностях (Археология), где, опи-
раясь на Библию, описал историю своего народа – от сотворения мира 
до воцарения династии Ирода. Он показал, что иудейство заслужива-
ет уважения благодаря философии и практике его высокой религии. 
О себе Иосиф писал лишь в связи со своей деятельностью как коман-
дира в Галилее. Этот труд привлек пристальное внимание историков 
потому, что он писал как очевидец событий “евангельской эпохи”.

* * *
МЕССИАНСТВО В ТАЛМУДЕ III–V вв. н. э.

Пришествие Мессии предваряет, по представлениям талмудистов, 
пора страданий и очищения от скверны грехов, и лишь затем следует 
справедливый Божий Суд. Поток несчастий, верный признак прибли-
жения Мессии, проповедники привлекали для внушения веры, Страха 
Божия, вопреки усилению скептического безбожия “иудейских эпи-
курейцев”. Эти пророчества сопровождались библейскими цитатами, 
указывавшими якобы на глубокие, иногда “тайные”, оккультные от-
кровения – в частности, из книги Дан. 12:1.

* * *
Акива бен Йосеф (50–135 н. э.), выдающийся ученый, талмудист, узрел 
в Бар-Кохбе (“Сын звезды”), главе восстания  против римлян (132–
135 н. э.), Мессию. Это весьма серьезный показатель того, каково было 
мессианство той поры.

Акива – образец “талмудизма”. Говорили, что рабби Акива, видя 
плачущих о разрушении Храма, утешал скорбящих, ободряя их талму-
дической логикой: “Если горести, которые прорицали пророки, сбы-
лись, то тем более можно быть уверенным, что их добрые предсказания 
наверное сбудутся”.

Гибель Бар-Кохбы и его вдохновителя рабби Акивы не сняла тал-
мудический “вопрос” о сроках и об условиях пришествия настоящего 
Мессии. Укажу на изречение рабби Нехемьи о неясном сроке прише-



Исидор Левин432

ствия Мессии: “Время Давида настанет, когда наглость усилится, цен-
ность обесценится, виноградник будет приносить плоды, но вино бу-
дет стоить дорого, а вся страна обратится в сектантство <…> Давид не 
придет ранее, чем перестанут размножаться гордецы, а число учени-
ков перестанет сокращаться, деньги кончатся, и люди перестанут от-
казываться от надежды на освобождение” (III в. н. э.).

Важно понять, что эти любопытные сентенции “эмпирически” 
муд ры, но не являются пророческими в библейском смысле слова. Это 
поучительные и осторожные высказывания именитых ученых. Их 
надо понимать в связи с конкретной обстановкой.

Некоторые предсказывали страшные войны “гогов” и “магогов” 
(т. е. народов, не подчинившихся Риму – имелись, вероятно, в виду 
“варвары”). Бар-Каппара (нач. III в.) говорил: “Кто соблюдает три суб-
ботние трапезы, избавится от трех казней, напастей, а именно от стра-
стей мессианских времен, от мук ада и от бедствий, причиненных вой-
ной гога и магога”.

Если задуматься над юмористическими изречениями такого рода, 
можно понять сущность Талмуда, отношение ученых к действитель-
ности и к своим же словам. Тогда туман вокруг Талмуда исчезнет.

Многие, не только иудеи, высказывались о пришествии Давида, но 
когда их ожидание не сбывалось при жизни ранних общин, наступало 
отчаяние: рабби Иоханан говорил, а Улла и Рабба (IV в. н. э.) с ним со-
гласились: “Пусть Мессия приходит, но я не желаю его видеть” (из-за 
предшествующих мучений). Это мнение поучительнее, нежели догма-
ты, объясняющие причину задержки пришествия Мессии, например, 
из-за нарушения субботнего безделия. Полезно прочесть высказыва-
ния христиан той же эпохи (!) по тому же поводу.

В рассуждениях талмудистов подчас по-разному истолковывались 
одни и те же тексты. Привлечение библейских цитат, иногда с натяж-
кой, служило лишь демонстрацией находчивости и остроумия собе-
седника.

* * *
Мой профессор Лазарь Гулькович (род. 20 дек. 1899 г. в Жирине – убит 
с семьей осенью 1941 г. в Тарту во время немецкой оккупации) указы-
вал в семинарах на два исконных течения в иудаизме: одно рациональ-
ное, другое, напротив, иррациональное, мистическое. Сторонниками 
мистического направления были ранние “хасиды”, эссеи, фарисеи, от-
делившиеся от большей партии аристократов-рационалистов. К ра-
циональному течению принадлежали, например, ассимилированные 
эллинисты, саддукеи – можно сказать, разные вольнодумцы.

Изначально и те, и другие ожидали пришествия Мессии как че-
ловека. Для мистиков же этот идеализированный “Давид” уже стал 



433Соображения о мессианстве   

 существом сверхъестественным, но пока еще не Богом, а не более чем 
“Сыном Божьим” (такие существа упомянуты уже в Библии [1М 6] – 
небожители, спустившиеся на землю, дабы взять себе в жены челове-
ческих девиц. Трудно понять, как этот загадочный текст безо всякого 
налета мистики, позднейшей “ангелологии”, вообще сохранился в на-
чале Пятикнижия).

Рационалисты воспринимали Мессию рассудочно, как реальную 
личность. Рационалистические взгляды заметны уже в Септуагинте; 
Филон Александрийский (20 г. до н. э. – до 40 г. н. э.) объединил плато-
низм и откровение Пятикнижия в своем толковании библейских книг.

У Иосифа Флавия и в книгах еврейских сивилл (между II в. до н. э. 
и IV в. н. э.) образ Мессии оставался еще реальным.

Наиболее раннее свидетельство библейской мистики содержится 
в книге самого позднего пророка, Даниила (7:14), а затем – в эфи-
опской книге Еноха. Впрочем, у подверженного видениям пророка 
 Иезекииля появился загадочный образ Сына человеческого и мотив 
воскрешения мертвых, столь существенные для эсха тологического 
мессианства.

В IV книге Эзры Мессия – это уже Сын Божий, он сидит одесную 
Бога Отца на троне и творит суд. Все же иудеи изъяли из оборота эти 
мистические мессианские документы о “предвечном Давиде”, “сотво-
ренном” еще до начала Вселенной. Такой Мессия – это участник Тво-
рения, т. е. мистический демиург, труженик (в нарушение единобо-
жия!). Эта мистика была признана несовместимой с религией иудеев, 
однако она вошла в Новый Завет и гностику.

Названные источники именуются у евреев внешними, неканониче-
скими, и считаются апокрифами, но как раз поэтому они оказывали 
большое влияние на читателей. В еврейской Библии их нет, но в латин-
ской католической Библии кое-какие книги есть, хотя из них некото-
рые отвергались реформаторами-лютеранами.

 В иудейской книге Зърубавел (это имя последнего Давидида) и в 
Мидраше рабби Иеошуа бен Леви Мессия пребывает на “седьмом небе 
в раю” и дожидается своего часа. Эти взгляды содержатся в таргуме 
(арамейском переложении Библии) Ионатана к пророку Михею (4:8). 
В диалоге Иустина с иудеем по имени Трифон встречаются те же мыс-
ли о предвечности Мессии; Давид бессмертен!

Самое раннее видение пришествия Мессии дано одним из послед-
них послепленных пророков Захарией.

В Новом Завете народ радостно приветствует Спасителя возгласом 
“ошиа на” (Осанна!) – “спаси нас!” Это мотив из еврейского псалма 
(118:25 и в других местах) и встречается много раз в текстах Нового 
Завета: Мк. 11:9; Мф. 21:9, 15; Ин. 12:13. Не всегда ясно, к кому обра-
щена просьба в христианской литургии.



Исидор Левин434

По мере того, как Давид и его воображаемый потомок Иисус были 
возвышены в цари всего человечества, усилился мотив воскрешения 
мертвых. О нем впервые было рассказано как о “реальном” чуде, со-
вершенном пророками Элией и Элишой. Новозаветные авторы-иудеи, 
как и Иосиф Флавий, знали и использовали эти рассказы.

Оживление (воскрешение) мертвых “видел” одержимый пророк 
Иезекииль. Это чаяние вошло в “символ веры” христиан и сохрани-
лось в символе веры иудеев послебиблейского периода.

В апокрифической книге Заветов Левия описаны признаки прише-
ствия Мессии, например, появление на небосводе Звезды. По мнению 
астрологов, она взойдет как царская звезда.

Предвестником Мессии считался пророк Элия; очевидно, поэтому 
в евангелии написано, что ученики Иисуса считали его пророком Эли-
ей. Сам Иисус интересовался, за кого его принимают в народе.

О назначении бесписьменного пророка Элии раввины вели споры: 
“Элия придет не с целью приближать или удалять (людей), а лишь с 
тем, чтоб установить мир” (есть аналогия в Евангелии). По мнению 
других, Элия будет призывать к покаянию в грехах (Пирке де рабби 
Элиезер, гл. 43). В Евангелиях названы предсмертные отчаянные сло-
ва на родном языке Иисуса: “эли, эли лама шевахтани” (по-арамейски, 
правильнее – “азавтани”), т. е. «Боже мой, Боже мой, почему ты меня 
покинул»; а палачам послышалось, что он призывал пророка Элию.

Ожидались два Мессии, один из колена Иосифа, а другой, глав-
ный, – потомок Давида. Мессия бен Иосеф соберет изгнанников и вер-
нет их в Иерусалим, затем он будет воевать против Армилия  и убьет 
его, а после этого Мессия Давидид воскресит мертвых. Моисей (кото-
рого талмудисты считали автором Пятикнижия) тоже будет служить 
глашатаем пришествия Мессии.

* * *
При жизни евреи отвергали Маймонида РаМБаМа7 как сторонника 
Аристотеля. РаМБаМ писал:

Некоторые говорят, что перед пришествием Мессии прибудет Элия; 
все эти и подобные вещи никто не знает, как это все образуется, ибо 
пророкам сие не было ведомо. А у мудрецов не было предания на сей 
предмет. Нет об этом в Библии ничего такого, на основании чего можно 
было бы придти к определенному выводу. Отсюда их расхождения 
во взглядах, которые не принадлежат к Закону. Поэтому не следует 
заниматься агаддой (сказками) (РаМБаМ. Хилхот мълахим 12, 2).

Несмотря на такое ясное предупреждение РаМБаМа, его совре-
менники-мистики продолжали рассуждать об этом предмете.

7 Рабби Мойше Бен Маймон.



435Соображения о мессианстве   

Мистики знали десять примет пришествия Мессии (которые ниже 
вкратце изложены по Лексикону Талмуда Цадока бен Аарона 2006 г.):

(1) Проявится неискренность, отрицание Бога, будут религиозные 
преследования. Появятся вожди, которые представятся набожными, а 
на деле они отрицают Бога. (2) Будет жара, появятся болезни, тысячи 
погибнут и только праведники спасутся. (3) Появится кровавая роса, 
многие станут ее пить и погибнут. (4) Будет и роса живительная, ею 
многие излечатся. (5) Будут тридцать дней солнечного затмения, что 
приведет к познанию Бога. (6) Всемирная власть Рима удержится 
девять месяцев. Иудеев будут преследовать, и объявится Мессия дома 
Иосифа. (7) Явится Армилий, Анти-Мессия, который будет воевать 
против Мессии из дома Иосифа. (8) Прозвучит глас рога, трубы 
(шофар), и провозгласит о пришествии Мессии (Давидида); опять 
станет Армилий воевать против подлинного Мессии. (9) Прозвучит 
мощный звук и воскресит всех мертвых. (10) Глас шофара раздастся 
и объявятся “Десять колен израилевых” под водительством самого 
Бога; они же узнают, что все люди признают бога Яхве. <…> “Мессия 
Соломон” будет властвовать над морями и землей, перед ним падут 
ниц цари народов. Соломону принесут народы дары, и для Мессии 
тоже принесут дары (Мидраш Рабба, 4М 13).

Этот образ Соломона отразился как в позднем мессианстве, так и 
в ранней христологии. Отрицательные черты царя Соломона затуше-
вывались уже в Паралипоменоне, а затем исчезли вовсе, уступив место 
преданиям о нем как о поэте, авторе Песни песней, которую стали 
 мистически “символически” толковать. Ему приписывались разные 
сочинения, в том числе – мудрые сентенции. Септуагинта содержит 
18 “соломоновых псалмов” и 42 оды начала н. э. Известны собрание из 
613 сентенций и еще ряд апокрифических книг. Согласно книгам Эзры 
(Езд. 2:55, 58), а также Нехемьи (Неем. 11:3), во Втором Храме служи-
ла группа “рабов Соломона”, они, вероятно, и были носителями пре-
даний о нем.

Соломон превратился в послеталмудической средневековой лите-
ратуре в магического заступника от злой силы. В греческих источни-
ках Соломон рассказывает о себе в первом лице как о волшебнике, ко-
торому повинуются ангелы и демоны, сам их повелитель Ашмодай 
находился под его властью (а временами – наоборот), о чем рассказы-
вали разные приключения. Соломон был божественный целитель. Эти 
популярные истории способствовали тому, что имя его стали писать 
на амулетах как средство от всяких вредителей. Соломона почитали 
повелителем демонов в силу его мудрости и знания тайных имен анге-
лов и самого Бога.

Соломон играет роль также в русских суевериях (см. напр., зани-
мательное чтение о “Соломоне и Китоврасе”).



Исидор Левин436

Ожидание Мессии проповедовали как рационалисты, так и мисти-
ки, каждый по-своему. Иосиф Флавий, например, узрел в действиях 
Веспасиана и даже Тита, разрушителя Храма, заклятых врагов иудеев, 
нечто мессианское. Это психологический факт, подобный рассказу об 
апостоле Павле, который из гонителя Иисуса превратился в главного 
его сторонника.

С падением Храма и государственности мессианство у евреев 
окончательно не угасло. Мессианские восстания вспыхивали вокруг 
Средиземного моря. Зачинщиками бывали иногда еврейские фунда-
менталисты, канаим (ревнители веры). Эти настроения передавались 
семейно по наследству, даже в третьем поколении и позже.

* * *
Иоханан бен Заккай и его ученики Иошуа и Элиэзер свои воззрения 
высказывали четко: Если Израиль покается в грехах, он обретет сво-
боду, а если не будет покаяния, он не будет освобожден. Таким обра-
зом, пришествие Мессии стало психологической задачей для каждой 
личности в отдельности и для целых групп.

В уста Иисуса вложено неожиданное для “мессианистов” утверж-
дение, что царство небесное уже началось.

В трактате Мъгилла (раздел 3 а), приводится “диалог” переводчика 
(парафраста) Ионатана бен Узиела с “гласом свыше” (“бат кол”), кото-
рый спросил: “Кто раскрыл мои тайны израильтянам?” Ионатан встал 
и признался, глаголя: “Я сделал сие, дабы партии и их споры, склоки 
прекратились”. Когда он захотел приступить к переводу Писаний (в том 
числе Паралипоменона), послышался голос: “Хватит! довольно!”, так 
как в Летописях есть намеки на срок пришествия Мессии.

Симпатизант Рима рабби Иосе бен Кисма на вопрос, когда же при-
будет Мессия, ответил: “Когда Рим провалится и будет построен сно-
ва, опять провалится и будет снова восстановлен, то при новом восста-
новлении Рима явится Мессия”. Полагают, что сии слова следовало 
понимать так, что против Рима восставать не следует (трактат Санге-
дрин 98 а).

Некий Иоханан бен Торта, услышав проповедь рабби Акивы о Бар-
Кохбе как о Мессии, возгласил: “Слушай, Акива, трава произрастет из 
твоих щек, а Мессия еще не пришел” (Мидраш рабба к тексту Плачей 
2:2 = Сангедрин 97).

Рабби Акива был склонен к мистике, он будто бы толковал даже 
каллиграфию библейского текста (как ныне учат структуралисты-
семиотики, не подозревая, что у них был такой основоположник!).

Акива был одержим ожиданием пришествия Мессии. Однажды, 
приходя с товарищами к вратам Рима и услышав гомон жителей, он 
с грустью, со слезами в глазах вспомнил опустошенный Иерусалим 



437Соображения о мессианстве   

и произнес с талмудической логикой: “Ежели тем так хорошо живется, 
кто гневил Бога, кольми паче будет удел тех, кто выполняет его волю!” 
(Трактат Маккот).

Акива отнюдь не ограничился словами надежды на лучшее буду-
щее, но духовно вдохновлял восстание Бар-Кохбы, увидев в нем Мес-
сию, спасителя народа. Акива так спешил, что не хотел дожидаться 
остальных признаков “мессианского времени”, например, был готов 
отказаться от надежды на возвращение “десяти колен”.

Рассказы об историческом Акиве – это “анекдоты”, которые эле-
гантно-поучительны, даже если они не соответствуют низкой действи-
тельности. Акива едва ли когда-либо посетил Рим.

После поражения последнего, столь крупного, восстания ожида-
ние пришествия Мессии заглохло, тем более что за мессианство рим-
ские власти при Адриане сурово карали. Есть легенда, что Акива был 
казнен не за восстание, а “за веру”. Теперь бы сказали по “идеологиче-
ским причинам”.

В Талмуде содержится скептическое мнение насчет “мессианского 
времени”:

Говорят, что тогда народы обратятся в еврейскую веру – ведь это же 
смешно, если вы думаете, что они станут одевать филактерии (мо-
литвенные ремни с капсулой, где содержится “символ веры”) на 
голову и руку, и что они прикрепят к одежде “цицит” (священные 
нити, которые должны напомнить об обязанностях иудеев и уже их 
видом смогут оградить свое поведение от грехов), или они на дверях 
приделают «мъзузы» (капсулы с формулой веры). При виде этого 
(у неевреев!) Бог смеется.

В Талмуде Божий смех или улыбка встречается и в других тек-
стах… Бог стал похож на талмудического добродушного мудреца, кем 
он в Библии не был…

Рабби Иегуда высказался еще более хлестко против мистиков, до-
водя их взгляды до абсурда, говоря:

Спасение [т. е. Мессия] придет, когда молитвенный дом станет 
обиталищем проституток, земля Галилея будет разрушена, гористый 
Голан будет в запустении, а галилейские учителя будут странствовать 
из одного города в другой, и никто их не пожалеет, мудрость ученых 
будет вызывать отвращение, а страх Божий будут презирать [т. е. 
произойдут невероятные, кощунственные вещи] (Сангедрин 98 а).

Первый абсурд стал в России реальностью, когда церкви использова-
ли как кинотеатры или склады сельпо. И другие абсурды нам знакомы.

Рабби Ионатан, ученый IV в. н. э. из школы Гиллеля (слова которо-
го вложены в уста Иисуса как резюме всей Торы: “То, что тебе нена-



Исидор Левин438

вистно, не делай другому”), проклял тех, кто занимается вычислением 
срока пришествия Мессии (Сангедрин 97 б).

Рабби Ионатан лишь стремился покончить с ожиданием прише-
ствия Мессии, говоря: “Для Израиля нет больше Мессии, мы его уже 
имели давным-давно” (кого же он имел в виду?).

Тем не менее, мессианство продолжалось. Продолжали мечтать и 
надеяться, описывая муки и последующие радости от пришествия 
Мессии. Раввины Иоханан, Улла и Рабба преодолели мистику, говоря: 
“Пусть он приидет, но я не желаю его видеть”, отвечая тем, кто высчи-
тывал сроки, мудрствовал о предвечности Мессии и т. п.

Известен самозванец-египтянин, выдававший себя за нового Мои-
сея. Он хвалился, что повторит подвиги Исуса Навина.

Римские власти видели в этих зачинщиках смут серьезную угрозу 
для себя. Они вылавливали самозванцев, изгоняли из своих пределов 
или публично казнили. (Не эта ли участь постигла Иисуса из Назаре-
та?) Однако “мессианские” течения долго не прекращались – благода-
ря или вопреки гонениям – также после разрушения в 70 г. н. э. иеру-
салимского Храма и запрещения иудеям даже появляться в Граде 
Давида.

И все-таки самым выдающимся мессианским движением исто-
рии надо считать христианство, которое, по ряду причин овладев ве-
ликой ци вилизованной империей, вскоре превратилось из запретной 
и гонимой иудейской секты в гонителя других монотеистов, иудеев 
и мусульман, однако при этом сохранило в недрах церкви иудейское 
мессианство.

* * *
Саббатай Цъви

В длительном ожидании пришествия Мессии, в исламской османской 
турецкой империи объявился иудеям как Мессия некий Саббатай Цъви 
(1626 г., Смирна – 1676 г., Черногория). Он был посвящен в мистиче-
ское учение (каббалу) и объявил себя мессией в 1648 г.

К Саббатаю потянулись люди, вдохновленные проповедью и пись-
менной агитацией каббалиста Натана из Газы (1644–1680), который 
провозгласил Саббатая в 1665 г. долгожданным Мессией. Он осмелил-
ся празднование субботы перенести на понедельник (ибо пятница, 
суббота и воскресенье праздновались другими религиями), нарушил 
правила “кошерности” пищи (и это в Турции, где следуют аналогич-
ным правилам) и внес изменения в молитвы. Движение распространи-
лось по Средней и Восточной Европе: в России в 1666 г. ожидали ми-
стически исчисленный каббалистами срок пришествия Мессии или 
конца света. В 1665 г. он был арестован в Константинополе как сму-
тьян, который привлекает множество иностранцев в Турцию. Он был 



439Соображения о мессианстве   

передан султану, который предложил Саббатаю выбор: смертная казнь 
или ислам. Саббатай предпочел стать мусульманином, за что раввинат 
в Константинополе его отлучил от еврейства (актом “херем”).

Но его почитание продолжалось среди евреев, убежденных в том, 
что он Мессия и что ожидавшиеся признаки прихода Мессии уже име-
ли место. Массовая резня евреев, учиненная главарем (гетманом) ка-
заков Богданом Хмельницким в ходе восстания украинцев (1648 г.) 
против польских магнатов, была многими истолкована как верный 
знак приближения Мессии – в облике Саббатая, который изображен на 
одной гравюре как царь евреев.

Турецкий султан, несмотря на то, что Саббатай принял ислам, от-
правил его в ссылку в Черногорию, откуда он поддерживал связь со 
своими многочисленными адептами в немецких городах до самой 
смерти в 1676 г., оставив глубокий след среди евреев.

* * *
Яков Франк (род. в 1726 г., Королевка, Украина) под влиянием отца 
и приверженцев Саббатая Цъви принял ислам в Салониках. Он выда-
вал себя за воплощение (“гилгул”) Элии, Давида, Иисуса, Мохаммада 
и Саббатая Цъви. Вернувшись из Турции в Польшу, он проповедовал, 
ссылаясь на мистическую книгу Зогар (“сияние”). Считая себя Месси-
ей, он отменил “тору изгнания”. Все традиционные иудейские законы 
он считал мертвым препятствием на пути к Богу. Мир – это творение 
зла; чтобы прийти к Богу, надо все “разоблачить”, снять мешающие 
оболочки путем перехода в другие религии (хотя бы для видимости), 
с целью основать независимую область в Польше. Совещанием равви-
нов франкисты были в 1756 г. отлучены от иудейства (“херем”).

При активной поддержке католических сановников Франком были 
учинены диспуты, поединки, против еврейской веры. Фанатики-побе-
дители могли грабить и сжигать книги раввинов. В диспутах Франк 
подтверждал ходкое обвинение в том, что евреи пользуются кровью 
христиан в ритуальных целях.

Франк затеял массовое крещение своих сторонников-евреев в уго-
ду католическим сановникам. Но по причине его явного невежества и 
в силу того, что причастие его сторонников святых Тайн, т. е. креще-
ние, сочли мошенническим обманом, Франк был в 1760 г. арестован 
польскими властями, в Ченстохове. От притязаний на мессианство он 
не отказался и в тюрьме. При разделе Польши русские власти, заняв 
город Ченстохов, в 1772 г. освободили Франка из тюрьмы. Крестив-
шись, Франк и многие его приверженцы перестали перед законом 
быть евреями. Франкисты переселились в район Оффенбах (Герма-
ния), где Франк приобрел замок и титул барона. После его кончины 
10 декабря 1791 г. общину франкистов возглавила его дочь Ева. После 



Исидор Левин440

ее смерти община растворилась, оставив некоторый “мессианский” 
след в сознании польского населения.

* * *
В XVIII в. еврейская религиозность в Средней и Восточной Европе 
усилилась под воздействием нескольких хасидских династий, при-
держивавшихся раввинских традиций, а также разных цадиков (“пра-
ведников”) и хороших евреев (“гутер ид”), которые приобрели славу в 
Подолье на Украине, в Польше и в Беларуси, где возродилась старая 
иудейская секта, так называемые “хасиды” (“набожные”).

После обращения группы последователей Саббатая в ислам, а за-
тем большой группы польских евреев, сторонников Якова Франка, – 
в католичество, приверженцы мессианства саббатайского толка (но 
уже без воплощенного “Давидида” в роли Мессии) объединились во-
круг искренне религиозных людей, занимавшихся изготовлением 
амулетов.

Таким человеком был Исроэл бен Элиэзер (род. ок. 1700 г.) по клич-
ке “Баал Шем Тов”, сокращенно БеШТ (“обладатель доброго имени”, 
т. е Бога) из Меджибожа, которого почитают основателем, вернее, об-
новителем секты “хасидов”. Он изготовлял амулеты с каббалисти-
ческими надписями в качестве средств от болезней, на которые был 
 издавна спрос у женщин. Для них теперь стали издавать религиозные 
книги на разговорном языке немецких евреев, идиш. Дискуссии рацио-
налистов и мистиков шли именно на этом языке.

Почитатели БеШТа, его впечатляющей личности, образовали не-
большой круг активных проповедников мистического учения о вере, 
о праведной жизни и о набожном поведении в духе средневековой 
каббалы (традиции). В этом кругу царило ожидание пришествия Мес-
сии. Это направление было неоднократно осуждено в 1770-х гг. как 
ересь. Однако движение хасидов расширялось, приводя к расколу ев-
рейских общин. От мессианства ни та, ни другая сторона не рискнула 
отказаться. Хасидское направление было более “простонародным” и 
ортодоксальным, оно пользовалось поэтому поддержкой и сочувстви-
ем. Слабость еврейского образования и светских знаний шла как раз 
на пользу суеверной интуитивной душевности хасидизма. О “цади-
ках”, об их чудесах рассказывали много забавных историй. Они слы-
ли ясновидящими, которые непосредственно общаются с богом, ему 
они передавали просьбы о нуждах хасидов. Они искали близости 
к Богу, показывая простым людям путь к ней в духе поверхностного 
мистицизма каббалы…

Сам Исроэл ничего не писал (разве только надписи на амулетах), 
но наставлял на верный путь устно. В 1770 г. проповедник (“магид”) 
Бэр из Межерица изложил хасидское “учение”, а Яков Иосеф из По-



441Соображения о мессианстве   

лонного в 1780 г. издал новую “хасидскую” книгу с изложением про-
поведей БеШТа и рассказами о его жизни.

Правнук БеШТа, Нахман из Брацлава в Подолии (1771 г., Меджи-
вож – 1810 г., Умань на Украине), продолжил наставлять слушателей 
(он излагал свое учение в виде сказок в русском лубочном стиле; есть 
русский перевод).

Местами вокруг старцев, праведников (“цадиков”), наставников 
хасидского образа жизни, в разных местечках возникали “подворья” 
сторонников. Более выдающиеся почитались как святые, почти как ло-
кальные мессии. Образовались “династии”, где мессианское достоин-
ство передавалось по наследству. Это были мессианские вожди, кото-
рых почитали и христиане… “Хасидизм” распространился в Польше, 
России и на сопредельных землях Австро-Венгрии и др.

Противником народившегося движения решительно выступил ав-
торитетнейший Элия бен Шломо (1720–1797), виленский гаон (гений), 
рационалист, который добился в 1781 г., чтобы компетентные раввин-
ские совещания в разных городах отлучили “хасидизм” как опасную 
ересь. Однако запрет не увенчался большим успехом среди малосве-
дущих и легко манипулируемых масс евреев, хотя миснагды (“против-
ники”) были образованнее и более многочисленны.

Так, например, Яков Эмден (1697–1776), ашкеназский ученый 
раввин, посвятил немало усилий борьбе против явных и тайных сто-
ронников Саббатая Цъви, в лице Ионатана Эйбешютца (1690–1764), 
моравско-польского каббалиста, главного раввина города Альтоны 
и соседних с ним Вандсбека и ганзейского Гамбурга. Эйбешютц, как 
и БеШТ, изготовлял амулеты с надписью заклинаний от недугов, бо-
лезней – распространенный промысел среди евреев. Возник острый 
спор между мистиками и рационалистами о допустимости суеверий. 
Эйбешютца заподозрили в тайной причастности к саббатайской ере-
си. Тяжба была длительной, так что обратились за решением к датско-
му королю (Альтона в то время принадлежала Дании). Король сперва 
поверил Эйбешютцу, у которого была значительная поддержка в поль-
ских землях (там было немало поклонников Саббатая Цъви) и в Гам-
бурге. Но в дальнейшем Ионатан показался королю подозрительным, 
тем более что в его владениях некоторые семьи, оставив все (включая 
могилы предков), стали отправляться в Турцию, чтобы оттуда под во-
дительством Мессии последовать в Иерусалим. Король, как лютера-
нин, очевидно, разочаровался в Эйбешютце и перешел на сторону 
Эмдена.8

8 Немецкие евреи отмежевались от мистиков-хасидов еще до начала про-
светительской деятельности Мозеса Мендельсона (1729–1786) и движения за 
гражданскую эмансипацию евреев и их немецкую ассимиляцию.



Исидор Левин442

* * *
В XIX в. начался упадок в учении хасидов, ввиду появления цивили-
зованных государственных школ. А в XX в., после Первой Мировой 
войны и революций, наступило разложение хасидизма, завершившее-
ся вместе с массовым уничтожением еврейского населения Европы во 
время Второй Мировой войны. Центр хасидов переместился в США, 
в Бруклин, где обустроился хасидский раввин, ребе Мънахем-Мендел 
Шнеерсон (из Ляды, позже Любавич в Беларуси). До революции он 
вследствие нескольких доносов на него со стороны еврейских орто-
доксов был посажен в тюрьму и находился под следствием, но был 
освобожден. При молодой Советской власти он вновь был арестован 
по доносу “слева”. В те годы преступлений против советской власти 
у гражданина Шнеерсона не нашли, тем более что ему сочувствовали 
бедняки. Он был отпущен. Ему разрешили покинуть Советскую Рос-
сию и выехать в Ригу.

В Западной Европе, в Германии и в Нидерландах, даже в Польше 
и Литве он успеха не имел, тогда он эмигрировал к своим поклон никам 
в Америку и обосновался в Бруклине (Нью-Йорк), где развил широ-
кую, но весьма поверхностную деятельность, стремясь вернуть евреев 
к местечковой набожности позапрошлого века.

Мы являемся современниками великой конвергенции еврейского 
клерикального движения с вероучением “католицизма”, на почве ожи-
даний пришествия Мессии как Бога во плоти.

Престарелого “ребе” Мънахем Мендела Шнеерсона его поклон-
ники (по-прежнему так называемые “хасиды”) ХаБаДского, “любави-
ческого” толка (есть такое местечко в Беларуси) успели, заручившись 
решением еврейского американского суда, признать потомком Давида 
(кстати, праотца всякого Мессии, включая Иисуса), eo ipso – ожидав-
шимся веками Мессией и наследным царем всех евреев.9

Чтобы укрепить и распространить посмертно культ личности гла-
вы этого, вероятно последнего религиозного движения среди евреев, 
эмиссары секты ХаБаД действуют в иудейских общинах, в особенно-
сти в детских школах, прививая былую местечковую обрядовую на-
божность XVIII–XIX вв. детям и взрослым уже современными орга-
низационными методами. Успеху этого дела способствуют средства 

9 Недавно в беседе с вожаком секты ХаБаД, т. е. стороников “мудрости” (Хох-
ма), разума (Бипа), знаний (Даат), раввином Быстрицким, питомцем хасидов, он 
ответил на мой вопрос об отношении Шнеерсона к династии Давида, что ребе 
состоял в родстве с раввином Лёв в Праге, творцом “голема” из глины, которого 
он при помощи камеи оживил. А этот легендарный раввин точно был потомком 
Давида.



443Соображения о мессианстве   

денежного фонда в Америке, накопленного из пожертвований. Эта 
крепкая организация добивается на всем свете обращения бывших со-
ветских людей, по-еврейски и религиозно вообще непросвещенных, 
но алчущих некой “духовности”, имеющих отдаленные тремя поколе-
ниями “еврейские корни”, проживающих, между прочим, и в Петер-
бурге. Этих посланцев легко заметить по их старопольской одежде, по 
широкополым черным фетровым шляпам староиспанского покроя и 
по нестриженным бородам; шляпы они носят и в помещениях (где нет 
дождя), и даже когда греет солнце, как в Израиле. Это они считают 
одеждой, завещанной богом Моисею, тогда как окружающие нееврей-
ские люди признают ее “профессиональным” национальным богоу-
годным одеянием. Противники хасидизма иронически называют эта-
кую внешность словами цэлэм элэким (“образ Божий”).

Так как в могиле усопшего Шнеерсона его тела не обнаружено, то 
многие хасиды в англосаксонских странах и в Израиле утверждают, 
что ребе Мънахем Мендел (“блаженной памяти”) поднялся на небо, 
где дожидается как Мессия своего часа, чтоб возглавить пешком поход 
воскресших после смерти евреев в Иерусалим. Дальше некуда!

А пока я прощаюсь с Вами, дорогие коллеги и слушатели, благодарю за 
внимание и терпение. Ite, missa est (ступайте – заседание окончено), 
шалом, мир Вам! Pах vobiscum!

Исидор Левин
Гамбург

The paper examines messianic expectations and ideas through the ages, from their 
beginning in the period of the First Temple through the later Jewish religious move-
ments, to the rise of Christianity and to the Modern era. It includes short biogra-
phies of pseudo-Messiahs within the Diaspora in the Middle Ages and Early Mod-
ern period and concludes with an analysis of messianic ideas in modern Judaism.



Е. Г. Водолазкин444

Е. Г. Водолазкин

СЛОВО ЕФРЕМА СИРИНА ОБ ИОСИФЕ ПРЕКРАСНОМ 
В ДРЕВНЕРУССКИХ ПАЛЕЙНЫХ ТЕКСТАХ*

Слово Ефрема Сирина об Иосифе Прекрасном1 (далее – Слово) яв-
лялось одним из самых распространенных на Руси переводных текстов. 
Принадлежность Слова к уставным чтениям (оно читалось в первые 
три дня Страстной седмицы), с одной стороны, и его удивительная 
поэтичность – с другой, определили популярность памятника на Руси 
и – как следствие – большое количество дошедших до нашего времени 
его списков, прежде всего в составе Паренесиса Ефрема Сирина и 
Златоуста.

Еще В. М. Успенский указал на использование Слова Толковой 
Палеей, при этом, правда, саму Толковую Палею он считал памятни-
ком переводным.2 Расширивший источниковедческие наблюдения 
Успенского В. М. Истрин исходил уже из того, что Толковая Палея – 
произведение русское, а содержащийся в нем текст Слова является 
славянским переводом. В центре занятий Истрина Словом стоял во-
прос движения этого текста от так называемой Коломенской редак-
ции Толковой Палеи к ее Синодальной редакции. Напомню, что в на-
стоящее время эти редакции рассматриваются в качестве отдельных 
памятников и называются соответственно Толковой Палеей и Полной 
Хронографической Палеей. Особенность Полной Хронографической 
Палеи состоит, среди прочего, в том, что некоторые тексты – и в том 
числе Слово – представлены в ней в более полном по сравнению с Тол-
ковой Палеей виде. 

Развивая схему, предложенную Н. С. Тихонравовым, Истрин обос-
новал следующее соотношение палей: первоначальный текст пред-
ставлен в Толковой Палее, а уже от этого памятника произошла 

* Статья написана при поддержке гранта РГНФ № 09-04-00098 а.
1 Поясняя выбор темы для сборника в честь нынешнего юбиляра, позволю 

себе несколько слов мемуарного свойства. В конце 1980-х – начале 1990-х го-
дов мне в составе группы филологов (в нее входили О. В. Панченко, Т. Р. Руди, 
С. Я. Сендерович, Е. М. Шварц и др.) посчастливилось читать греческие тексты 
под руководством Александра Константиновича Гаврилова. Первым прочитанным 
нами текстом была, если мне не изменяет память, история Иосифа Прекрасного из 
Книги Бытия. Последующие обращения к теме Иосифа оказались для меня в зна-
чительной мере продолжением этого чтения.

2 В. М. Успенский. Толковая Палея (Казань 1876) 79–80.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



445Слово Ефрема Сирина об Иосифе Прекрасном

Полная Палея.3 Предложенное Истриным объяснение отношений 
между палейными редакциями натолкнулось на решительные возра-
жения со стороны К. К. Истомина, считавшего, что первичной была 
Полная Палея; впоследствии на ее основе был создан некий текст, 
предшествовавший Толковой Палее, и уже от этого текста произошли 
Толковая Палея и Краткая Хронографическая Палея.4 В центре дан-
ного спора стоял вопрос: распространила ли Полная Палея пред-
шествующую ей Толковую Палею посредством дополнительных ис-
точников (позиция Истрина) или, наоборот, Толковая Палея стала 
результатом сокращения Полной Палеи (позиция Истомина)? 

Одним из самых сильных аргументов Истрина было его наблю-
дение относительно общих для Толковой Палеи и Полной Палеи 
 текстов, которые в последней более пространны. Сравнивая полный 
текст Слова из Паренесиса с аналогичными текстами Полной Палеи 
и Толковой Палеи, Истрин отметил следующую особенность: в тех 
случаях, когда фрагменты Полной Палеи совпадали с фрагментами 
Толковой Палеи, они отличались от аналогичных фрагментов пол-
ной версии текста Ефрема Сирина. Тогда же, когда тексты Полной Па-
леи превышали объем соответствующих текстов Толковой Палеи, они, 
напротив, совпадали с полной версией. Из этого следовало, что тек-
сты источников изменяла только Толковая Палея, а Полная Палея 
включала свои источники без изменений. Именно поэтому те фраг-
менты указанных источников, которые Полная Палея заимствовала 
из Толковой Палеи, совпали с последней во всех изменениях сравни-
тельно с полной версией памятника, в то время как фрагменты, кото-
рые заимствовались из полной версии, этой версии всецело и соот-
ветствовали.5

Истомин обвинял Истрина в том, что тот заставляет древнерус-
ского книжника проделывать трудную работу там, где можно было 
обойтись гораздо более простыми средствами. Истомину казалось 
маловероятной возможность того, что книжник, имея в руках и Толко-
вую Палею, и ее источники, стал бы сверять одно с другим в поисках 

3 В отличие от Н. С. Тихонравова, говоря о Толковой Палее и Полной Палее, 
В. М. Истрин отказался от выделения промежуточного между ними типа (речь 
идет о списках, сверх обычного текста Толковой Палеи содержащих также От-
кровение Авраама) и рассматривал его как один из вариантов Толковой Палеи. 
См.: В. М. Истрин. Редакции Толковой Палеи (СПб. 1907) 5.

4 К. К. Истомин. К вопросу о редакциях Толковой Палеи. VIII // Известия 
Отделения русского языка и словесности 18 (1913): 1, 167–172. Полную библио-
графию этого спора см.: Словарь книжников и книжности Древней Руси. Вып. 1: 
XI – первая половина XIV в. (Л. 1987) 287–288.

5 В. М. Истрин. Из области древнерусской литературы. IV. Редакции Толко-
вой Палеи // Журнал Министерства народного просвещения (1906) 235–237.



Е. Г. Водолазкин446

лакун и несоответствий. Исследователю представлялось, что “та ра-
бота, которую г. Истрин заставляет проделывать компилятора хро но-
графического типа Палеи, возможна только в теории, а на практике 
она положительно-таки немыслима”.6 Гораздо легче, по мнению Ис-
томина, компилятору было бы просто переписать эти источники, не 
утомляя себя работой по сопоставлению с Толковой Палеей. С точки 
зрения оппонента Истрина, предположить обратное взаимоотноше-
ние палей (т. е. то, при котором Толковая Палея явилась сокращением 
Полной Палеи) было бы гораздо более разумно и убедительно. 

Вопрос о том, какой из памятников первичен – Толковая Палея 
или Полная Палея – решается на материале целого ряда вошедших 
в них источников и по большому счету не является темой настоящего 
сообщения.7 Вместе с тем, оставаясь в пределах объявленной темы, 
невозможно, как это будет видно далее, не касаться и проблемы взаи-
моотношения палей.

Если обратиться к тексту Слова об Иосифе в рукописи Погодин-
ского собрания РНБ, № 1435 (далее – Погод.) – а именно эта руко-
пись, судя по всему, представляет вариант, наиболее близкий к ориги-
налу Полной Палеи – можно сделать вывод, что текст Ефрема восходит 
там к известному переводу, выполненному в эпоху царя Симеона. 
В своих сопоставлениях я основывался на издании Г. Бойковски и 
Р. Айтцет мюллера,8 которое, невзирая на критику греческой его со-
ставляющей (оно воспроизводит издание Ассемани),9 остается един-
ственной реальной возможностью делать заключения – по крайней 
мере, предварительные – об оригинале перевода. Несмотря на оп ре-
деленное отличие версии Слова в Полной Палее от его версии в древ-
нейших списках  Паренесиса, особенности палейного текста не указы-
вают на его связь с каким-либо другим переводом. Порой в палейном 
тексте встреча ются чтения, которые можно счесть ошибками: “от пре-
дѣлъ” (Погод., л. 101 об.) вместо “от прадѣдъ” – ™k progÒnwn patšrwn 
(Паренесис, с. 298), “призывающи” (Погод., л. 108) вместо “призира-

6 К. К. Истомин. К вопросу о редакциях Толковой Палеи. I // Известия От-
деления русского языка и словесности 10 (1905): 1, 151.

7 О взаимоотношениях палей и полемике вокруг этого вопроса см. подробно: 
Е. Г. Водолазкин. Как создавалась Полная Хронографическая Палея. Часть 1 // 
ТОДРЛ 60 (2009) 327–353.

8 G. Bojkovsky, R. Aitzetmüller (Hrsg.). Paraenesis. Die Altbulgarische Überset-
zung von Werken Ephraims des Syrers IV (Monumenta linguae Slavicae dialecti veteris 
26 [Freiburg – Breisgau 1988]) 282–353. В дальнейшем страницы этого издания 
указываются в тексте.

9 См.: F. Thomson. The Old Bulgarian Translation of the Homilies of Ephraem Sy-
rus // Palaeobulgarica IX (1985): 1, 124–130; И. Огрен. Паренесис Ефрема Сирина: 
К истории славянского перевода (Upsala 1989) 73–74.



447Слово Ефрема Сирина об Иосифе Прекрасном

ющи” – parathroàsa (Паренесис, с. 314), но чаще речь идет о созна-
тельной правке без обращения к греческому оригиналу. 

Правка служит прояснению текста и отражает по меньшей мере 
два слоя. Верхним слоем можно назвать чтения той редакции Слова, 
которая содержится в Полной Палее, в противоположность чтениям 
текстов Слова в составе Паренесиса и Златоуста: “его” (Погод., 
л. 107 об.) вместо “унаго” – toà nšou (Паренесис, с. 314), “увѣдавъ” 
(Погод., л. 112) вместо “слышавъ”– ½kouse (Паренесис, с. 332) и др. 
В Паренесисе и Златоусте жена Потифара говорит Иосифу: “Дерзь-
ни и на мя, да наслажю ся азъ твоея красоты, наслади же ся и ты моея 
доброты”, что соответствует греческому qarsalšwj moi prÒselqe: 
¢polaÚsw ™gë toà soà k£llouj e„j kÒron: koršsqhti d� kaˆ sÝ 
aÙtÕj ™mÁj eÙmorf…aj (Паренесис, с. 328). В то же время в Полной 
Палее читаем: “Дерьзни на мя, да наслажю ся азъ твоея доброты, на-
слади же ся и ты моея кра соты” (Погод., л. 108 об.) Интересно, что 
здесь русский книжник в  известном смысле исправляет греческий 
текст. Оппозиция доб рота / красота довольно точно отражает оппо-
зицию tÕ k£lloj (слово, обозначающее красоту как внешнюю, так 
и духовную) / ¹ eÙmorf…a (красота наружная), использованную в гре-
ческом тексте. В данном контексте такое употребление слов представ-
ляется книжнику неправомерным, и он меняет слова местами, соот-
нося “доброту” с Иосифом, а “красоту” – с женой Потифара. В случае, 
когда речь идет о том, что жена Потифара изливает на Иосифа “ядъ 
нечистыи” – tÕn „Õn tÁj ¢selge…aj (‘яд разнузданности’; Паренесис, 
с. 314) – редактор, имея, очевидно, в виду, что далее по тексту Иосифу 
будет предложена отравленная пища, находит вполне изящный вари-
ант: “ядь нечисту” (Погод., л. 108). 

Более ранний слой исправлений отражен в общих чтениях Полной 
Палеи и Златоуста в противоположность ранним спискам Парене-
сиса: “добрыи старче” (Погод., л. 101 об.) вместо “добрыи мои отче” – 
kal� p£ter (Паренесис, с. 296). В ряде случаев исправления касаются 
не слишком, с точки зрения редактора, удачных выражений, которые 
можно было улучшить без особого вмешательства в текст. Так, вме-
сто “яко горе мрьтьвца погребень есмь” – Óti nekroà teqammšnou oÙk 
¢me…nwn e„mˆ ™gè (Паренесис, с. 296), где сравнительная степень 
“горе” может быть не сразу верно воспринята, он ставит “яко же бо 
мертвецемъ подобенъ погребенъ быхъ” (Погод., л. 101 об.). В Паре-
несисе измаильтяне говорят Иосифу: “Отбѣжати хощеши от нас и 
намъ унывшемь”.10 Цитированная фраза соответствует греческому 

10 Замечу, что издателями этот текст неверно понят как willst du uns entfl iehen 
und uns in Verlegenheit bringen. “И” в славянском тексте не является союзом, а по-
тому в данном случае перед нами – “дательный самостоятельный”.



Е. Г. Водолазкин448

¢pofuge‹n boÚlei ¹mîn ·aqumhs£ntwn (Паренесис, с. 304). Редактор 
Слова находит более естественное объяснение: “отбѣжати хощеть от 
нас, намъ уснувшимъ” (Погод., л. 102 об.). Описывая обращение Ио-
сифа к отцу, Слово в Паренесисе использует выражение “и стоня лю-
бовью”, что передает kaˆ sten£zwn ™k b£qouj tÁj kard…aj aÙtoà 
(Паренесис, с. 318). Возможно, выражение “и стоня любовью” было 
сочтено излишне экспрессивным, результатом чего явилась его заме-
на на “истиньною (Златоуст: “истою”) любовью” (Погод., л. 108 об.), 
тем более, что такую замену подсказывало и графическое сходство.

Совпадение Полной Палеи и Златоуста в ряде вторичных чтений 
позволяет рассматривать последний как наиболее вероятный путь по-
падания Слова в Полную Палею. Кроме того, в Полной Палее, подоб-
но Златоусту, в заглавии Слова не упоминается авторство Ефрема 
Сирина, причем в двух заглавиях есть сходство. Златоуст: “В поне-
делникъ святыя Страстныя недели Слово о Прекрасномъ Иосифе, 
како продаша его братья зависти ради, како царствова въ Египтѣ. Бла-
гослови, отче”.11 Полная Палея: “О Прекрасном Иосифѣ, егоже бра-
тиа продаша завистию” (Погод., л. 100).

В прояснении истории движения Слова от одного палейного вида 
к другому решающую роль сыграла рукопись Барсовского собрания 
ГИМ, № 619 (далее – Барс.). Но этим дело не ограничивается. Текст 
Слова в Барс. предоставил ключ к раскрытию тайны взаимоотноше-
ния Толковой и Полной Хронографической палей – предмете вот уже 
более чем столетнего спора. Если мы посмотрим на соответствующие 
листы Барс., то увидим целый ряд значков против выписанных под-
ряд толковательных фрагментов Толковой Палеи. Такие же значки 
 обнаруживаются спустя десяток листов, где помещен текст Слова 
 Еф рема Сирина об Иосифе Прекрасном, перемежающийся время от 
времени с текстом Книги Бытия. Если мы соединим отмеченные знач-
ками тексты друг с другом, мы получим текст Полной Палеи:12

Барсовский список, 
л. 44 а

Барсовский список, 
л. 53 в

Полная Хронографиче-
ская Палея

А еже рече “свести ста-
рость его во адъ”, от 
 Ияковля племени роди-
ся Господь нашь Исусъ 
Христосъ, сыи старо-
стью прежде вѣкъ, то бо 
съниде во адъ и преле-

Заклинаше я Богомъ жи-
вымъ отець своихъ, они 
же не послушаша его. 
� Въвергоша и в ров,12 
Бога не боящеся, а оно-
му емлющуся за ногы 
всѣхъ и плачющюся, и 

Заклинаше я Богомь // 
живымъ отець своих, они 
же не послушаша его. 
И въвръгоша и в ровь, 
не имущь воды, Бога не 
боящеся, а оному емлю-
щуся за ногы всѣх и пла-

11 РНБ, собр. М. П. Погодина, № 947, л. 87 а.
12 Над строкой в рукописи вставлено из ТП: “не имущь воды”.



449Слово Ефрема Сирина об Иосифе Прекрасном

Барсовский список, 
л. 44 а

Барсовский список, 
л. 53 в

Полная Хронографиче-
ская Палея

стью падшагося Адама 
возведе, ту же с ним и 
великия патриархы, то 
бо Господь наш и само-
го Иякова изведе. 
� Тако же и Христа в 
новѣмъ гробѣ, от него-
же въскрес безъ истлѣ-
ния. Възърѣвше же бра-
тья Иосифова видѣша, 
и се купци грядяху въ 
Египьтъ.13

глаголющю: “Помилуи-
те мя, братье моя”. 
Въверженъ же ими в 
ровъ, горкими слезами 
и плачемъ велиимъ лю-
тымъ плача самого отца 
въздыханьи же неже-
релными: “Прозри, отче 
Иякове на приключше-
еся чаду твоему…”.14

чющуся, и глаголющу: 
“Помилуите мя, братия 
моя”. Тако же и Христа 
в новѣмь гробѣ, от него-
же въскресе безъ истлѣ-
ниа. Въвръженъ же ими 
в ровъ, горкыми слезами 
и плачем лютымь плача 
самого отца въздыхан-
ми нежерелными: 
“Призри, отче Иакове, 
на приимогьшееся чяду 
твоему…”.15

131415

Но самым, на мой взгляд, примечательным в рассматриваемом 
фрагменте Барсовского списка является запись древнерусского книж-
ника, открывающая рассказ об Иосифе: “Се же написаю вам, отчи и 
братье, понеже не исправихъ словесе о Иосифѣ Прекраснемъ. Не на-
писахъ бо к жидовину ни единого словесѣ. Того ради тамо исписахъ 
знаменья у стиховъ, сдѣ же тако же. Вы же гдѣ обрящете каково зна-
менье, то сдѣ того же смотрите” (л. 43 в). Эта запись приоткрывает 
нам механику создания компилятивных текстов. Кроме того, в ней 
констатируется отсутствие новых в сравнении с используемыми тек-
стами обличений – факт, неоднократно отмечавшийся исследователя-
ми (при этом наличие обличений казалось книжнику настолько важ-
ным, что они брались из предыдущей палейной редакции – Толковой 
Палеи: именно их касается разметка). Наконец, обращение “отчи и 
братье” свидетельствует, по всей видимости, в пользу монастырского 
происхождения текста.

В свое время Истрин сделал вывод о том, что “вся история Иоси-
фа принадлежит одному редактору, который одновременно имел все 
указанные источники и по ним составлял свой труд”.16 Это в целом 
правильное положение теперь можно уточнить. Первым этапом рабо-
ты редактора было составление компиляции на основе преимуще-
ственно Слова Ефрема Сирина и Книги Бытия. Можно было бы пола-
гать, что составление этого текста не имело к палеям никакого 
отношения и текст был заимствован в готовом виде, но это не так. 

13 Ср.: Палея Толковая по списку, сделанному в г. Коломне в 1406 г. (М. 1892) 
Стб. 340, 5–16.

14 Ср.: Paraenesis 296.
15 РНБ, собр. М. П. Погодина, № 1435, л. 101–101 об.
16 Истрин. Указ. соч. 77.



Е. Г. Водолазкин450

Против такого предположения говорит несколько вкраплений в этот 
текст из Толковой Палеи, причем вкраплений нетолковательного ха-
рактера. На втором этапе – и этот этап отражает приписка редактора – 
было принято решение включить палейные толкования, что и было 
сделано.

Вопреки предположениям Истомина, составитель (составители?) 
Полной Палеи не пошел по легкому пути. На первом этапе тексты со-
поставлялись между собой тщательнейшим образом – в буквальном 
смысле пословно. Если учесть, что и Ефрем Сирин, и Толковая Палея 
в определенных фрагментах своего повествования фактически цити-
руют Книгу Бытия, создание сводного текста, где порой в пределах 
одной фразы отражены все три источника, было трудом виртуозным. 
Редактура этого текста, впоследствии соединенного с толкованиями, 
говорит о производившем ее книжнике как о человеке, тонко чувству-
ющем противоречия. Так, в эпизоде, когда неузнанный братьями Ио-
сиф угрожает оставить Вениамина у себя, его умоляют Вениамина от-
пустить. Согласно Книге Бытия, это делает Иуда, в тексте же Ефрема 
Сирина, который создатель Полной Палеи здесь использует, – Рувим. 
Вслед за этим в Полной Палеей процитирован фрагмент Книги Бытия, 
где та же просьба высказывается Иудой, так что просящих ока зы-
вается как бы двое. Между тем, это вовсе не недосмотр составителя, 
а его стремление к гармонизации двух источников. Об этом свиде-
тельствует следующая спустя несколько строк фраза: “Слышав же 
Иосифъ словеса Рувимова и Июдина…”. В другом эпизоде, когда 
 Иосиф, открывшись братьям, отправляет их за Иаковом, в Полной 
 Палее сказано, что он “написа … грамоту”, хотя источники ни о чем 
 подобном не упоминают. Вставка становится понятной, когда ниже 
по тексту братьям в доказательство своей правдивости приходится 
предъявлять “книги от Иосифа” (текст здесь дан по Толковой Палее).

Делом второго этапа было соединить созданный текст с толкова-
ниями на основании разметки. Здесь тексты еще раз внимательно со-
поставлялись, поскольку разметка лишь соединяла необходимые 
фрагменты между собой. Окончательная “подгонка” текстов проис-
ходила уже при создании нового списка на основании Барс. Более 
того, несмотря на то что при сведении текстов учитывалась разметка 
на полях Барс., в руках составителя находился и отдельный список 
Толковой Палеи (об этом говорит включение фрагментов фраз, опу-
щенных в Барс.). Вместе с тем, столь сложная работа просто не могла 
быть выполнена без шероховатостей. Так, в тексте Полной Палеи по-
лучилось все-таки, что измаильтяне дважды отвечают Потифару на 
его вопрос об Иосифе.

Рассмотрев особенности работы с текстом Слова в Полной Палее, 
скажу два слова о месте последней в процессе создания палейных 



451Слово Ефрема Сирина об Иосифе Прекрасном

 редакций. Исследование Барс. позволило мне установить, что он яв-
ляется черновиком Полной Палеи в самый ранний период ее создания 
(формирование Полной Палеи было, на мой взгляд, процессом много-
ступенчатым). Барс. – а, стало быть, и Полная Палея – был создан на 
основании Толковой Палеи (списка типа РНБ, Кирилло-Белозерское 
собр., № 68/1145) путем вторичного (более полного) включения ис-
точников, прежде уже использованных при составлении Толковой Па-
леи, а также привлечения новых. Барс. отражает тот этап развития 
 палейных текстов, когда дополнения к тексту Толковой Палеи были 
уже произведены, но не были еще прибавлены фрагменты библей-
ских книг, повествующих об истории после Соломона, а также хроно-
граф, а именно – текст 3-й редакции Хронографа по Великому Изло-
жению, первого, по всей видимости, русского хронографа.17

Что до палейного текста об Иосифе Прекрасном, то он, вероятнее 
всего, создавался тогда, когда концепция Полной Палеи ее состави-
телям была еще не вполне ясна. Я полагаю, что первоначальный за-
мысел не предполагал развернутых толкований. Какие-то обстоя-
тельства нарушили этот план, и к готовой компиляции, состоящей из 
Слова Ефрема Сирина, Книги Бытия и чисто повествовательных 
фрагментов Толковой Палеи, были все же добавлены палейные толко-
вания. Этот момент и отражает сохранившаяся в Барс. запись редак-
тора (составителя). 

Можно догадываться, что на определенном этапе подготовки Пол-
ная Палея готовилась стать чем-то вроде Краткой Хронографической 
Палеи, т. е. текстом, почти полностью лишенным толкований. Есть 
веские основания полагать, что Краткая Хронографическая Палея 
была создана всего лишь одним-двумя десятками лет позднее Полной 
Палеи – то есть, в первой трети XV в., причем в том же самом кругу 
новгородских книжников.18 Создав Полную Палею, огромную, но в 
жанровом смысле совершенно неоднородную компиляцию, новго-
родские книжники приступили к созданию на основе тех же источни-
ков принципиально иного произведения – Краткой Хронографической 
Палеи. С точки зрения жанрового единства Краткая Хронографиче-
ская Палея оказалась безупречной. От начала и до конца она была со-
ставлена как классический хронограф.

Е. Г. Водолазкин
ИРЛИ РАН (Пушкинский Дом)

17 См.: О. В. Творогов. Древнерусские хронографы (Л. 1975) 20. 
18 Водолазкин Е. Г. Редакции Краткой Хронографической Палеи // ТОДРЛ 56 

(СПб. 2004) 164–180.



Е. Г. Водолазкин452

Der Sermon von Ephräm dem Syrer über den Schönen Joseph, der in die Texte der 
altrussischen Paleja-Formen aufgenommen wurde, gehörte zu den in der Rus’ am 
weitesten verbreiteten Übersetzungstexten. Eine Analyse der Paleja-Versionen 
dieses Sermons ergab, dass die Texte Ephräms in den Palei ungeachtet gewisser 
Eigentümlichkeiten auf die bekannte bulgarische Übersetzung aus der Zeit des 
Zaren Simeon zurückgehen. Besonderheiten im Text des Sermons erlauben, den 
Beweis dafür zu führen, dass die Polnaja Chronografi českaja Paleja auf der 
Tolkovaja Paleja aufbaut, letztere also der ersteren zeitlich vorangegangen sein 
muss. In dem Artikel wird darüber hinaus begründet, weshalb die Handschrift 
Nr. 619 aus der Sammlung Barsov des Staatlichen Historischen Museums Moskau 
eine Rohfassung der Polnaja Chronografi českaja Paleja darstellt.



453Магический квадрат,  или Приключения святогорца в России  

О. В. Панченко

МАГИЧЕСКИЙ КВАДРАТ, 
или ПРИКЛЮЧЕНИЯ СВЯТОГОРЦА В РОССИИ

(из истории русско-афонских связей XVII в.)

В конце восьмидесятых годов А. К. Гаврилов откликнулся на просьбу 
Д. С. Лихачева научить молодых аспирантов его Отдела чтению 
древнегреческих текстов. Занятия длились несколько лет, дружба 
и ученичество – уже четверть века. Общение с А. К. Гавриловым 
оказалось бесценным даром для целого поколения тогдашних моло-
дых медиевистов Пушкинского Дома (к числу которых относится 
и автор этих строк), во многом определило их научное мировоззре-
ние, привило особый филологический взгляд на мир. Любовь к Гоголю 
и симпатия Александра Константиновича к малороссийской культу-
ре подсказали тему настоящей статьи, посвященной приключениям 
святогорца-малоросса в России. 

В октябре 1663 г. к опальному патриарху Никону в Новый Иеруса-
лим приехал посланец Святой горы архимандрит Феофан. Он привез 
московскому патриарху грамоту от 20 афонских монастырей и мощи 
священномученика Власия.1 Согласно преданию, сохранявшемуся в 
Воскресенском монастыре, архимандрит Феофан привез Никону так-
же копию с чудотворной иконы Троеручицы.2 Патриарх Никон тор-
жественно встретил гостя, умыл ему ноги и совершил вместе с ним 
торжественное богослужение. С иконы же Троеручицы стали делать 
списки, которые впоследствии разошлись по всей России.3

1 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 8, л. 4–5.
2  Г. М. Зеленская. Святыни Нового Иерусалима (М. 2002) 201. Согласно 

разысканиям Н. П. Чесноковой, копия с хиландарской иконы Троеручицы была 
доставлена в Москву летом 1661 г. иверскими монахами, но дьяки Посоль-
ского приказа не разрешили передать ее патриарху Никону без царского указа 
(Н. П. Чеснокова. Икона Богоматери Троеручицы из афонского Хиландарского мо-
настыря для московского патриарха Никона // VIII Филевские чтения. 16–19 фев-
раля 2003 г. [М. 2003] 86–88; eadem. Реликвии христианского Востока в России 
в сер. XVII в.: По материалам Посольского приказа // Вестник церковной истории 
2 [2007] 91–101). Привезенная икона, по-видимому, оставалась в греческом Ни-
кольском монастыре в Москве до 1663 г., пока прибывший в Москву архимандрит 
Феофан не вызвался отвезти ее патриарху Никону.

3 Память о принесении архимандритом Феофаном копии чудотворной афон-
ской иконы сохранилась в Сказании об иконе Богородицы Троеручицы, дошедшем 

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



О. В. Панченко454

В Москву архимандрит афонского Кастамонитова монастыря при-
был в июне 1663 г., поселившись в Никольском греческом монасты-
ре. Поездку к Никону он совершил самовольно, без разрешения царя 
Алексея Михайловича (который в это время желал скорейшего низ-
ложения Никона с патриаршего престола). Этот поступок вызвал не-
довольство царя; Феофана вызвали в Посольский приказ, и дьяк Ал-
маз Иванов сделал ему строгое внушение.4 В декабре 1663 г. Феофана 
обвинили в “лазутчестве” в пользу гетмана Потоцкого и сослали в 
Кирилло-Белозерский монастырь. 

Кем же был архимандрит Феофан? И как сложилась его дальней-
шая судьба?

Источники сведений об архимандрите Феофане

Сведения об архимандрите Феофане сохранились в Архиве Посоль-
ского приказа в Москве в фонде Сношения России с Грецией в специ-
ально заведенном на него “деле”.5 В 1883–1885 гг. материалы этого 
“дела” получили известность благодаря трудам церковных истори-
ков митрополита Макария Булгакова и Н. Ф. Каптерева.6 В 1886 г. 
“Дело об архимандрите Афонской горы Феофане” было опублико вано 
в Чтениях Общества истории и древностей Российских.7 В 1883 г. 
 архимандрит Леонид Кавелин опубликовал “Рассказ архимандрита 
Феофана о святогорских монастырях”, написанный во время кирил-
ловской ссылки.8 

В 1914–1918 гг. фигура архимандрита Феофана оказалась в поле 
зрения С. К. Богоявленского, работавшего в Московском Главном Ар-

до нас в нескольких списках. (Загл.: Описание о иконѣ Пресвятыя Богородицы 
Одигитрии Троеручицы. Принесена бысть святая икона Пресвятыя Богородицы 
из Афонския горы архимандритомъ Феофаномъ лѣта 7172-го году мѣсяца ок-
тября въ 16 день). Перечень их указан в работах: A. Ebbinghaus. Die altrussischen 
Marienikonen-Legenden (Slavische Veröffentlichungen 70, Berlin 1990) 63 Anm. 55; 
I. Bentchev. Bibliographie der Gottesmutterikonen (Bonn 1992) 251–253; Idem. Die 
“Dreihändige” Gottesmutterikone im Hilandar-Kloster auf Athos // Hermeneia. Zeit-
schrift für ostkirchliche Kunst 3 (1993) 46–52.

4 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 8, л. 2–3.
5 Там же, д. 9 и 9 а.
6 Макарий (Булгаков), митроп. История Русской Церкви. Кн. 7. Т. 12 (М. 21996) 

227–229; Н. Ф. Каптерев. Характер отношений России к православному Востоку 
в XVI и XVII столетиях (М. 21914) 191–192.

7 Из рукописей Е. В. Барсова: Дело об архимандрите Афонской горы Фео-
фане, приезжавшем в Россию за сбором и заподозренном в шпионстве 1664 г. // 
ЧОИДР 1 (1886): V, 16–30.

8 Леонид (Кавелин), архим. Рассказ о святогорских монастырях архиман-
дрита Феофана (Сербина), 1663–1666 (СПб. 1883).



455Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

хиве Министерства иностранных дел. Готовя к публикации акты, свя-
занные с осадой Соловецкого монастыря в 1668–1676 гг., он по местил 
среди них и челобитную соловецкой братии царю Алексею Михайло-
вичу о побеге ссыльного афонского архимандрита Феофана с двумя 
его товарищами 1 октября 1668 г. и о гибели их в Белом море.9 Этот до-
кумент недавно был вновь опубликован О. В. Чумичевой,10 поскольку 
издание Соловецких актов, подготовленное С. К. Богоявленским, со-
хранилось лишь в нескольких экземплярах и большинству исследова-
телей осталось неизвестным.11 

О. В. Чумичева нашла еще несколько важных документов о побеге 
Феофана с Соловков, но, к сожалению, неверно их интерпретировала. 
Она предположила, что Феофан был грек, что на Соловки он был со-
слан еще в 50-е гг. XVII в. (в действительности он попал туда в 1666 г.) 
и что он “активно участвовал” в Соловецком восстании, будучи связан 
со старообрядческой оппозицией реформам патриарха Никона.12 Она 
предположила также, что Феофан бежал с Соловков для того, чтобы 
“распространять в Поморье или еще шире идеи восстания”.13 Все эти 
ошибочные догадки связаны с непониманием того, что среди сослан-
ных на Соловки “греков” и “киевлян” не было, да и не могло быть, 
“старообрядцев”, т. е. последователей церковного обряда московского 
образца.

Особую известность имя архимандрита Феофана приобрело в свя-
зи с греческой Псалтырью Максима Грека (РНБ, Соф., № 78), кото-
рую Феофан читал в библиотеке Кириллова монастыря и колофон ко-
торой перевел на церковнославянский язык.14 Впервые об этой книге 
и колофоне Максима Грека упомянул известный библиограф митропо-

9 Соловецкие акты (Б. м., б. г.) 111–112. 
10 О. В. Чумичева. Соловецкое восстание (1667–1676 гг.) (Новосибирск 

1998) 191.
11 Типография, в которой были набраны Соловецкие акты, была закрыта в 

1918 г. из-за разрухи и гражданской войны, а уже набранные чистые листы пере-
даны в Археографическую комиссию (см.: ЛЗАК за 1919–1924 гг. 32 [Пг. 1923] 
8–9, 26). Отдельные экземпляры этого издания сохранились в крупнейших науч-
ных библиотеках страны. Один из них находится в библиотеке Института русской 
литературы РАН (куда он был передан в составе личной библиотеки писателя 
А. П. Чапыгина), другой, как сообщила мне Е. М. Юхименко, хранится в библио-
теке РГГУ.

12 Чумичева (прим. 10) 60, 164.
13 Там же, 61.
14 Псалтырь Максима Грека привез в Кириллов монастырь священник Силь-

вестр (знаменитый автор Домостроя), который принял там постриг в 1560 г. (см.: 
Н. Н. Розов. Библиотека Сильвестра (XVI век) // Исследования источников по 
истории русского языка и письменности [М. 1966] 191–205).



О. В. Панченко456

лит Евгений Болховитинов.15 В дальнейшем Псалтырь Максима Грека 
привлекала внимание многих исследователей. В 1880 г. ее археографи-
ческое описание выполнил архимандрит Амфилохий, затем в 1882 г. – 
А. С. Родосский.16 Анализом ее почерков занимались архим. Амфи-
лохий, Б. Л. Фонкич и Н. В. Синицына;17 изучением глосс и записей 
лингвистического характера (рядов греческих омофонов, таблиц скло-
нения артиклей и местоимений, рядов синонимов) – Л. С. Ковтун.18 

Особое внимание исследованию записи Максима Грека и ее пере-
воду уделил Б. Л. Фонкич.19 Приведем оба текста (рис. 1).∗

Вверху листа рукой Максима Грека написано киноварью: 

† 'Egr£fh tÕ parÕn Yalt»rion ™n pÒlei TfšrV ceirˆ pÒnJ monacoà 
tinoj ¡giore…tou batopedhnoà Max…mou toÜnoma, kat¦ tÕ ͠mhon œtoj 
tÁj ÑgdÒhj ciliostÚoj, ¢nalèmasi Beniamˆn toà eÙlabest£tou 
ƒerodiakÒnou kaˆ ƒerofÚlakoj toà qeofilest£tou ™piskÒpou Tfšrhj 
kur…ou 'Akak…ou. Oƒ ¢nagignèskotej m¾ katagignèskete toà gr£-
yantoj, e‡ pou tˆ tÁj Øgioàj grafÁj ¼martai aÙtù, ¢nqrèpinon g¦r 
tÕ ¡mart£nein kaˆ koinÕn ¢tÚchma. ”E¸·wsqe ™n kur…J kaˆ eÜcesqe 
Øp�r ™moà toà ¡martwloà. †

Ниже помещен перевод этой записи на церковнославянский язык 
(выполненный почерком архимандрита Феофана):

† Толкование подписи Максима Грека и святогорца, инока обители 
Ватопедския. Написася сия Псалтиръ во градѣ Твери рукою и болѣз-
нию монаха нѣкоего святогорца монастыря Ватопедскаго, именемъ 
Максима, во время убо оно текущи лѣту седмой тысящи навершаемѣй, 

15 Евгений (Болховитинов), митрополит. Словарь исторический о бывших 
в России писателях духовного чина Греко-Российской Церкви II (СПб. 21827) 
39–40.

16 Амфилохий, архим. Палеографическое описание греческих рукописей 
XV–XVII века определенных лет (М. 1880) 4, 52–55, табл. XVI; А. С. Родосский. 
К материалам для истории славяно-русской библиографии. 3. Автограф преп. 
Максима Грека // Христианское чтение 2 (1882): 9–10, 609–615.

17 Амфилохий, архим. Указ. соч., 52–55, табл. XVI; Б. Л. Фонкич. Русский 
автограф Максима Грека // История СССР (1971): 3, 153–158; Н. В. Синицына. 
Максим Грек в России (М. 1977) 28–43, 71 рис. 6–9.

18 Л. С. Ковтун. Лексикография в Московской Руси XVI – начала XVII в. 
(Л. 1975) 25–35.

19 Б. Л. Фонкич. Новый автограф Максима Грека // Byzantinoslavica 1 (1961) 
79–81; idem. Греческо-русские культурные связи в XV–XVII вв.: Греческие рукописи 
в России (М. 1977) 45–47, 49.

* Благодарю сотрудников Лаборатории кодикологических исследований РНБ 
Д. О. Цыпкина и Е. А. Ляховицкого за цифровое воспроизведение автографов 
архимандрита Феофана и их палеографическую экспертизу.



457Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

Рис. 1. Колофон Псалтыри Максима Грека 
и перевод, сделанный архимандритом Феофаном 

(РНБ, Соф. № 78)



О. В. Панченко458

умолениемъ Вениамина, благоговѣиннаго иеродиакона и священных 
риз хранителя боголюбиваго епископа Тверскаго господина Акакиа. 
Чтущии не зазрѣте осудително писавшаго, идѣже что здравых писа-
ний согрѣшихъ въ ней, человѣческо бо согрешити, и обще осмотрѣ-
тися. Здравствуйте о Господѣ и молѣте за мя грѣшнаго †.20

Слева на поле того же листа переводчик сделал приписку и о себе:

† От тоеяжде Святой горы Афонской преложися от греческаго языка 
на славенский Феофаномъ, архимандритомъ Констамонитова мона-
сты ря, в лѣто 7173 [1665], ибо азъ, в заточении сый, томужде под-
ражатель, иже исписал Псалтырь сию, Богъ да упокоит душу его во 
Царствии своемъ во вѣки вѣков, аминь. 

Как видим из содержания этой приписки, святогорец Феофан впол-
не осознанно уподоблял себя святогорцу Максиму Греку, называя себя 
его “подражателем”.21

Б. Л. Фонкич высказал предположение, что во время ссылки в Ки-
риллов монастырь Феофан сделал для себя список с греческой Псал-
тыри Максима Грека.22 Он исходил из того, что в “Росписи рухляди 
архимандрита Феофана”, увезенной им впоследствии в Соловецкий 
монастырь, действительно имелась “книга Псалтырь письмяная, по-
гречески, в четь”.23 Но как показывают неизвестные ранее архивные 
материалы, греческая Псалтырь форматом “в четверть” уже изначаль-
но числилась среди книг, привезенных архимандритом Феофаном в 
кирилловскую ссылку – и, значит, не была им там переписана.24

Вновь найденные архивные источники, относящиеся к “делу” архи-
мандрита Феофана, хранятся в РГАДА, в фонде Ф. Ф. Мазурина (ф. 196, 
оп. 2, д. 71).25 Они представляют собой комплекс документов, проис-

20 Перевод Феофана показывает, что, будучи славянином, он не понял в гре-
ческом тексте отдельных слов. На это обращали внимание архим. Амфилохий 
(прим. 16) 54 и Б. Л. Фонкич (прим. 19) 45.

21 О принципе “уподобления” в литературе Древней Руси см.: О. В. Панченко. 
Поэтика уподоблений в древнерусской агиографии, эпидейктике и гимнографии 
// Hyperboreus 9 (2003): 1, 181–190.

22 Б. Л. Фонкич. Греческое книгописание в России в XVII в. // Книжные цент-
ры Древней Руси. XVII век. Разные аспекты исследования (СПб. 1994) 40–41.

23 Из рукописей Е. В. Барсова (см. прим. 7) 29.
24 Греческая Псалтырь форматом “в четверть” указана в Росписи рухляди 

присыльного архимандрита Феофана, привезенной им в Кириллов монастырь в 
декабре 1663 г.: “Псалтыри греческие: одна в четверть, другая [доб. над строкой: 
Псалтырь мутьянская. – О. П.] в осминку, слѣдованиемь” (РГАДА, ф. 196, оп. 2, 
д. 71, л. 5).

25 На это “дело” указала мне А. А. Сошина, сотрудница Церковно-архео-
логического кабинета Соловецкого монастыря, которой я приношу искреннюю 
благодарность. 



459Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

ходящих из Кириллова монастыря, связанных с пребыванием в нем 
архимандрита Феофана.26 Среди кирилловских документов ( общим 
числом 18 ед.) сохранились черновики челобитных и “отписок”, от-
правлявшихся монастырскими властями в Москву, которые содержат 
уникальные подробности о пребывании афонского архимандрита в мо-
настыре; есть среди них и несколько автографов самого Феофана.

Кроме того, в Синодальном собрании грамот ГИМ мне удалось 
разыскать челобитную архимандрита Феофана к патриарху Никону, 
посланную из Кириллова монастыря.27 В ней он сообщает о причи-
нах постигшей его опалы, которую связывает с незнанием обычаев 
этой страны и закулисной деятельностью его личного врага Паисия 
Лигарида. В приписке к своей челобитной он сообщает о посылке Ни-
кону трех кипарисовых крестов, которые вырезал, отгоняя “уныние 
и скорбь”, своими руками.

Помимо архивных поисков мной были проведены разыскания 
в рукописных собраниях двух монастырских библиотек – Кириллов-
ской и Соловецкой, которые увенчались несколькими находками. 
В сборнике, принадлежавшем кирилловскому келарю Матфею Ни-
кифорову (РНБ, Соф. № 1103),28 покровительствовавшему Феофану 
во время его ссылки, были найдены два сочинения святогорца: Рас-
сказ о святогорских монастырях (л. 144–170 об.), уже известный по 
пуб ликации архим. Леонида,29 и не известное ранее Изложение бого-
слу жебного устава Святой горы (л. 171–271).30 Еще в одной ки рил-
ловской ру кописи, принадлежавшей ранее священнику Сильвестру, 
была обнару жена запись архимандрита Феофана о прочтении им этой 
книги в 1665 г. и о возвращении ее в монастырскую казну (РНБ, 
Соф. № 1375, л. 533 а).31

26 Другой комплекс документов, известный исследователям с 80-х гг. XIX в., 
как уже было отмечено, происходит из архива Посольского приказа (РГАДА, 
ф. 52 [Сношения России с Грецией], оп. 1, 1663 г., д. 8, 9, 9 а).

27 Об этой грамоте упоминает митрополит Макарий в Истории русской 
церкви (Макарий [см. прим. 6] 422, 546), ссылаясь на старый ее шифр (Моск. 
Синодальной библиотеки, № 6). Благодарю главного научного сотрудника ГИМ 
Е. М. Юхименко за помощь в разыскании этой грамоты.

28 На обрезах переплета книги читается надпись: “Святцы Матфея Никифо-
рова”.

29 См. прим. 8.
30 Нач.: “Во 172-м [1663/64] году ис Палестины Афонские горы Констомо-

нитова монастыря архимандритъ Феофанъ да старецъ Васьянъ были в Кириловѣ 
монастырѣ в сылке и сказывали о церковном чину, какъ у них бываетъ в Афон-
ской горѣ в монастырѣхъ” (РНБ, Соф. № 1103, л. 172).

31 О происхождении этой книги из библиотеки священника Сильвестра сви-
детельствует запись на I-м листе: “Мѣсяць май Селеверстовская” (РНБ, Соф. 
№ 1375, л. I).



О. В. Панченко460

Среди соловецких рукописей обнаружить сочинений Феофана, 
к сожалению, не удалось. В сборнике, принадлежавшем священнои-
ноку Геронтию (одному из главных идеологов соловецких старообряд-
цев), сохранилось лишь упоминание еще об одном сочинении Феофа-
на – Сказании о греках, – которое, однако, в составе самого сборника 
не сохранилось.32 В Псалтыри следованной (РНБ, Сол. №  769/879) 
сохранился рисунок, сделанный архимандритом Феофаном в соловец-
кой тюрьме, с подписью “Печать царя Соломона” (рис. 2, см. о нем 
ниже). На переплетных листах другой рукописи – Скитского патери-
ка (РНБ, Сол. № 648/706) – встретились материалы карельско-русского 
“словаря”, который архимандрит Феофан составлял, сидя в соловец-
кой тюрьме (рис. 5).

Литературное наследие афонского писателя, перу которого при-
надлежат, по меньшей мере, два сочинения о Святой горе, написанные 
в кирилловской ссылке, заслуживает отдельного исследования. Наде-
ясь выполнить такое исследование в дальнейшем, в настоящей статье 
постараемся воссоздать биографию Феофана.33 

Опыт реконструкции биографии Феофана

Архимандрит Феофан был личностью весьма одаренной. Он знал 
не менее пяти языков, писал иконы, вырезал, по афонскому обы-
чаю,  кресты, владел даром певческого искусства. Ко времени приез-
да в Россию ему было, судя по сведениям Посольского приказа, око-
ло 35 лет. В грамоте, разосланной после его побега из Кириллова во 
все “порубежные” города, в качестве его особых примет сообщалось 
следу ющее: “Архимаритъ Феофан – возрастомъ [т. е. ростом. – О. П.] 
немалъ, и в лицѣ нескуденъ, уса и бороды у него нѣтъ, а рѣчью сло-
весен, и языком греческим, турским, и волоским, и польским навы-
чен, а лѣт, сказывал, 35”.34 К указанным в грамоте 4-м языкам следо-
вало бы, по-видимому, добавить еще и латинский, поскольку среди 

32 РГБ, ф. 98 (собр. Егорова), № 706. На л. 194 об. этого сборника сделана 
приписка: “О них же, греках, Сказание Феофана, архимарита Святогорского, 
писано в сей книге после всего от задней цки” (л. 194 об.). Судя по этой приписке, 
читающейся после Хождения Арсения Суханова, Сказанием архимандрита Фео-
фана этот сборник первоначально и заканчивался. 

33 Об архимандрите Феофане как о писателе упоминает К.-Д. Зееманн в своей 
монографии, посвященной древнерусской паломнической литературе (K.-D. See-
mann. Die altrussische Wallfahrtsliteratur [München 1976] 306, 461), однако о нем 
нет отдельной статьи в Словаре книжников и книжности Древней Руси.

34 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9 а, л. 59. Ср.: Леонид (Кавелин), архим. 
Акты Иверского Святоозерского монастыря (1582–1706) // РИБ 5 (СПб. 1878) 
551–552, № 207.



461Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

книг келейной библиотеки Феофана имелась “Библия латинскаа въ 
полдесть”.35

О его выдающейся способности к языкам говорит и то, что, сидя в 
соловецкой тюрьме, он начал составлять, готовясь к побегу, карельско-
русский словарь. О его художественной одаренности свидетельству-
ет то, что среди икон, привезенных им с Афона, имелась одна, напи-
санная самим Феофаном (“Образ архидиакона Стефана да мучеников 
Георгия и Димитрия в подножие, написах архимандрит Феофан”).36 
О владении им техникой певческого искусства можно судить по тому, 
что во время кирилловской ссылки он обучал греческим распевам 
местных клирошан.

Деятельность Феофана до приезда в Россию была связана с Украи-
ной, Молдавией и Афоном; в России же – с Никольским греческим 
монастырем в Москве и с тремя знаменитыми обителями: Новым 
Иеру салимом, Кирилловым и Соловками. Достоверных сведений о его 
происхождении не сохранилось. Архимандрит Леонид (Кавелин) на-
звал Феофана сербом, но не привел в подтверждение никаких до ка-
зательств.37 Митрополит Макарий Булгаков, исследовавший “дело” 
Фео фана в архиве Посольского приказа, считал его “бело русцем” (что, 
впрочем, не совсем точно).38 Он опирался на свидетельство архи-
мандрита афонского монастыря Святого Павла Иоаникия, который 
в своей челобитной царю от 9 августа 1665 г. сообщал о Феофане, что 
“он родом не тамошних стран, белорусец”.39 В действительности же 
Феофан был, по-видимому, малороссом, о чем свидетельствует митро-
полит Газский Паисий Лигарид (“А и то де митрополит слышал, что 
он не греческой породы, а уроженецъ черкаскихъ казаковъ”).40

Об украинском происхождении Феофана мы можем судить и по 
его языку, в котором встречаются украинизмы. В Рассказе о свято-
горских  монастырях он пишет вместо “оскорбили” – “образили”;41 
в многочис ленных письмах и челобитных использует украинские 
слова: “нехай” (русск. “пусть”), “велицеласкавый пане” (“многомило-

35 См. Роспись рухляди архимандрита Феофана в статье: Из рукописей 
Е. В. Барсова (см. прим. 7) 29.

36 Роспись по скаске архиманндрита Феофана и келаря старца Васьяна Кон-
стоманитова монастыря церковной утваре и казнѣ и рухляде (РГАДА, ф. 196, 
оп. 2, д. 71, л. 41).

37 См. прим. 8.
38 Макарий (см. прим. 6) 227.
39 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9а, л. 35.
40 Там же, л. 13; Каптерев (см. прим. 6) 191–192 прим. 2.
41 “И сокровище, еже образили, взяли в монастырь” (Леонид [см. прим. 8] 

9). Речь идет о кладе, найденном пастухом, и отнятом у него двумя монахами из 
монастыря Дохиар, оскорбившими дар Божий.



О. В. Панченко462

стивый госпо дин”), “вязание” (“заточение”), “не чинят” (“не творят”), 
“лист” (“письмо”), “вызволили” (“освободили”).42 Украинизмы про-
являются и в языковых особенностях его речи (фонетических, морфо-
логических, синтаксических), отразившихся на письме: “що”, “щоб”, 
“чим” (русск. “чем”), “монастыриву” (русск. “монастырю”), “сказу-
вати”, “з Ярославля”, “с Кирилова монастиря”, “высвободили”, “до 
пана гетмана”, “у приказѣ”.43

Образование Феофан получил, по-видимому, в одной из право-
славных коллегий на Украине или в Молдавии (существовавших в то 
время в Киеве, Кременце, Гощи и Яссах).

Известно, что в конце 50-х – нач. 60-х гг. XVII в. Феофан жил 
в  Яссах при дворе правителя Молдавии. Он был духовником юного 
гос подаря Стефаницы Лупу (сестра которого была замужем за сыном 
 гетмана Украины Богдана Хмельницкого). Об этом сообщает его не-
друг Паисий Лигарид, который и сам в 50-е гг. XVII в. проживал при 
дворе господаря Валахии: “А какъ де онъ [Феофан. – О. П.] жилъ у 
волоскаго владѣтеля, Васильева сына, у Стефана воеводы въ кресто-
выхъ попахъ, и онъ де ему, митрополиту [Паисию Лигариду. – О. П.], 
какъ онъ ѣхалъ къ великому государю, много пакости чинилъ”.44 
Враждебность Феофана к Лигариду объяснялась, конечно, тем, что 
ему хорошо было известно о тайном латинстве митрополита Газско-
го, сумевшего лестью получить сан от Иерусалимского патриарха. 
В своем письме к патриарху Никону, написанному из кирилловской 
ссылки, Феофан называет Паисия не иначе как “Газским проклятым 
еретиком”.45 

Во время пребывания Феофана в Молдавии среди духовных чад 
его была Анна Могила, дочь бывшего молдавского господаря Иере-
мии и двоюродная сестра митрополита Киевского Петра Могилы. 
В конце 1650-х гг. она вышла замуж за коронного гетмана Речи По-
сполитой Станислава Потоцкого. Через несколько лет, когда Феофан 
оказался в России, известие о том, что он был духовником жены гет-
мана Потоцкого, послужило одной из главных улик для обвинения его 
в “лазутчестве”.

42 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9 а, л. 50–53.
43 Там же, л. 50–53, 57, 99.
44 Там же, л. 13.
45 ГИМ, Синод. собр. грамот № 1070. О Паисии Лигариде см.: Каптерев (см. 

прим. 6) 181–207; Л. Лавровский. Несколько сведений для биографии Паисия Ли-
гарида, митрополита Газского // Христианское чтение (1889): 11–12, 672–736; 
П. Пирлинг. Паисий Лигарид: Дополнительные сведения из римских архивов // 
Русская старина 109 (1902) 337–351; Е. Ф. Шмурло. Паисий Лигарид в Риме и на 
греческом Востоке // Труды V съезда русских академических организаций за гра-
ницей в Софии 14–21 сентября 1930 года 1 (София 1932) 532–588.



463Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

В Москву он приехал в июле 1663 г.46 Вместе с ним прибыли ке-
ларь Кастамонитова монастыря грек Вассиан с монастырской казною, 
волошанин дьякон Самуил и два украинца: дьякон Паисий и служка 
Иван. Оба дьякона и служка пристали к Феофану в пути, который про-
легал через Яссы, Львов, Бучач (имение Потоцких на Подолье), Киев, 
Переяславль. С собой Феофан привез путивльского казака Терентия 
Шестакова, выкупленного им из плена.47

Проведя 3 месяца в Москве, он совершил тайную поездку к пат-
риарху Никону в Новый Иерусалим, что и положило начало всем его 
последующим неприятностям. Во время их встречи в октябре 1663 г. 
Феофан передал Никону книгу униатского миссионера Неофита Роди-
на, изданную Паисием Лигаридом в Риме, которая серьезно компро-
метировала восточного иерарха в глазах православных московитов.48 
Книга была издана Пантелеимоном Лигаридом (таково было мир-
ское имя будущего Газского митрополита) в Конгрегации Пропаганды 
веры с посвящением кардиналу Франциску Барберини, племяннику 
папы Урбана VIII.49 Теперь же этот тайный иезуит, выпускник грече-
ской коллегии св. Афанасия в Риме был призван судить Московского 
патриарха.50

Никон незамедлительно воспользовался столь важной для него 
уликой. О книге, привезенной ему архимандритом Феофаном, он на-
писал в своих Возражениях на ответы Паисия Лигарида, сославшись 
при этом и на некоторые другие сведения, которые сообщил ему афон-
ский архимандрит: “Неции же о нем повествуют, яко несть православ-
ныя св. Восточныя Церкви, но Западныя, Римскаго Костела. У папы 
был 30 лет дьяконом, и в мутьянах-де был многое время, и вельми на-
сеян римския ереси. <…> Да на него свидетельство привез св. Афон-
ския горы монастыря Констинова архимандрит Феофан – книжицу 
“Толкование на “Величит душа моя Господа”, а та книжица друкована 
в Риме, и в ней имя его, Паисиево, есть мирское”.51

Своей неприязни к Паисию Лигариду архимандрит Феофан, по-
видимому, не скрывал и в беседах с московскими вельможами, при-
глашавшими его в свои дома. Чтобы опорочить столь неприятного ему 
обличителя, Паисий Лигарид тайно распустил слухи о нем, будто тот 

46 РГАДА, ф. 196, оп. 2, д. 71, л. 14.
47 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9, л. 3; Фонкич (см. прим. 22) 41.
48 NeofÚtou Rod…nou. ’Ex»ghsij e„j t¾n çd¾n tÁj QeotÒkou toutšstin e„j 

tÕ MegalÚnei ¹ yuc¾ moà tÕn KÚrion… (Romae, Typis et impensis sacr. Congr. de 
Propaganda Fide 1637).

49 Лавровский (см. прим. 45) 714–715.
50 Шмурло (см. прим. 45)  532–588.
51 Макарий (см. прим. 6) 421–422 прим. 25.



О. В. Панченко464

является “лазутчиком” гетмана Потоцкого, приехавшим в Москву для 
сбора сведений “о государевых ратных людях”. Он припомнил, что 
Феофан был духовником жены гетмана С. Потоцкого; что путь его в 
Москву пролегал через замок Потоцких на Волыни, где проживала 
его духовная дочь, через Львов и другие “польские города”, где свято-
горский архимандрит получал на содержание “королевского жалова-
нья по ефимку на день”; а также и то, что Феофан был родом из “чер-
касских казаков”, воевавших теперь на стороне гетмана Потоцкого.52 
Паисий Лигарид не преминул донести русским властям и о том, что, 
находясь в Москве, архимандрит Феофан “поздно ввечеру и с утра 
рано с монастыря один сходил невѣдомо куда, и в новой Немецкой 
слободе был”.53

В “деле” архимандрита Феофана имеется несомненное свидетель-
ство о том, что донос на него был подготовлен Газским митрополитом 
и его ближайшим окружением. Ссылка на это содержится в справке 
Посольского приказа, подготовленной для доклада царю: 

...а греческия власти и греченя, которыя в то время были на Москвѣ, 
сказали, что он, архимаритъ Феофан, былъ у полского короля, и жил 
у гетмана Потоцкого, и женѣ ево былъ отцемъ духовнымъ, и гетман 
отпустилъ ево к Москве для разсмотренья государевыхъ ратныхъ 
людей и провѣдывания всяких вестей.54

Как следует из материалов “дела” Феофана, никаких оснований 
для обвинения его в шпионаже не было. В вину ему были поставлены 
все прошлые прегрешения: самовольная поездка к патриарху Никону; 
а также то, что он не сообщил в Посольском приказе о грамотах, кото-
рые привез из Святой горы; и то, что “на трапезе с патриархом многие 
рѣчи говорил”; “и у мирских людей в домех будучи, <...> многие рѣчи 
говорил же”; и что служил литургию в приходских церквах, не спро-
сив царского позволения.55 

Но особое подозрение вызвали настойчивые просьбы Феофана 
 отпустить его на Афон, с которыми он стал регулярно являться в По-
сольский приказ после поездки к патриарху Никону. Когда же ему 
было указано, что на Правобережной Украине около Киева объяви-
лись неприятели московского царя – “полские и литовские люди, и 
ляхи, и татарове” – и что теперь не время просить об отъезде, Феофан 
опрометчиво заявил, что ему “полские и литовские люди и татарове не 

52 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9 а, л. 12–13.
53 Там же, л. 12.
54 Там же, л. 58.
55 Там же, л. 10–12.



465Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

страшны”, и продолжил “докучать” просьбами об отъезде.56 Этим он 
окончательно уверил посольских дьяков в их подозрении.57 

Впрочем, Паисий Лигарид ввел в заблуждение не одних только 
дьяков Посольского приказа. Ему поверил и выдающийся историк 
Русской церкви митрополит Макарий Булгаков, который воспроизвел 
в своем труде версию о мнимом “лазутчестве” архимандрита Феофана 
без должной исторической критики.58 

Отметим, что сам Феофан вполне ясно осознавал истинные при-
чины царской опалы и своей ссылки в Кириллов монастырь. Об этом 
он писал в письме к патриарху Никону из кирилловской ссылки: “Не 
вѣдахомъ обычая сея землѣ и тайно бѣхъ у твоего великаго святител-
ства. И за сие хождение прияхъ нынѣ заточение и наругание, и наре-
чен быхъ азъ от Алмаза прелагатай и исходникъ. “Смущаеши, – рече, – 
осудареву землю, и самого, – рече, – осудара во небрежении имѣеши”. 
И сице оттолѣ ожидаху времени соперники мои Газский проклятый 
еретикъ и с соковники своими, и тако заточению предаша”.59

11 марта 1663 г. в Посольском приказе был подготовлен государев 
указ о ссылке архимандрита Феофана в Кириллов монастырь.60 Узнав 
об этом, архимандрит Феофан попытался бежать из монастыря в чу-
жом платье, но был схвачен подьячим Иваном Истоминым и прислан-
ными с ним стрельцами. По словам жившего в греческом монастыре 
сербского митрополита Феодосия, Феофан только рукой махнул и ска-
зал в отчаянии: “Пошол-де я на Соловки”.61

Но место его ссылки оказалось не столь отдаленным, и Феофан 
был выслан в Кириллов монастырь.62 По пути в ссылку он отправил из 
Ярославля письмо патриарху Никону с просьбой, чтобы тот написал 
о нем царскому духовнику Лукьяну Кирилловичу и ближнему советни-
ку государя Федору Михайловичу Ртищеву с просьбой заступиться за 

56 Там же, л. 11.
57 О крайней подозрительности русских к иноземцам пишут многие путеше-

ственники XVII в. См., например, записки сирийского дьякона Павла Алеппского 
(Путешествие антиохийского патриарха Макария в Россию в половине XVII в., 
описанное его сыном архидиаконом Павлом Алеппским, пер. с арабского Г. Мур-
коса 2 [М. 1897] 104).

58 Макарий (см. прим. 6) 227–229.
59 ГИМ, Синод. собр. грамот № 1070. В 1665–1666 гг. патриарх Никон послал 

несколько грамот (все они были перехвачены) к четырем вселенским патриархам, 
в которых называл афонского архимандрита Феофана в числе своих сторонников, 
оказавшихся из-за него в заточении (см.: С. К. Севастьянова. Эпистолярное на-
следие патриарха Никона [М. 2007] 626). 

60 Черновик указа сохранился в “деле” архимандрита Феофана (РГАДА, 
ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9 а, л. 7–9).

61 Там же, л. 15.
62 Там же, л. 10.



О. В. Панченко466

него.63 Еще два письма он отправил некоему “пану Яремовичу, педа-
гогу детей епископовых”, чтобы тот известил о Феофане местоблю-
стителя Киевской митрополии епископа Мефодия, а тот  написал бы 
“лист” об освобождении его к “пану гетману” (Ивану Брюховецкому) 
и к “пану судьѣ” (Петру Забеле) и к Ф. М. Ртищеву.64 Наконец, еще 
одно послание было адресовано им некоему иеродьякону Арсению 
с просьбой написать “листы” все к тому же заступнику малороссов 
Ф. М. Ртищеву, и к епископу Мефодию, и к гетману Ивану Брюховец-
кому (“через тые козаки, що есть из Запорожья”).65 Все эти письма 
были посланы Феофаном на имя патриарха Никона, но, по-видимому, 
до остальных адресатов так и не дошли.

К счастью для Феофана, условия ссылки его в Кириллов мона-
стырь были не слишком строгими. В царской грамоте, посланной вла-
стям Кириллова монастыря 18 марта 1664 г., повелевалось не стеснять 
афонского архимандрита и относиться к нему с почтением: 

И вы б тому архимандриту Феофану сказали наше, великого государя, 
милостивое слово, чтоб онъ не оскорблялся; велено ему у вас в Ки-
риловѣ монастырѣ не за опалу побыть. И велѣли ему почесть чинить 
по монастырьскому чину, и пищу и питьѣ давати ему противу дву 
братов доволно; и тесноты ему и братье его, которые съ ним сосланы, 
и никакова оскорбления чинити не велѣли.66

Следуя царскому указу, в Кирилловом монастыре архимандриту 
Феофану оказывали все почести, подобающие его сану. В церкви он 
служил в архимандричьем облачении, с митрой на голове, укра шенной 
золоченными херувимами. В повседневной жизни дружил с бывшим 
монастырским келарем Матфеем Никифоровым.67 По его просьбе он 
написал Рассказ о святогорских монастырях68 и Изложение богослу-
жебного устава Святой горы, которое дошло до нас в единственном 
списке, принадлежавшем Матфею Никифорову (РНБ, Соф. № 1103).69 

Как отметил Д.-К. Зееман, в Рассказе о святогорских монасты-
рях Феофан сообщает, кому посвящен главный собор каждого из мона-

63 Там же, л. 50.
64 Там же, л. 51–52.
65 Там же, л. 53.
66 РГАДА, ф. 196, оп. 2, д. 71, л. 7–8.
67 О кирилловском келаре Матфее Никифорове см.: З. В. Дмитриева. Вытные 

и отписные книги Кирилло-Белозерского монастыря XVI–XVII вв. (СПб. 2003) 
140–163.

68 Сборники, включающие Рассказ архимандрита Феофана о святогорских 
монастырях, указаны в кн.: Seemann (см. прим. 33) 461.

69 О сборнике Соф. № 1103 см.: Дмитриева (см. прим. 67)  154.



467Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

стырей, сколько в нем келий и пещер, кто был их основателем. Но 
главное внимание он обращает на святыни, хранящиеся в афонских 
обителях, перечисляя, какие в них находятся чудотворные иконы и 
мощи святых.70 Благодаря этому сочинение Феофана значительно пре-
восходит по полноте все прочие описания Святой горы, бытовавшие 
в русской книжности XVII в. Между прочим Феофан сообщает и о 
книжных сокровищах святогорских монастырей: упоминает о том, что 
в монастыре Есфигмен находилось, по словам книгохранителей, около 
9000 пергаменных книг.

Второе сочинение Феофана – Изложение богослужебного устава 
Святой горы – состоит из 12 глав, в которых описаны особенности 
 богослужения в афонских монастырях: малой и великой вечерни, ут-
рени, литургии, литии, а также ряд чинопоследований: монашеского 
пострижения, елеоосвящения над болящим братом, иноческого погре-
бения и крестного хождения вокруг монастыря. 

Представление о стиле этого сочинения можно составить по не-
большому фрагменту, в котором святогорец весьма иронично изобра-
жает принятый у русских обычай петь величание святому перед его 
иконой в центре храма:

Величания же в наших греческих и старословенских [монастырях. – 
О. П.] во Святѣй горѣ нѣсть, и не поют, ниже аналоя поставляют, 
якоже здѣ. Мнит ми ся, яко от своего высокоумнаго обычая и чело-
вѣкоугодия, а не богоугодия сие позорище. Облекшеся, окружатъ, 
обыдут аналой и стоят облеченны, аки фелоне хотяще продати; 
позорствуются мирови, ничтоже чтуще, ниже поюще, но яко болваны 
стояще. Смѣху подобно и уставу наругателно есть.71

Очевидно, во время пребывания в Кирилловой обители архиман-
дрит Феофан имел возможность свободно пользоваться книгами из 
монастырской библиотеки. В июне 1665 г. он прочитал взятый в би-
блиотеке майский том четьих миней, содержавший Житие Феодосия 
Печерского и Киево-Печерский патерик (РНБ, Соф. № 1375). В конце 
книги он оставил две записи о том, когда он закончил чтение и когда 
возвратил книгу в монастырскую библиотеку.

В конце июня 1665 г. произошло событие, которое привело Фео-
фана в совершенное смятение. После настойчивых обращений к царю 
греческих иерархов, остававшихся в Москве, царь повелел возвра-
тить из Кириллова монастыря афонского келаря Вассиана вместе со 
всей монастырской казной, чтобы затем отправить казну Кастамони-
това монастыря на Афон. Но архимандриту Феофану царь повелел 

70 Seemann (см. прим. 33) 306.
71 РНБ, Соф. № 1103, л. 197–197 об.



О. В. Панченко468

“до государеву указу побыть в Кирилове монастырѣ”.72 Понимая, что 
после отъезда его спутника с монастырской казной надежды его на 
освобождение становятся совсем призрачными, архимандрит Феофан 
уговорил келаря Вассиана не покидать его, сказавшись больным. Но 
2 ок тября 1665 г. из Посольского приказа пришло новое повеление от-
править афонского келаря с казною в Москву.73 

В тот же день дьякон Моисей, один из кирилловской братии, со-
общил Феофану, что слышал в келье у тамошнего архимандрита, что 
Феофану ждать нечего и что теперь его закуют. Он рассказал, что и 
раньше слышал такие же речи на кирилловском подворье в Москве.74 
Посоветовав Феофану бежать, Моисей научил его, как перелезть че-
рез крепостную стену и в каком направлении идти. Вместе с афон-
ским архимандритом вызвались бежать еще два ссыльных киевля-
нина – черный поп Анатолий и монах Киево-Печерского монастыря 
Мирон. Готовясь к побегу, они, по словам тюремного сторожа Фера-
понта, “сѣдели много время и лошки дѣлали, и говорили меж себя по 
своему языку невѣдомо что”.75 

Но бежать Феофану пришлось одному. В ночь на 7 октября 1665 г., 
выломав окно задней кельи, он перелез по веревке через старую кре-
постную стену.76 В материалах “дела” архимандрита Феофана сохра-
нились подробности его путешествия: как он шел по ночам, ориенти-
руясь по звездам, в надежде добраться по реке Шексне до Новгорода, 
а оттуда – в Иверский монастырь (находившийся под управлением па-
триарха Никона).77 Сохранились сведения о поимке его тремя крестья-
нами Рукиной слободки, которые, однако, получив от него мешочек 
с деньгами, перевезли его через реку, снабдили огнивом и посохом, 
рассказали, где находятся заставы для его поимки, и указали путь к 
Спасо-Каменному монастырю.78 

72 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9 а, л. 19, 21.
73 Из рукописей Е. В. Барсова (см. прим. 7) 21.
74 РГАДА, ф. 196, оп. 2, д. 71, л. 31.
75 Там же, л. 23. Судя по переписке монастырских властей, в Кирилловом 

монастыре было 6 ссыльных малороссов, которые не отличались смиренным нра-
вом: “А нынѣ тѣхъ ссыльныхъ иноземцовъ 6 человѣкъ, и межъ собою по своему 
языку знаются и умышляютъ всѣ о побѣгѣ, подъ началомъ жить не хотятъ” (Из 
рукописей Е. В. Барсова [см. прим. 7] 24).

76 “А с собою он взял книгу Псалтырь со вослѣдованием в четь, да грамоту 
ставленою, печать вислая на красном воску, пиногерь [трут. – О. П.] с огнивомъ, 
рукавицы исподка вязаные, коты, мешечик холщевой с сухарями, осмнатцать золо-
тых, один в них двойной, денег 5 рублевъ 17 алтын 2 денги, панагея мѣдная неве-
лика, на ней киотец свинцовой, гребень роговой” (РГАДА, ф. 196, оп. 2, д. 71, л. 28).

77 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9 а, л. 58; Из рукописей Е. В. Барсова (см. 
прим. 7) 23.

78 РГАДА, ф. 196, оп. 2, д. 71, л. 29.



469Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

Но побег оказался неудачным: через 10 дней Феофана поймали 
в устье реки Кубены крестьяне Подольного монастыря и 18 октября 
привезли назад в Кириллов монастырь.79 Здесь Феофан написал ис-
полненное горечи письмо келарю Матфею Никифорову, в котором 
рассказал, как и по чьему научению бежал из монастыря.80

После поимки Феофан пообещал уморить себя голодом;81 но по-
том, надеясь попасть в Москву, “сказал за собой слово государево”.82 
Он просил дать ему в столице очную ставку с архимандритами трех 
афонских монастырей (Святого Павла, Ватопеда и Есфигмену), при-
быв ших в Москву за милостыней, которые могли бы за него пору-
читься.83

11 декабря 1665 г. кирилловские власти с огромным для себя об-
легчением отправили Феофана по царскому указу в Соловецкий мона-
стырь.84 В своих письмах в Москву они доносили о нем, что “человѣк 
он лютой, не в крѣпи ему быть нельзя”.85

5 июля 1666 г. об освобождении ссыльного архимандрита ходатай-
ствовал собор афонских монастырей.86 Но в это время Феофан уже 
был на Соловках, где его поместили в Головленкову тюрьму, извест-
ную особой строгостью содержания. Вместе с ним в соловецком за-
точении находились еще два афонских монаха (Кирилл Ватопедский 
и Герасим Ксиропотамский), а также митрополит Гревенский Мака-
рий и игумен Виктор из Лубенского Мгарского монастыря.87

В Соловецком монастыре ссыльному святогорцу было запрещено 
“давать бумагу и чернила”, но этот запрет, по-видимому, нарушался.88 

79 Из рукописей Е. В. Барсова (см. прим. 7) 22.
80 РГАДА, ф. 196, оп. 2, д. 71, л. 31.
81 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9 а, л. 91.
82 Из рукописей Е. В. Барсова (см. прим. 7) 27.
83 РГАДА, ф. 52, оп. 1, 1663 г., д. 9 а, л. 89, 96–98.
84 Из рукописей Е. В. Барсова (см. прим. 7) 28.
85 Там же, 24.
86 “Пишетъ же свѣтлое ти царство и о Феофанѣ архимандритѣ Коонстамо-

нитском [так в ркп. – О. П.], како безчинно ходилъ есть, и мы слышавше вел-
ми оскръбихомся о немъ, яко безчиние его на нас приходит. Что отвѣщати, не 
вѣмы! Точию якоже Богъ просвѣтит царское ти срдце, сътвори съ нимъ милость, 
подра жая своего Царя Христа...” (Н. Гиббенет. Историческое исследование дела 
патри арха Никона 2 [СПб. 1884] 889).

87 Соловецкие акты (см. прим. 9) 78–80, 95–100, 114–117; Чумичева (см. 
прим. 10) 161–163.

88 В июле 1666 г. соловецкий келарь Савватий Обрютин и казначей Варсо-
нофий жаловались царю на нарушения запрета строгого содержания соловецких 
заключенных, среди которых назван и “афонской архимандритъ лазутчикъ Фео-
фанъ” (Материалы для истории раскола за первое время его существования / 
Под ред. Н. И. Субботина. 3 [М. 1878] 100–101).



О. В. Панченко470

Кроме того, ему разрешили выдавать душеполезные книги – Псалтырь 
и Патерик, в которых он оставил записи о себе. 

Одна из них сохранилась на рисунке, сделанном по просьбе дру-
гого узника, чернеца Питирима, на чистом листе Псалтыри следован-
ной (Сол., № 769/879, л. 732 об.). Рукопись эта была создана на Солов-
ках в 70–80-е гг. XVI в. Ко времени прибытия Феофана в Соловецкий 
монастырь эта книга, по-видимому, считалась уже ветхой и ее не жал-
ко было выдать узнику Головленковой тюрьмы. В конце рукописи по-
мещен целый ряд календарно-пасхальных таблиц и несколько чистых 
листов. На одном из них афонский ссыльный нарисовал киноварью 
рисунок космологического содержания под названием “Печать царя 
Соломона” (рис. 2). 

В центре рисунка изображен круг, внутри которого помещен ма-
гический квадрат с палиндроном: “rotas sator rotas sator” (представля-
ющий сокращенную форму известного магического квадрата “sator 
arepo tenet opera rotas”).89 С внешней стороны круга изображены 12 ко-
лен Израилевых, вокруг нее – 7 планет: “Кронъ”, “Зевсъ”, “Аррей”, 
“Афродита”, “Ермесъ”, “Апполонъ” и неизвестный нам “Бириусъ”; 
вверху обозначены два светила – “Солнце” и “Луна”. Внутри круга сде-
лана надпись: “Печать царя Соломона. Кто изочтет, премудръ буде(т)”. 
В другой надписи по краю круга указано: “† Сия  печатъ Соломона 
царя, сына Давидова, царствовавшаго въ Израили лѣтъ 40”. Внизу ри-
сунка стоит подпись: “Сию Печать написахъ азъ, Феофан, архиман-
дрит Святой горы Афонскиа, в тюрмѣ сѣдя”; чуть выше продолжено: 
“завитом инока Питирима, тожде в турмѣ суща, в лѣто 7174 [1666]”.

По талмудической легенде, в этой надписи, вырезанной на перстне, 
царь Соломон скрыл премудрость, полученную им от Бога, дававшую 
ему власть над духами.90 Согласно преданию, сохранившемуся в древ-
нерусских рукописях (РНБ, Погод. № 1561), царь Соломон повелел 
добыть в Ефиопии драгоценный камень “афракс зеленый”, поместить 
его в перстень из чистого золота и “вырѣзать на нем печать сию, чтобы 
всегда взирати на него и на печать” и знать заранее, что случится в по-

89 О магическом квадрате “Sator” см.: H. Hofmann. Satorquadrat // RE Supple-
mentband 15 (1978) 478–565; F. Dornseif. Das Alphabet in Mystik und Magie (Leip-
zig – Berlin 1922). Об изображении “Сатор”-квадрата в древнерусской письмен-
ности см.: W. F. Ryan. Solomon, Sator, Acrostics and Leo, the Wise in Russia // Oxford 
Slavonic Papers 19 (Oxford 1986) 47–61; T. van der Вааr. On the Sator formula // Signs 
of Friendship: To Honor A. G. F. van Holk: Slavist, Linguist, Semiotician (Amsterdam 
1984) 307–316; Алфавит // Православная энциклопедия 2 (М. 2001) 61. 

90 И. Я. Порфирьев. Апокрифические сказания о ветхозаветных лицах и со-
бытиях (Казань 1873) 71–76, 127; Д. А. Ровинский. Русские народные картинки 
(СПб. 1881) III, 187; IV, 581–586; V, 95. 



471Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

Рис. 2. “Печать царя Соломона”. 
Рисунок архимандрита Феофана в Псалтыри следованной, 

выданной ему в соловецкой тюрьме 
(Сол. № 769/879, л. 732 об.)



О. В. Панченко472

ходе или в сражении.91 Владевший тайной печати царя Соломона ста-
новился, таким образом, обладателем сокровенных знаний.92 

В древнейшем славянском списке “Печати царя Соломона” (пер-
вой четв. XV в.), буквы “Сатор”-квадрата истолкованы как симво-
лическое обозначение гвоздей, вбитых при распятии в ноги и руки 
Христа.93 В древнерусских рукописях XVI в. магический квадрат, 
именуемый “Печатью царя Соломона”, чаще всего помещали среди 
календарно-хронологических таблиц, которые использовали в пас-
хальных расчетах.94 В соловецкой рукописи рисунок архимандрита 
Феофана также присоединен к комплексу календарно-пасхальных таб-
лиц, но имеет иное – богословское – содержание.

Святогорец изобразил космологическую систему, состоящую из 
Солнца, Луны и 7 планет, которая основывается, очевидно, на сочи-
нении Иоанна Дамаскина Точное изложение православной веры, но 
 содержит по сравнению с ним две “лишние” планеты (“Аполлон” и 
“Бириус”). В трактате же Иоанна Дамаскина небесная сфера состоит 
из 7 поясов, в каждом из которых совершает течение одна из планет 
(Крон, Зевс, Арес, Солнце, Афродита, Гермес и Луна), причем Солнце 
и Луна входят в число указанных 7 планет (Кн. 2, гл. 6–7).95

В целом рисунок Феофана свидетельствует о богословской эруди-
ции святогорца и о знакомстве его с античной культурой и подтверж-
дает высказанное ранее предположение о том, что он, скорее всего, 
 получил образование в одной из православных коллегий на Украине 
или в Молдавии.

Еще одной книгой, которую читал Феофан, находясь в соловец-
кой тюрьме, был Скитский патерик (Сол. № 648/706). В нем он так-
же оставил записи о себе, желая, чтобы о его пребывании в Соловец-
ком монастыре осталась хоть какая-нибудь память. А чтобы его записи 
не заметили тюремщики, он сделал их в недописанных строках книги 
(рис. 3 и 4).

91 А. И. Соболевский. Переводная литература Московской Руси XIV–XVII ве-
ков: Библиографические материалы (СПб. 1903) 428–433.

92 Одну из легенд, рассказывающую об изгнании неким Елеазаром злого духа 
из бесноватого после того, как к ноздрям его была приложена печать с корнем 
царя Соломона, приводит Иосиф Флавий в Иудейских древностях (VIII, 2, 5). 
В Древней Руси этот рассказ Иосифа Флавия был известен через посредство пе-
реводной Хроники Георгия Амартола (В. М. Истрин. Хроника Георгия Амар тола 
в древнем славянорусском переводе 1 (Пг. 1920) 145.

93 Русский феодальный архив XIV – первой трети XVI века (М. 1987) 559.
94 Ryan (см. прим. 89) 49; А. А. Романова. Древнерусские календарно-хроно-

логические источники XV–XVII вв. (СПб. 2002) 21, 82, 155, 178–179, 207, 248, 
251–252, 257, рис. 32. 

95 Иоанн Дамаскин. Точное изложение православной веры (М. 1992) 34, 37.



473Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

Начало записи он поместил на л. 222 об. (в свободном простран-
стве 3-й строки снизу): “Феофанъ архимандритъ Святой горы”. Окон-
чание же ее находится на следующем листе: “в заточении сѣдя, чтох 
сию книгу” (6-я строка снизу). 

Проведя два года в соловецкой тюрьме и не ожидая ни малейшего 
облегчения своей участи, Феофан решил бежать из монастыря. Узнав, 
что на материке ему придется иметь дело не только с русскими помора-
ми, но и с жившими там карелами, он начал изучать карельский язык. 
Учителем его, по-видимому, был один из его соузников. На переплет-
ных листах той же книги, выданной ему для чтения, Феофан стал за-
писывать карельские выражения и слова с переводом их на русский 
язык: “вирита тули” – “зажги огонь”; “юмала апух” – “Бог на помочь”; 
“кази” – “кошка”; “койра” – “собака”; “гукка” – “волк”; “опаштати” – 
“учу”; “карлакси” – “по-корѣлску”; “кирюта” – “пиши” и т. д. (рис. 5). 
Отметим, что эти записи святогорца, включающие 80 словарных статей, 
являются древнейшим памятником лексикографии карельского языка.

Рис. 3. Запись Феофана в пробеле недописанной строки 
Скитского патерика (см. 3-ю строку снизу) 

(Сол. № 648/706, л. 222 об.)



О. В. Панченко474

Еще одна запись была сделана им на последнем листе той же книги:

Многи скорби праведным, и отъ всѣхъ их избавит я Господь. Хранит 
Господь вся кости их (Пс. 33, 19–20) (рис. 6). 

Очевидно, с этой надеждой на помощь Божию Феофан и решился 
на побег из соловецкой тюрьмы. 

В ночь на 1 октября 1668 г., выломав окошко тюрьмы, архиман-
дрит Феофан бежал вместе с двумя соузниками – новгородским попом 
Сысоем Андреевым и калекой Андреем Веревкиным, наказанным за 
убийство отсечением руки и ноги.96 В октябре Белое море редко бывает 

96 Новгородский священник Сысой Андреев, как и Феофан, был сослан по 
делу патриарха Никона (Гиббенет [см. прим. 86] 114; Дело о патриархе Никоне 
[СПб. 1897] 181–190, № 41). О втором спутнике Феофана Андрее Веревкине 
стряпчий Игнатий Волохов рассказывал следующее: “У него одна рука осталась 
да голова, а то весь кругомъ за воровство обсеченъ; и тою одною рукою извощика 
зарѣзалъ” (Чумичева [см. прим. 10] 61).

Рис. 4. Продолжение записи Феофана в пробеле недописанной строки 
Скитского патерика (см. 6-ю строку снизу) (Сол. № 648/706, л. 223 об.)



475Магический квадрат, или Приключения святогорца в России   

Рис. 5. Материалы карельско-русского “словаря”, 
записанные Феофаном на переплетных листах Скитского патерика 

(Сол. № 648/706)

Рис. 6. “Многи скорби праведнымъ...” (Пс. 33, 19–20). 
Запись Феофана на последнем листе Скитского патерика 

(Сол. № 648/706, л. 272 об.)



О. В. Панченко476

спокойным, и погони за ними не посылали.97 В январе 1669 г. жители 
Кеми нашли на Шуерецком острове обломки разбитого судна и тела 
двух беглецов – архимадрита Феофана и Андрея Веревкина (тело тре-
тьего узника унесло море). Обоих утопших доставили в Соловецкий 
монастырь и там похоронили. Так закончилось странствование свято-
горского архимандрита Феофана в Русской земле.

Что же осталось после пребывания его в России? 
Сохранились многочисленные списки иконы Троеручицы, приве-

зенной им патриарху Никону в Новый Иерусалим.98 Дошел до нас 
его Рассказ о святогорских монастырях и Изложение бого слу жебного 
устава Святой горы.99 Уцелели материалы карельско-рус ского “сло-
варя” и загадочный рисунок в соловецкой Псалтыри. Нако нец, сохра-
нились записи на полях монастырских рукописей, на по мина ющие об 
этой странной судьбе, – малоросса, побывавшего за неполные сорок 
лет своей жизни духовником молдавского господаря, архимандритом 
афонского монастыря, узником Кирилловской и Со ловецкой обителей 
и закончившего свой путь в студеных волнах Белого моря.

О. В. Панченко
ИРЛИ РАН (Пушкинский Дом)

The article deals with adventures of an Athos archimandrite Theophanes in Russia 
in 60ies of 17 century. Ukrainian by origin, he was a confessor of the Moldavian 
ruler, and then – archimandrite of the Kastamonitou monastery. When Theophanes 
came to Russia he took side of the disgraced patriarch Nikon. On suspicion of 
espionage in favour of the Polish king Theophanes was exiled to Solovki, which 
cost him his life. The author surveys Old Russian manuscripts, which contain 
Theophanes’ works: a description of Athos’ monasteries and his paper on the 
differences of monastic rules between the ‘Holy Mountain’ and Russia. The article 
also discusses Theophanes’ astrological drawing the Seal of Solomon, a Karelian-
Russian phrasebook compelled by him, and his letters to patriarch Nikon.

97 РГАДА, ф. 125, 1668 г., оп. 2, д. 68, л. 1–2. Позже соловецкие власти писа-
ли в челобитной к царю от 16 июня 1669 г., будто в погоню за беглецами было 
послано 10 трудников, которые пропали в море (Соловецкие акты [см. прим. 9] 
111–112; Чумичева [прим. 10] 191).

98 Оригинал иконы, хранившийся в Воскресенской монастыре, считается 
утраченным.

99 Текст Изложения богослужебного устава Святой горы готовится мною 
к публикации.



479Über den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit  

Ludwig Braun 

ÜBER DEN WANDEL EPISCHER BAUFORMEN 
IM LATEINISCHEN EPOS DER NEUZEIT1

Das Epos ist eine Gattung, die von ihrer Tradition beherrscht ist. Bestimmte 
Motive oder Bausteine werden immer wieder verwendet, durch viele Jahr-
hunderte hindurch. 

Ein Baustein, der selten in einem Epos fehlt, ist der Seesturm. Darin 
pfl egt der betroffene Held in einer Rede seine Empfi ndungen auszudrücken. 
Wir denken besonders an die Worte von Odysseus und Aeneas: Beider Ent-
setzen ist groß, der Tod steht ihnen vor Augen, jeder wünschte, zuvor als 
Held im Krieg um Troja an Land gefallen zu sein, das wäre ruhmreicher 
gewesen und hätte ihm – unausgesprochen, aber wohl vorschwebend – zu-
dem eine geziemende Bestattung gesichert und den Eingang in die Unter-
welt nicht verschlossen. Die Klage über dieses Schicksal ist freilich nur bei 
Odysseus ausgebreitet, andererseits ist es für Aeneas besonders schmerz-
lich, daß er nicht vor den Augen der Väter im Kampf um die Vaterstadt fal-
len durfte: Vergilische Verdichtung auf edles Heldentum und pietas. Aber 
insgesamt doch einigermaßen ähnlich. 

Recht anders hingegen die Worte des Francesco Sforza (1401–1466), 
die diesem Francesco Filelfo in seinem Epos Sphortias (1451 ff.)2 in den 
Mund legt, als ihn eine ähnliche Naturgewalt bedroht, nämlich Hochwasser 
und gewaltiger Regen (2, 721–729): 

At dux …
Haec ait (intrepidae tanta est fi ducia mentis): 
“O pater omnipotens, cui sunt mortalia curae 
Omnia, qui nostram delesti sanguine culpam 
Vulneribusque tuis, siquid vel nescius unquam 
In te demerui, dignas me solvere poenas 
Coge tibi, sed parce meis, aut mitius, opto, 
respice nos, genitor, tam saeva pericula pellens”.

1 Überarbeitete und erweiterte Fassung eines Vortrages vom 21. Juni 2010 in der 
Bibliotheca Classica Petropolitana. Die liebenswürdige Aufnahme, besonders durch die 
hochgeschätzten Kollegen Alexander Verlinsky und Alexander Gavrilov, ist mir unver-
geßlich, und es ist mir eine besondere Freude, daß meine folgenden Bemerkungen in 
die Festschrift für Alexander Gavrilov aufgenommen wurden und ich auch so meine 
Verehrung für den Jubilar ausdrücken darf.

2 Zitiert aus Textblättern eines Vortrages, den Jeroen De Keyser am 3.8.2009 in 
Uppsala hielt. De Keyser plant eine kritische Ausgabe.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Ludwig Braun 480

Aber der Fürst spricht diese Worte (so groß ist das Vertrauen des furchtlosen 
Gemüts): “Allmächtiger Vater, der du für alles Menschliche sorgst, der du 
unsere Schuld getilgt hast durch dein Blut und deine Wunden: Wenn ich je, 
auch unbewußt, gegen dich gesündigt habe, so laß es mich angemessen dir 
büßen, doch schone die Meinen, oder erbarme dich gnädig unser, ich bitte 
dich, und nimm von uns diese grimmige Gefahr”. 

Der Held ist hier ein Christ: Er weiß sich in der Allmacht Gottes und 
erkennt sich, auch nach der Erlösertat Christi, als sündigen Menschen; er 
ist, sollte er gesündigt haben, zur Buße bereit, bittet aber um Gnade für 
seine Gefährten. Aber ausdrücklich nichts von Todesfurcht, nichts von 
gewünschtem früheren Heldentod, keine Sorge um das weitere Schicksal 
des Leibes nach dem Tod, denn davon hängt nichts ab. Auf weltlichen 
Ruhm verschwendet dieser Held keinen Gedanken, er will nur als reuiger 
Sünder und seine Nächsten Liebender vor seinem Schöpfer stehen. 

Dies ist kein Einzelfall: Ganz ähnlich spricht z.B. Karl Martell im Epos 
Martellus von Pierre de Boissat (Lyon s. a., 1639?), als ihn ein fürchterli-
cher Seesturm bedrängt (p. 67 f.): 

Et “Vos fata Deum, nostrae vos conscia vitae 
Sidera testor”, ait, “vestro si numine spreto 
Si sine pace vehor, non tantum Australibus undis, 
Sed condensato peream male fulminis imbre. 
Carolus immiti sane volvatur in unda, 
Detur et hoc unum pelago caput!  [unkompletter Vers!] 
At nostri comites quid demeruere pericli? …
Ah Deus! Ah hominum superumque aeterna potestas! 
Per si quid merui, si quid meruisse dedisti, 
Pone modum ventis, miserosque hos eripe fato”. 

Und er spricht: “Euch, göttliches Geschick, ihr Gestirne, die ihr mein 
Schicksal kennt, rufe ich an: Wenn ich euer Walten mißachtet habe, wenn 
ich mit euch verfeindet einherfahre, so mag ich nicht nur von den Wogen 
des Südsturms elend zugrunde gehen, auch unter geballtem Hagel des 
Blitzes. Fürwahr, die wütende See mag Karl umherschleudern, und dies 
Haupt allein werde dem Meer preisgegeben. Aber meine Gefährten, 
welche Gefahr haben sie nur verdient? … Ach, Gott! Ach, ewige Macht 
über Erde und Himmel! Wahrlich, wenn ich etwas recht getan habe, wenn 
du mir vergönnt hast, etwas recht zu tun, dann mäßige die Winde und 
entreiße die Armen diesem Geschick”.

Und es gibt auch einen sehr frühen Text, der verwandt ist, nämlich die 
Rede des byzantinischen Feldherrn Iohannes in dem Seesturm von Coripps 
Iohannis (1, 286–305): 



481Über den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit  

Omnipotens verbi genitor rerumque creator …
Sin sua peccantem damnant delicta Iohannem 
Iudice te, quocumque alio me comprime leto, 
Pro Petro nunc parce meo. 

Allmächtiger Erzeuger des Wortes und Schöpfer aller Dinge … Wenn aber 
nach deinem Richtspruch den Johannes seine Sünden verdammen, so 
zermalme mich mit einem anderen Tod, wie du willst, schone mich aber 
jetzt um meines (Sohnes) Petrus willen.

Die allgemeine christliche Grundlage ist evident.3 Im besonderen gibt 
es zwei Bibelstellen, die ein sehr genaues Vorbild für die beobachtete 
Haltung darstellen: Im Sturm auf dem See Genezareth schilt Jesus seine 
furchtsamen Jünger als “Ihr Kleingläubigen” (Mt. 8, 26, Quid timidi estis, 
modicae fi dei?): Ein Gläubiger hat keinen Grund zur Furcht, Gott ist ja bei 
ihm. Schuldbewußtsein und Selbstaufopferung für die anderen hingegen 
hat seine Wurzel oder jedenfalls seine Parallele darin, daß der Prophet 
Jonas, im Seesturm seine Schuld erkennend, sich als Opfer für die anderen, 
Unschuldigen in die Fluten stürzen will (Ion 1, 12: “Nehmt mich und werft 
mich ins Meer, so wird euch das Meer still werden. Denn ich weiß, daß 
solch groß Ungewitter über euch kommt um meinetwillen”). In engster 
Entsprechung zu den Jonas-Worten ruft denn auch Ignatius von Loyola in 
seinem Seesturm (Le Brun, Ignatias, zuerst Paris 1661; zitiert nach dem 
Druck Augsburg 1696, p. 271): 

“Mene petunt maria?” ajebat. “Mea crimina fl uctus 
Ferre negant, sitiuntque reum fera monstra cruorem. 
Mittite me in pelagus, socii; placabilis ibo 
Victima, quam superi poscunt, navemque levabo”.

“Verlangt das Meer nach mir?” sprach er. “Die Fluten weigern sich, meine 
Sünden zu tragen, und die wilden Ungeheuer dürsten nach meinem 
schuldigen Blut. Werft mich ins Wasser, Gefährten; ich will das Versöh-
nungsopfer sein, das der Himmel fordert, und will das Schiff von seiner 
Last befreien”.

Es ist aber sehr unwahrscheinlich, daß zwischen den vier zitierten epi-
schen Texten tatsächliche Rezeption stattgefunden hat – für Coripp ist die 
Annahme ohnehin problematisch, da die editio princeps der Iohannis erst 
1820 erfolgte. Mir scheint, daß sich solche Worte konsequent ergeben in 

3 Zu der Coripp-Stelle und ihrem grundsätzlich christlichen Charakter vgl. auch 
M. Lausberg, “Parcere subiectis. Zur Vergilnachfolge in der Johannis des Coripp”, JAC 
32 (1989) 105–126, hier 120. 



Ludwig Braun 482

dem Augenblick, da jemand ein christliches Epos mit christlichen Helden 
schreibt.4 

Dazu muß man sich klarmachen, daß die neulateinische epische 
Dichtung von Petrarca an stets christliche Dichtung ist.5 Das gilt nicht nur 
da, wo es sich ohnehin von selbst versteht, in der gesamten biblischen und 
hagiographischen Epik, sondern auch in allen Gedichten mit historischem, 
scheinbar dem Weltlichen verhafteten Stoff. Von 1300 bis mindestens 1700 
ist anderes auch gar nicht möglich (und zuvor, im Mittelalter, natürlich 
erst recht nicht). Die Welt, in der der Dichter steht, ist vom Christentum 
bestimmt, und ebenso die Welt, die er darstellt. Ein Held, der nach dem 
Erlösertod Christi auftritt, kann nur ein christlicher sein. Das strahlt sogar 
auf Stoffe aus frühen und selbst vorchristlichen Epochen aus, in denen 
Helden mindestens stark prächristlich geprägt werden, wie z. B. Titus, der 
Sohn des Kaisers Vespasian, bei der Eroberung Jerusalems.6 Und sogar in 
Alexander dem Großen hat man christliche Züge avant la lettre angelegt,7 
und dasselbe gilt auch für Petrarcas Scipio.8 Meistens ist der Held ja 
auch ein König oder Fürst, und ein solcher hat seine Macht von Gottes 
Gnaden, ist ein Stellvertreter Gottes auf Erden. Es blieb also gar nichts 
anderes übrig, als einen Helden ganz aus dem Christlichen zu entwerfen, 
und wenn es sich gar noch um einen ausdrücklichen Streiter für das 
Christentum handelte, wie Constantin den Großen, Karl Martell, Gottfried 
von Bouillon, Scanderbeg oder Juan d’Austria, dann war alles andere 
überhaupt ausgeschlossen. In ihrem Wirken offen bart sich der göttliche 
Heilsplan ebenso wie in allem biblischen Geschehen. 

4 Das soll nicht heißen, daß jedes einzelne christliche Epos seinen Helden im See-
sturm so sprechen läßt. Nur in wenigen Punkten oder auch in keinem einzigen ergibt 
sich Übereinstimmung mit dem oben Beobachteten z. B. in Ugolino Verinos Carlias 
1, 101–113, Riccardo Bartolinis Austrias 4, 421–426, Nicolò Partenio Giannettasios 
Xaverius Viator 17 (Neapel 1721). Andererseits kann sich die beschriebene christliche 
Haltung auch in anderen Gefahren zeigen. So bittet Columbus in Giulio Cesare Stellas 
Columbeis (London 1585) fol. B 4 v. f., als seine Flotte von Hunger bedroht ist, Gott 
möge ihn, den Sünder, strafen, die Gefährten aber schonen; er fürchte den Tod nicht, 
strebe auch nicht nach Ruhm, sondern allenfalls nach einem Tod, der dem Ruhme Got-
tes diene. Ähnlich Johannes Nepomuk in der Nepomuceneis (anonym erschienen, die 
Initialen “P. M. E.” unterdes aufgelöst zu Matteo Eudocio Persici, [Prag] 1773) 2, 119 
ff., in prophetischer Vision des Unheils, das durch die Hussiten-Kriege kommen werde: 
Gott solle nur ihn wegen seiner Sündhaftigkeit strafen, das Volk aber verschonen. 

5 Zu Petrarca vgl. besonders E. Klecker, “Vergilimitation und christliche Ge-
schichtsdeutung in Petrarcas Africa”, WS 114 (2001) 645–676. 

6 In den Jerusalems-Epen von Petrus Apollonius Collatius, Excidii Ierosolymitani 
libri IV (Mailand 1481), und von Ioannes Petrus de Alexandro, Hierosolymae Eversae 
libri X (Neapel 1613). 

7 So in der Alexandrias des Franciscus Xaverius Alegre (Bologna 1776). 
8 Klecker (o. Anm. 5) 661.



483Über den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit  

Damit wird aber das neulateinische Epos, bei aller Ähnlichkeit, die es 
zunächst mit dem paganen Epos der Antike aufweist, einem grundlegenden 
Wandel in zahlreichen Bauformen unterworfen. Einiges davon will ich im 
folgenden betrachten. 

Natürlich kann im christlichen Epos der Götterapparat nicht derselbe 
bleiben wie im paganen. Gottvater, meist umgeben von der Jungfrau Maria, 
Engeln und Heiligen, tritt an die Stelle Jupiters; Satan mit den Dämonen 
der Hölle übernimmt die Rolle des Widersachers, die im paganen Epos 
meistens Hera/Juno innehat. Dies ist jedenfalls die reine Form, die am Ende 
der Entwicklung steht und die in vielen Fällen begegnet. Es gibt auch Misch- 
und Übergangslösungen, mitunter recht kuriose, etwa wenn die Jungfrau 
Maria ihre Botschaft an Johanna von Orléans durch Iris über mitteln läßt 
(Humbertus Monsmoretanus, Bella Britannica, Paris 1513) oder wenn 
Ludwig XIII. von Frankreich in einem Hugenottenkrieg, also einem Krieg 
zwischen christlichen Konfessionen, von Jupiter, Diana und Mars unter-
stützt wird, die Hugenotten hingegen durch Discordia und Juno (Abraham 
Remmius, Borbonias, Paris 1623). Neben solchem offenbar un refl  ektierten 
Nebeneinander christlicher und paganer Mächte (das z. B. auch eingangs bei 
Filelfo zu beobachten war, denn das bewußte Hochwasser sendet Neptun, 
für seine Besänftigung hingegen sorgt Gottvater) steht ein harmonisieren-
des In-Eins-Setzen, eine Identifi kation paganer Götter mit dem Christen-
gott, so bereits in Petrarcas Africa, wo die oberste Gottheit Züge von Jupiter 
und Christus vereint. Andererseits können die paganen Götter, Augustinus 
folgend,9 auch gerade als Dämonen der Hölle aufgefaßt werden, so oft bei 
Mantuanus (1448–1516) und etwa auch bei Petrus Rossetus (um 1525).10 

Dies aber beiseite. In seiner reinen Form führt der christliche über-
natürliche Apparat zu einer Polarisierung der Kräfte: Während im paga nen 
Epos der Götterstreit im Olymp bleibt, also sozusagen in der Fa milie, kämp-
fen jetzt die Mächte des absolut Guten und absolut Bösen gegeneinander. 
Eine Versöhnung, wie sie gegen Ende der Aeneis zwischen Jupiter und 
Juno geschlossen wird, ist nicht mehr möglich. Es ist aber auch nicht mehr 
möglich ein erbitterter Streit in der Götterversammlung wie im zehnten 
Buch der Aeneis zwischen Venus und Juno: Wir sind jetzt im Himmel, da 
wird nicht gestritten! Zwar begegnen auch im christlichen Epos durchaus 
noch Auseinandersetzungen, die vor Gottvater getragen werden, aber die 
sind ausgesprochen milde und zurückhaltend. Ein Beispiel aus einem 

9 Z. B. Enarr. in Ps. 96, 12: “arrogavit (sc. diabolus) sibi honorem divinum et 
omnibus daemoniis; et implevit templa paganorum, et persuasit simulacra, et persuasit 
illa sacrifi cia offerri sibi”. Mindestens vorbereitet ist diese Auffassung bereits im 2. Jh. 
durch Justinus Martyr, 1. Apologie 5, wo die paganen Götter als Dämonen, böse Geister 
erklärt werden. 

10 Vgl. zu ihm Verf., Ancilla Calliopeae (Leiden 2007) 94 ff., bes. 98 ff. 



Ludwig Braun 484

Judith-Epos, der Juditha Vindex des Bartolomeo Tortoletti (Rom 1628): Als 
die Bedrängnis der Stadt Bethulia durch Holofernes am größten ist, tritt der 
Schutzengel des Volkes Israel voller Sorge vor Gott und bittet um Hilfe, 
ähnlich wie Venus im ersten Aeneis-Buch vor Jupiter tritt, aber erheblich 
respektvoller, ohne jeden Vorwurf, nur zaghaft daran erinnernd, es habe 
da doch einmal einen Beschluß Gottes gegeben. Dazu tritt nun aber noch 
ein weiterer Engel, der Schutzengel der Assyrer, also der Aggressoren, der 
für diese geltend macht, man dürfe sie doch nicht einfach dem Untergang 
und der Verdammnis preisgeben, auch ihnen müsse man wenigstens die 
Möglichkeit gewähren, sich von ihren Götzen abzuwenden und zum wahren 
Gott zu bekehren. 

Die dadurch aufgeworfenen Fragen werden sachlich und ohne alle 
Schärfe erörtert, und mit dem Ergebnis sind alle zufrieden. Explizit heißt es 
sogar zum Schluß (p. 125): 

  nempe a Superis discordia campis 
Exulat et reditum nequiquam affectat ad astra. 

Denn aus den himmlischen Gefi lden ist die Zwietracht verbannt und 
trachtet vergebens nach einer Rückkehr zu den Gestirnen. 

Ähnliche Diskussionen gibt es um die viel entscheidendere Frage, ob 
die Menschen nach dem Sündenfall strenge Bestrafung oder Erbarmen 
verdient haben, zwischen himmlischen Geistern, die etwa Iustitia und Cle-
mentia heißen können, und hier verkündet Gottvater dann seinen Willen, 
die Menschheit durch seinen Sohn von der Erbsünde erlösen zu lassen. Da 
pfl egen Iustitia und Clementia sich in schwesterlicher Liebe zu umarmen. 
Das folgt dem Muster des sogenannten Streites der Töchter Gottes, aus-
gehend von Ps. 84, 11: “misericordia et veritas occurrerunt, iustitia et pax 
deosculatae sunt”. 

Das krasse Gegenbild sehen wir in den Concilia infernalia mit ihren 
gräßlichen Ungeheuern mit Hufen und Hörnern und feurigem Atem und 
Vipern und Nattern überall. Hier schreit alles in geifernder Wut durch-
einander. 

Es leuchtet ferner ein, daß man in diese Unterwelt nicht mehr einen 
christlichen Helden schicken kann, auf daß er dort über seine Zukunft 
sich belehren lasse oder gar einer Heldenschau teilhaftig werde, so wie 
es Odysseus und Aeneas geschieht. Es kommt nur eine Entrückung in den 
Himmel, zum Sitz Gottes, ins Caelum Empyreum in Frage, und als anti-
kes Modell ist nur noch das Somnium Scipionis verwendbar (in das sich 
dann freilich eine Vergilische Heldenschau einkreuzen läßt). Auch dies ist 
bereits in Petrarcas Africa so, hier ist es der ältere Africanus, der einen 
solchen Traum hat. Diese Umorientierung der Heldenschau hat Elisabeth 



485Über den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit  

Klecker in einem Vortrag 1996 in Würzburg grundlegend ausgeführt und 
mit zahlreichen Beispielen belegt.11 

Die Polarisierung der übernatürlichen Mächte führt weiter zu einer Po-
larisierung von Held und Gegenspieler: Im christlichen Epos ist der Held 
ganz fromm, edel und gut, barmherzig, demütig usw., der Widersacher ist 
in allem das genaue Gegenteil. Dem einen hilft der Himmel, dem anderen, 
so gut sie kann und darf, die Hölle.12 Besonders in Gedichten, die Religions-
kriege darstellen, sind die Gegner des rechten Christenglaubens stets ver-
worfenste Bösewichte, ob nun die türkischen Sultane und Paschas oder die 
arianischen Gotenfürsten oder die Führer der Hugenotten. 

Ein wichtiger Zug im christlichen Helden ist, daß er bei allen tapfe-
ren und siegreichen Taten gegenüber seinen Feinden auch Gnade üben 
kann. Berühmt ist die frühchristliche Debatte um den Schluß der Aeneis, 
wo Aeneas gegenüber Turnus eben ohne pietas, wie die Christen sie ver-
stehen, handelt, kein Erbarmen kennt. Marion Lausberg hat gezeigt, daß 
bereits Coripp in der Iohannis den christlichen Gegensatz zu dieser Sze-
ne einmal formuliert hat: Iohannes schont das Leben eines maurischen 
Gegners namens Labbas, der, vor ihm die Waffen streckend, unter Be-
schwörung von dessen Vater und Sohn um Gnade gebeten hat (Ioh. 8, 
575–583).13 Ähnliches geschieht im neulateinischen Epos immer wieder. 
Tiefer begründet ist eine solche Begnadigung, wenn der Bedachte daraus 
auch den entscheidenden Nutzen zieht und sich daraufhin zum Christen-
tum bekehrt.14 Entschieden zugespitzt hat Pierre Mambrun den Schluß sei-
nes Constantinus15 als christliches Gegenstück zum Schluß der Aeneis: 
Licinius ist bereits im alles krönenden Zweikampf von Constantin zu Bo-
den gestreckt, er kann nur noch um sein Leben bitten, also ganz wie Tur-
nus gegenüber Aeneas. Dabei weist nun Licinius, mit einer nicht geringen 
Unverschämtheit, darauf hin, daß Constantin ja für das Christentum strei-
te, und Christus habe doch gelehrt, man solle seinen Feinden verzeihen. 

11 Facilis descensus Averno, Vortrag 11.12.1996 in Würzburg. Soviel ich weiß, hat 
sie diese Beobachtungen leider nicht publiziert; s. aber auch WS 114 (2001) 669 f. 

12 Vgl. D. Maskell, The Historical Epic in France (Oxford 1973) 186; Verf., “ ‘For-
tia facta cano Lodoici’ – Über die Heroisierung der Gegenwart durch das transformierte 
Epos der Antike”, in: E. Osterkamp (Hg.), Wissensästhetik (Berlin – New York 2008) 
161–170, hier 166. 

13 Lausberg (o. Anm. 3) 106 f. 
14 So zweimal im Liladamus des Jacques Mayre (Avignon 1686): Alif, ein mauri-

scher Schiffskommandant, der sich ergibt, später seine Reue beteuert und erklärt, sich 
taufen lassen zu wollen, was dann auch geschieht (p. 150, 157 ff.), und ein Ibrahim, 
der als Janitschar christliche Eltern hatte, also christlich erzogen war und durch sei-
ne  Begnadigung die Möglichkeit erhält, zu seinem früheren Glauben zurückzukehren 
(Buch 8 und 11). 

15 Constantinus sive Idololatria Debellata (Paris 1658). 



Ludwig Braun 486

Und Constantin folgt, nach kurzem inneren Ringen, dieser Mahnung und 
spricht die gewichtigen Worte (p. 283): 

 “Christus te hoc funere, Christus 
Eximit et vitam meliora in fata reservat”.

Es folgt der letzte Vers des Gedichts, der klar macht, daß Constantin 
somit, aus christlicher Sicht, einen doppelten Sieg errungen hat, über Lici-
nius und über sich selbst:

Dixit et ex uno geminos tulit hoste triumphos.

Andererseits gerät der wahre Held nicht in Anfechtungen und Konfl ikte 
oder jedenfalls gerät er dabei nicht ernsthaft ins Wanken. So etwas wie 
Aeneas in seiner Zerrissenheit zwischen Dido und Italien begegnet nicht. 
Überhaupt müssen wir uns darauf besinnen, daß in einer durch und durch 
christlich verstandenen Welt Tragik gar nicht möglich ist. Infolgedessen 
gibt es auch im christlichen Epos keine Tragik, dafür ist einfach kein Platz 
vorgesehen. Denn Leiden sind für den christlichen Helden nützlich, es sind 
Prüfungen, die Gott ihm schickt, und diese gehen nie über die Kräfte ihres 
Opfers, sollen diese vielmehr gerade steigern – das wird immer wieder 
ausdrücklich gesagt –, oder es sind Strafen für Sünden, also gerechtfertigt 
und überdies vorteilhaft, da dem Betroffenen somit schon hienieden die 
Zeit im Fegefeuer abgekürzt wird.16 Sünden werden vergeben, wenn sie 
aufrichtig bereut werden, die Verstockten hingegen erhalten die gerechte 
Strafe. Die göttliche Gerechtigkeit ist eine vollkommene, und zudem ist der 
Christengott barmherzig, im Gegensatz zu den Göttern der Antike, die auch 
selbstsüchtig und grausam sein können wie ganz gewöhnliche Menschen, 
und nur dann entstehen Tragödien.17 

Sehen wir uns, den Gesichtspunkt der Anfechtungen verfolgend, noch 
weiter das Phänomen der Liebe im christlichen Epos an: Schon Vergil war ja 
in der entscheidenden Grottenszene sehr zurückhaltend, aber immerhin kam 
man doch zur Sache. Das aber kann im christlichen Epos nie und nimmer 
geschehen. Wenn Versuchungen an einen Helden herantreten, so bleibt er 
standhaft, wie in Mambruns Constantinus ein Priscus, der, wegen einer 
Paula von schwülen Träumen und Visionen heimgesucht, diese mit dem 
Kreuzzeichen vertreiben kann. Oder es wird unterschieden: Kleinere Helden 

16 Vgl. etwa Petrus Angelius Bargaeus, Syrias (Florenz 1591) Buch 12. 
17 Man denke an Phaedra: Nicht sie, sondern Hippolytus hat ja Aphrodite beleidigt, 

gleichwohl muß sie untergehen; der Wahnsinn des Hercules entsteht aus nichts ande-
rem als aus Heras gleichsam menschlich-unbeherrschter Eifersucht; Apollo gegenüber 
Oedipus, Iuno und Venus gegenüber Dido stehen um keinen Deut besser da. 



487Über den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit  

können sich doch ein wenig, aber nie entscheidend von Vorspiegelungen der 
Venus beeindrucken lassen, wie eine Gruppe von Johannitern auf Aphrodites 
Insel Cypern, aber ein Priester, den sie dabeihaben, vertreibt auch hier den 
sündigen Spuk; der eigentliche Held hingegen, der Großmeister Liladamus 
(Philippe de Villiers de L’Isle Adam), ist bei diesen Abenteuern gar nicht 
dabei, sondern hat eine tief geistige Begegnung mit einer Carolina Lusignan, 
worin diese nicht weiter geht, als daß sie ihren Wunsch äußert, in den 
entsprechenden Damenorden, den der Johanniterinnen einzutreten (Mayre, 
Liladamus, Buch 3–4). Recht häufi g ist auch die Lösung, eine Liebe als 
langes Schmachten aus der Distanz zu fassen, die der oder die Liebende 
erst im Augenblick des Todes offenbart.18 Bereichernd kann hinzutreten 
die Zugehörigkeit zu verschiedenen Religionen: Die Sultanstochter Alarina 
liebt Scanderbeg und stirbt vor Kummer, weil er ihr unerreichbar ist; 
immerhin wird sie zuvor noch Christin. 

Ein interessanter Fall ist Helena im Scanderbegus: Sie liebt Memnon – 
beide sind Christen –, hat diesen aber in Kriegswirren verloren; nun wird 
sie von Mehmet, dem Sohn des Sultans, bedrängt, so daß sie die Jungfrau 
Maria anfl eht, sie zu verteidigen, und ihr ewige Jungfräulichkeit gelobt. 
Dann fi ndet sie unverhofft ihren Memnon doch wieder, muß sich diesem aber 
entziehen, um ihr Gelübde nicht zu brechen. In einem Duell tötet Mehmet den 
Memnon. Verzweifelt bittet Helena darauf die Jungfrau Maria, sie sterben zu 
lassen – Selbstmord ist ja nicht erlaubt! Und Maria läßt sie gnädig sterben. 
Das kann einem schon etwas spitzfi ndig jesuitisch vorkommen – nun ja, de 
Bussières war ein solcher. Und unbeirrt setzt er ans Ende dieser Episode eine 
Apostrophe von geballter Christenstrenge (7, 20): 

Sis magnum exemplum (si forte haec carmina curant) 
Virginibus, thalamosque doce pro morte pacisci. 

Ein großes Beispiel sollst du sein den Jungfrauen (wenn sie denn um 
solche Verse sich kümmern) und sie unterweisen, die Ehe hinzugeben für 
den Tod. 

Somit wird aus dem Schicksal dieser Helena übrigens ein christlicher 
Kontrast zu Vergils Dido: Das Gelübde, sich keinem Mann zu verbinden, 
wird hier gehalten, wenn auch unter Schmerzen, sogar gegenüber dem noch 
lebenden Geliebten, und als nach dessen Tod Kummer und Verzweifl ung 
unerträglich werden, bittet sie den Himmel, sie sterben zu lassen, tut aber 
selber nichts für dieses Ende. 

18 Cymodocus zu Scanderbegs Verlobter Irene im Scanderbegus von Jean de Bus-
sières (Lyon 1658), Abdenadir zu Martia in de Boissats Martellus, Caestius zu Penaea 
in D’Alessandros Hierosolyma Eversa. 



Ludwig Braun 488

Halten wir fest, daß es bei guten Christenmenschen natürlich nicht 
zu einem Selbstmord kommen kann, anders als im paganen Epos. Dieses 
Ende suchen und fi nden im christlichen Epos nur die ganz schwarzen, 
verstockten und unrettbaren Sünder, wie etwa der Sultan Murat im Scander-
begus (8, 26 f.) und die westgotische Königin Goswintha im Recaredus von 
Jacques Mayre.19

Selbstmord ist nicht erlaubt, Selbstverstümmelung aber schon, wenn es 
zum Beispiel gilt, einer sündhaften Liebe zu entkommen, gemäß Mt. 5, 29: 
“Ärgert dich aber dein rechtes Auge, so reiß es aus und wirf’s von dir. 
Es ist dir besser, daß eines deiner Glieder verderbe, und nicht der ganze 
Leib in die Hölle geworfen werde”. Danach handelt, freilich ohne den 
Schriftbezug zu explizieren, Beroë, eine junge, schöne Christin in Byzanz, 
die, um die Liebe des Heiden Iphicrates abzuwehren, sich beide Augen 
ausreißt – und überdies diese Augen jenem Iphicrates zustellen läßt, auf 
einem goldenen Teller, mit der Botschaft: Quae sit Christiadum virtus hoc 
munere discat.20 

Leid ist gut, wenn es einem christlichen Helden widerfährt, es prüft 
und läutert ihn, wie schon zu bemerken war. Das wirkt sich auch auf 
folgende typische Szene aus: Ein großer Held geht offensichtlich in der 
Schlacht seinem schicksalhaften Tod entgegen: Das erweckt im Himmel 
Schmerzen, es regen sich Kräfte oder Fürbitten, das Schicksal abzuwenden. 
So in der Ilias, als Sarpedon den Kampf mit Patroklos sucht (16, 431 ff.): 
Da beklagt sich Zeus vor Hera, daß sein vielgeliebter Sohn jetzt sterben 
muß, und möchte es verhindern, Hera verweist es ihm natürlich, und Zeus 
vergießt blutige Tränen, er, ein Gott! Nur graduell anders in der Aeneis, als 
Pallas seinem Schicksal entgegengeht: Hercules versucht eine Fürbitte bei 
Jupiter, ohne Erfolg, und ist von tiefem Schmerz bewegt: magnumque sub 
imo Corde premit gemitum lacrimasque effundit inanis (10, 464 f.). Ganz 
anders im Christentum. Der Tod ist ja die Pforte zur Seligkeit, zum Jammer 
ist da kein Grund. Für Elricus, den französischen Held königlichen Geblüts 
im Scanderbegus, verwendet sich, als er seinen Wunden zu erliegen droht, 
sein Schutzengel bei der Jungfrau Maria. Doch Maria bescheidet, es sei dem 
Elricus bestimmt, zu fallen, dies sei für ihn auch das bessere Los, das ihn 
vor den üblichen Versuchungen der Jugend und den Mühen und Gefahren 
eines weiteren Lebens bewahre: His monstris lethum eripiet. So ist denn 
kein Grund zur Klage, und der Engel nimmt die Seele seines Schützlings in 
Empfang (de Bussières, Scanderbegus 8, 13). Spannender die Gestaltung 
in Mambruns Constantinus (p. 274 ff.): Auch dort kann der Franke Herricus 
seinem Tod nicht mehr entgehen; da erbittet der Erzengel Michael für ihn 

19 J. Mayre, Recaredus sive Hispania tota Catolica (Avignon 1690) 298. 
20 Mambrun, Constantinus (Paris 1658) 6. 



489Über den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit  

bei Gottvater, daß wenigstens seine Seele gerettet wird, die Seele dieses 
Helden, der der Ahn aller Könige Frankreichs sein soll. Zu diesem Zweck 
muß allerdings Herricus, der schon auf den Tod verwundet ist, noch erst 
getauft werden: Sein Waffenträger erkennt das Gebot der Stunde, belehrt 
ihn in größter Eile über die Grundlagen der christlichen Religion und 
spendet ihm das Taufsakrament. Der Dichter beschließt die Episode mit 
einer Seligpreisung.

Dieses Motiv ist überhaupt sehr beliebt, daß ein zum Christentum 
Vordisponierter auch zum Christentum fi ndet. So die sarazenische Ama-
zone Martia im Martellus, die von dem Franken Childobrandus besiegt, 
gefangen genommen und im gleichen Augenblick tief ins Herz geschlossen 
wird; sie erwidert dann die Liebe, und natürlich will Childobrand nichts 
anderes, als sie heiraten. Dazu aber muß sie erst getauft werden, erhält 
einen Schnellunterricht im Katechismus und wird zur Taufe geführt; da 
aber erkennt ihr greiser Vater auf ihrer – zur Taufe entblößten – Schulter 
ein Muttermal, das die Amazone als seine Tochter ausweist: Durch un-
glückliche Umstände war sie ihm als Kind abhanden gekommen, war da 
aber natürlich schon getauft – was ihre erneute Taufe erübrigt und zudem 
erklärt, warum sie sich so leicht dem christlichen Glauben aufschloß. 
Ähnlich erinnert sich der Mohammedaner Osmanes, in der Schlacht tödlich 
verwundet, der frühen Lehren seiner Mutter, die ihn stets zum christlichen 
Glauben bringen wollte, und läßt sich von seinem Waffenträger taufen 
(Scanderbegus 8, 23 f.). 

Die Bewährung als Held und der Ruhm daraus, das ist zwar wichtig, 
aber wirklich entscheidend ist allein das Seelenheil. Dies läßt sich 
garantieren durch die Taufe unmittelbar vor dem Tod, aber ein erheblich 
ruhmvollerer Weg dahin führt durch das Martyrium. Märtyrer genießen 
denn auch – abgesehen davon, daß es eigentlich keine Unterschiede 
innerhalb der Seligkeit gibt – ein besonders hohes Ansehen im christlichen 
Jenseits, sie folgen in der Rangordnung der Heiligen nach den Evangelisten, 
den Aposteln, den Patriarchen und den Propheten des Alten Testaments 
an fünfter Stelle und stehen noch vor den Kirchenvätern, Mönchen und 
Eremiten. Daher sieht man stets seinem Martyrium mit größter Wonne 
entgegen, es stellt sich hier etwas ein, das auf den ersten Blick ein amor 
mortis zu sein scheint, wie wir ihn aus Lucan kennen.21 Es sind dort unter 
anderem die Opiterginer, oberitalische Hilfstruppen Caesars, die von 
Pompeianern umzingelt beschließen, nicht zu dem aussichtslosen Kampf 
anzutreten, sondern sich gegenseitig umzubringen (Luc. 4, 474 ff.). Lucan 
macht deutlich, daß er dies nicht als Feigheit oder Verzweifl ung versteht 
und auch nicht als Opfermut in einem höheren militärischen Interesse, 

21 Zu dem Begriff s. W. Rutz, “Amor mortis bei Lucan”,  Hermes 88 (1960) 462–475. 



Ludwig Braun 490

sondern als den festen Willen, die Freiheit über die Wahl des Todes sich 
nicht entwinden zu lassen. Lucan begreift dies als virtus; ihr Träger 
zeichnet sich dadurch aus, daß er nicht bereit ist, “seine Handlungsfreiheit 
aufzugeben und sich zu ergeben”.22 Damit wird aber klar, daß dieser amor 
mortis sich von der Todesbereitschaft, ja Todessehnsucht jener Christen, 
die ihrem Martyrium entgegengehen, doch erheblich unterscheidet. Gleich 
ist zwar, daß keiner von beiden den Tod fürchtet, auch die Schmerzen nicht, 
die zuvor noch zu erleiden sind. Aber die Opiterginer bewahren ihre virtus 
und erringen Ruhm, was zwar achtbare, aber nur diesseitige Güter sind. Die 
christlichen Märtyrer hingegen erringen ewiges Seelenheil, ein jenseitiges 
und ganz unvergleichlich höheres Gut.23 

Zu diesem Zweck allerdings dürfen sie sich nicht selber töten, auch 
nicht ein gegenseitiges Morden verabreden. Sie wünschen dieses Ziel mehr 
als alles andere, aber sie dürfen es nicht von sich aus herbeiführen. Sie sind 
also gerade nicht frei, anders als die Opiterginer bei Lucan. Das kann zu 
recht eigenartigen Situationen führen: Als Constantin nach der Schlacht an 
der Milvischen Brücke in Rom einzieht, kann er zahlreiche Christen aus 
dem Kerker befreien, die schon von Maxentius dazu verdammt waren, den 
Löwen vorgeworfen zu werden. Nun wird daraus nichts, und was ist ihre 
Reaktion?

   tristi sub corde dolebant 
In manibus fractas lauros sperataque caelo 
Gaudia differri et retro fugientia regna.
   (Mambrun, Constantinus p. 187) 

Breit und prunkvoll ausgeführt ist dieses Paradoxon in der Erzählung 
vom Ende der Thebaeischen Legion, die in Cellots Mauritias gegeben 
wird.24 Diese Legion aus lauter Christen weigert sich, wie üblich, den heid-
nischen Göttern zu opfern. Der Kaiser Maximian (historisch ca. 240–310) 
befi ehlt daraufhin eine Dezimierung der Legion, was allgemeines Frohlo-
cken bei den Thebaeern auslöst, dann aber Enttäuschung bei denen, die 
von diesem Los nicht getroffen werden. Da sie sich weiter weigern, die rö-
mischen Götter zu verehren, befi ehlt der Kaiser eine zweite Dezimierung 
in der schärferen Form des fustuariums, bei dem die Ausgewählten nicht 

22 Ibid. 464.
23 Kennzeichnend etwa Francesco Mauri in seiner Franciscias (Florenz 1571), 

einem Epos über das Leben des Hl. Franz von Assisi, wo der Ruhm weltlicher Helden-
taten abgewertet wird als “(gloria) deiecta solo, proclivi serpere cursu, Voce hominum 
contenta cani plausuque foveri” (13, 633 f.). 

24 Louis Cellot, Mauritias Andegavensis (La Flèche 1628) Buch 2. 



491Über den Wandel epischer Bauformen im lateinischen Epos der Neuzeit  

 enthauptet, sondern mit Knütteln und Steinen getötet werden. Auch dies 
kann den Willen der Legion nicht beugen, im Gegenteil, sie verlangen nun 
ausdrücklich vom Kaiser den Tod für alle (p. 65): 

Saevire in paucos lentum est, peccavimus una, 
Nostra in morte salus, mortem te poscimus omnes.

Und nun kommt es zu einer regelrechten Schlacht der heidnischen 
Truppen gegen die christliche Legion, wobei diese aber keinerlei Gegen-
wehr leistet. Die Komposition dieser ‘Schlacht’ ist absolut klassisch, in ei-
ner Steigerung von Einzelschicksalen und Metzelszenen bis zum Ende des 
Fahnenträgers Exuperius, der vom Speer des Posthumus, des heidnischen 
Kommandeurs, getroffen wird. Soweit war das ein Kampf aus der Ferne 
mit Wurfgeschossen, jetzt folgt der Nahkampf mit Schwertern, dem zuletzt 
Mauritius erliegt (p. 73): 

Victus sponte ruit, et molliter incubat arvis, 
Et Christum, Christum morienti voce susurrat.25

Alles dies wird als früheres Geschehen erzählt bei einem Mahl in ei-
nem Kloster. Dieses Mahl ist karg und bescheiden, wie es christlicher As-
kese entspricht – auch in anderen christlichen Epen ist das oft so, Mambrun 
z. B. schildert selbst die Mahlzeiten am Hof Constantins, des Kaisers, im-
mer nur ganz kurz, ohne bei der Üppigkeit von Speis und Trank oder dem 
Prunk des Tafelgerätes zu verweilen. Und in der Mauritias wird diese Er-
zählung nicht nach dem Mahl gegeben, wie etwa in der Aeneis Buch 2 und 
3, sondern während der Mahlzeit; dies entspricht dem klösterlichen Brauch, 
wonach bei Tisch etwas vorgelesen wird, um Müßiggang zu vermeiden, der 
bei Lektüre oder auch Erzählungen nach dem Mahl einträte, und um die 
Zeit der Nahrungsaufnahme nicht ohne weiteren Nutzen oder gar in genuß-
voller Zuwendung allein zu Speis und Trank zu vergeuden. 

Alle diese Veränderungen, die das christliche Epos gegenüber dem pa-
ganen zeigt, sind letzten Endes nicht überraschend. Der christliche Held 
fürchtet keine Gefahr für seinen vergänglichen Leib; er übt die christlichen 
Tugenden der clementia und der Enthaltsamkeit von fl eischlicher Liebe und 
üppigen Tafelgenüssen. Sein höchstes Ziel ist es, für seinen Glauben als 
Märtyrer zu sterben. Kurz, all sein Trachten richtet sich auf das Jenseits, 
alles Diesseitige gilt ihm nichts. Alle diese Eigenheiten ergeben sich mit 

25 Mit exquisiter Erinnerung an das Ende des Ceyx bei Ov. Met. 11, 567: “Nominat 
Alcyonen ipsisque immurmurat undis”.



Ludwig Braun 492

zwingender Konsequenz, sobald ein Dichter unerschütterlich auf dem Bo-
den des Christentums steht.

Vielleicht war es aber doch nützlich, einige Beobachtungen zu diesen 
Veränderungen vorzulegen, auch wenn jeder, der die Grundlagen des Chris-
tentums kennt und einen hellen Verstand besitzt, sie sich selber erschließen 
könnte.

Ludwig Braun
Würzburg

В статье изучается эволюция основных мотивов античной эпической поэзии 
в христианском эпосе XV–XVII вв. Так, обращаясь с молитвой к божеству во 
время бури, герой чаще всего готов безропотно принять смерть и просит лишь 
пощадить его товарищей. Христианский ‘Götterapparat’ не знает раздоров 
и примирений. Одиссей и Эней спускались в преисподнюю, христианский 
 герой поднимается в эмпиреи.
 Поляризация сил добра и зла приводит к резкому контрасту между обра-
зами главного героя и его антагониста: первый наделен всеми возможными 
добродетелями (особенно подчеркивается милосердие), последний – всеми 
пороками.
 Главный герой чужд внутренним конфликтам, а христианское мировоз-
зрение исключает трагичность сюжета: божество не знает несправедливости, 
а земные страдания героя лишь сокращают его муки в чистилище.
 Любовная интрига возникает, если один из влюбленных исповедует дру-
гую веру или дал обет безбрачия. 
 Самоубийство героя исключено (он может лишь просить бога послать 
ему смерть), зато его смерть, особенно мученическая, открывает ему дорогу 
к вечной жизни и воспринимается как счастливый исход. Доля мученика за-
меняет христианскому герою воинскую славу.



493Латинская Генриада: Эпическая традиция в двойном зеркале

А. И. Любжин

ЛАТИНСКАЯ ГЕНРИАДА: 
ЭПИЧЕСКАЯ ТРАДИЦИЯ В ДВОЙНОМ ЗЕРКАЛЕ

Перевод Генриады на латинский язык, выполненный Никола Ко де 
Каппвалем (Nicolas (?)1 de Caux de Cappeval, латинский вариант – 
 Calcius Cappaval(l)is), – поздний, но не последний2 перевод ново-
язычного эпического произведения на древний язык, – безусловно, 
пред ставляет собой вполне маргинальное явление для французской 
и немецкой культуры XVIII в., представителем которых был его ав-
тор. С какой-то стороны, эта маргинальность подчеркивается: в эпоху 
фран цузского интеллектуального доминирования переводить с фран-
цуз ского язы ка первоклассное произведение первоклассного автора 
на язык, на котором его прочтут разве что ученые педанты (в подавля-
ющем большинстве способные ознакомиться и с оригиналом) – сам 
по себе весьма экстра вагантный поступок. С другой стороны, то, что 
руководило трудом автора, – сознание уходящего единства европей-
ской словесности, не может не вызвать уважения и интереса у совре-
менного исследователя.

О самом Ко де Каппвале (1712?–1774) известно очень мало.3 Он 
родился в окрестностях Руана в начале XVIII в. (карточка Французской 

1 P. Benhamou. Index des “Lettres sur quelques écrits de ce temps”: 1749–1754, 
d’Elie Catherine Fréron (Genève – Paris 1985) 40: “Nicolas Caux de Cappeval, Apo-
logie du goût francais, relativement à l’opéra. 1754”.

2 Пример: около полувека спустя, уже в совершенно другую литературную 
эпоху и совершенно другой по характеру эпос: J. Berlichingen. Herrmann und 
Dorothea, von Göthe. In’s Lateinische übersetzt… (Jagsthausen 1825).

3 Biographie universelle ancienne et moderne, ou Histoire, par ordre alphabétique, 
de la vie publique et privée de tous les hommes qui se sont distingués par leurs écrits, 
leurs actions, leurs talents, leurs vertus ou leurs crimes. Ouvrage entièrement neuf, ré-
digé par une Société de gens de lettres et de savants VII (Paris 1813) 438. Некоторые 
другие просмотренные нами справочники сообщают ту же самую информацию 
(мы воспроизвели ее скудную биографическую часть, не перечисляя литератур-
ные труды). Все они не сообщают даже имени – только инициал N. Имя было слу-
чайно обнаружено нами в одном справочнике (прим. 1); трудно сказать, какие 
основания были у его составителей, и полной уверенности в его истинности у нас 
нет. Отметим в скобках, что биографическому мейнстриму противоречит указание, 
обнаруженное нами в кн.: J.-F. Adry. Notice sur le Collége de Juilly… (Paris 21816) 
28: “Среди преподавателей Жюйи нужно отметить Луи-Франсуа-Этьенна де Ко де 
Каппваля, который трудился здесь в 1730 году. Затем он направился к пфальцскому 

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



А. И. Любжин494

Национальной библиотеки дает 1712 г. с вопросительным зна ком),4 
поступил на службу курфюрста Пфальцского Карла-Теодора,5 на кото-
рой и умер. “Маннгейм привлекал тогда множество достойных ино-
странцев, которые предавались своим трудам под взором государя, 
друга наук и искусств, который вызвал их расцвет в своих странах”.6 
Карлу-Теодору посвящен труд де Каппваля, и о его истории нужно 
сказать несколько слов.

В предисловии к поэме Парнас де Каппваль дает такую оценку 
Генриады: “Для меня это только часовня; замечательная, если угодно, 
но все-таки часовня; а нужен храм. Таков мой образ мыслей; у каждого 
свой, и я обращаюсь к настоящим знатокам.

Любуясь красотами Генриады в подробностях, я молчу о порядке 
и о фабуле поэмы; это благоразумное молчание – и чтобы его оправ-
дать, достаточно сказать, что я перевел Генриаду латинскими стихами 
и рассчитываю выпустить ее в свет, посвятив самому Автору. Нельзя 
игнорировать мои чувства по отношению к нему; но я переводчик, а не 
идолопоклонник. Иногда нужно несколько снисходительности, но ле-
сти – никогда; дружба не делает меня несправедливым”.7

Это суждение, – на наш взгляд, оно свидетельствует о большой 
 литературной проницательности и критическом даре автора, – вызвало 
резкую реакцию. Пьер-Луи д’Акен, автор ехидной сатиры о его твор-
честве, пишет: “Я удивлен, Г. Ко, что столь великий человек, как вы, 
удостоил перевода на латынь слабую Генриаду; вы ответите, – в и без 
того пропащее время и в форме развлечения. С другой стороны, вы 
были когда-то регентом в провинциальном коллегиуме, и это произве-
дение – скорее ваших учеников, чем ваше”.8 Барон Мельхиор Гримм 

двору в Маннгейм <…>. Он перевел Генриаду латинскими стихами”. Учитывая 
совпадение в деталях с документом, цитируемым ниже, мы считаем, что у этих 
сведений большая вероятность быть достоверными. Но, безусловно, они делают 
гипотетическую дату рождения – 1712 г. – совершенно невероятной.

4 http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb12047330q/PUBLIC. Notice n°: FRBNF 
12047330.

5 Карл-Филипп Теодор (1724–1799), с 1742 г. Карл IV, пфальцграф, курфюрст 
Пфальцский и герцог Юлиха и Берга; Карлом II, курфюрстом Баварским, он стал 
уже после смерти нашего героя, в 1777 г. При нем Маннгейм стал одним из куль-
турных центров европейской значимости.

6 A. Collini. Mon Séjour auprès de Voltaire et Lettres inédites que m’écrivit cet 
homme célèbre jusqu’à la dernière année de sa vie (Paris 1807) 213. Там же сооб-
щается, что Ко де Каппваль вступил в Маннгейме в брак, получал от курфюрста 
пенсион и умер в том же городе.

7 Caux de Cappeval. Le Parnasse, poëme héroique, contenant des Essais sur les 
campagnes du Roi (Paris 1752) 7–8.

8 P.-L. d’Aquin de Chateau-Lyon. Observations sur les œuvres poétiques de M. de 
Caux de Cappeval, Natif de Normandie, Ex-Oratorien, ancien Régent d’un Collége de 



495Латинская Генриада: Эпическая традиция в двойном зеркале

заметил и не благословил: “Г. Ко де Каппваль – холодный и плоский 
версификатор <…>. Чтобы предупредить падение этой поэмы, он пе-
ревел ее латинскими стихами и опубликует ее в этом новом наряде 
<…>. Сам он со всей скромностью отмечает, что это единственный на-
дежный способ передать Генриаду потомству; т. е. без г-на Ко она к 
нему б не попала. Это потомство будет весьма удивлено, обнаружив 
что-то общее между г-ном Вольтером и г-ном де Ко”.9 Когда перевод 
впервые выйдет в свет, барон не оставит желчного тона: “Г. Ко де Кап-
пваль, состоящий при пфальцском дворе, только что издал Генриаду 
в латинских стихах. Ему остается только стать каким-нибудь Виргили-
ем, чтобы воздать эту честь, сколь блистательную, столь и лестную; но 
я полагаю, что Генриаду продолжат читать по-французски”10 (в этом 
барон ошибся; читателей у нее не будет уже через несколько десятиле-
тий ни на каком языке). Зато Mercure de France 1769 года, откликаясь 
на журнальную публикацию отрывка,11 пишет: “Несколько лет тому 
назад в одном журнале появился образчик перевода Генриады латин-
скими стихами г-на де Ко де Каппваля, вполне подходящий для того, 
чтоб составить представление о таланте переводчика. Прежде всего 
восхищались верностью перевода – почти дословной и в прекрасных 
стихах; здесь были стихи, столь удачно воспроизведенные почти сло-
во в слово, что кто-то полагал писать г-ну Вольтеру, что обнаружен 
 латинский оригинал его поэмы и что за ним остается только заслуга 

Province, par M. le chevalier de ***. Avec une lettre du véritable auteur du “Siècle 
littéraire”, à M. le chevalier de *** (La Haye 1754) 5.

9 15 февраля 1757 г. M. Grimm. Correspondance littéraire, philosophique et cri-
tique de Grimm et de Diderot, depuis 1753 jusqu’en 1790. Nouvelle édition, revue et 
mise dans un meilleur ordre, avec des notes et des éclaircissemens, et ou se trouvent 
retablies pour la premiere fois les phrases supprimées par la censure impériale III 
(1756 – 1760) (Paris 1829) 101.

10 M. Grimm (прим. 9) VIII (Paris 1830) 308.
11 Сам Ко (см. ниже) называет L’Année littéraire; судя по указателю Dante 

Lénardon. Index de l’Année littéraire (1754–1790) (Genève 1979), это может быть 
следующая публикация (в данном указателе № 880): “(Jean) Chapelain, La Pucelle. 
Edited by (N.) de Caux de Cappeval. (François Marie Arouet) de Voltaire, La Hen-
riade. Translated into Latin by (N.) de Caux de Cappeval. Recueil de poésies diverses 
relativement à la gloire de la France. Edited by (N.) de Caux de Cappeval VIII (1756) 
279–284. См. также J.-M. Quérard. La France Littéraire, ou Dictionnaire Bibliogra-
phique des Savants, Historiens et Gens de Lettres de la France, ainsi que des littéra-
tures  étrangères qui ont écrit en Français, plus particulièrement pendant les XVIIIe et 
XIXe siècles X (Paris 1839) 303: “Аббат Ко де Каппваль первым попытался пере-
вести Генриаду латинскими стихами. В 1746 году он напечатал в Меркурии, во 
втором июньском томе, перевод восьмидесяти первых стихов I песни. Перевод-
чик за явил о желании напечатать книгу в 1756 г.; и Фрерон с похвалой отзывался 
об этом в L’Année littéraire VIII (1756) 336–337. Однако в течение тринадцати лет 
никакой книгопродавец не пожелал взять на себя этот труд”.



А. И. Любжин496

изящного и верного переводчика. <…> Тем не менее – говорят – не 
 нашлось книготорговца в Париже, кто пожелал бы взять на себя печа-
тание его труда; это доказывает, что вкус к латинской поэзии уже не 
в моде во Франции. В прошлом веке печатники оспаривали бы друг у 
друга честь познакомить другие европейские нации с шедевром фран-
цузского Виргилия. Правда, многие иностранцы владеют нашим язы-
ком, но лишь малая часть – основательно, и прежде всего языком 
поэзии”.12 На следующий год в журнале появилась пространная реак-
ция переводчика,13 признавшего эту заметку лучшим критическим 
отзывом о его переводе (p. 122); он сообщает, что в латинской поэзии 
его оракулами были всегда Виргилий и Гораций (p. 123), довольно 
подробно мотивирует некоторые свои переводческие решения, в т. ч. 
ориентацию в ряде случаев на язык Св. Писания (p. 128 sqq.), оправ-
дывает необходимостью метрические вольности (напр., со словами 
Catholicus и Politica, которые невозможно употребить в гекзаметре – 
p. 133), настаивает на точности своей версии (p. 135–136) и сообщает 
подробности о совместной с Вольтером подготовке двуязычного из-
дания, которое Вольтер планировал посвятить дофину (p. 141–142), 
и о последующих неудачах.

Тем не менее латинская Генриада – впервые опубликованная дву-
мя десятилетиями позже того момента, когда автор публично заявил 
о ней, – выдержала несколько изданий. В первый раз – в 1772 году: 
La Henriade de M. de Voltaire. Nouvelle édition, en vers latins et français, 
dédiée à S. A. S. Electorale Palatine Charles-Théodore, par M. de Caux de 
Cappeval, au service de la Cour Palatine. Aux Deux-Ponts, à l’Imprimerie 
Ducale, & se trouve à Paris, Chez Lacombe, Libraire, rue Christine. 
M. DCC. LXXII. Voltarii Henriados editio nova, Latinis versibus et Galli-
cis, quam dedicat Serenissimo Potentiss. Princ. Elect. Palatino Carolo-
Theodoro, Calcius Cappavallis, ex Aulæ Palatinæ servitio. Biponti, Typis 
Ducalibus, & Parisiis, Apud Lacombe, Bibliopolam, viâ Christ. M. DCC. 
LXXII. От титульного листа и до последней строки книга двуязычна: 
слева – французский текст, справа – латинский. Реакция была разной. 
L’Avantcoureur14 писал: “Образованные люди уже встречали аплодис-
ментами некоторые отрывки из этого перевода, напечатанные в жур-

12 Traduction littérale de quelques vers de la Henriade… // Mercure de France, 
dédié au Roi. Par une Société de Gens de Lettres 1 (1769) 90–91; 95–96.

13 Caux de Cappeval. Lettre en réponse aux réfl exions d’un Anonyme, sur quel-
ques traductions de la Henriade en vers latins, insérées dans le Mercure d’Octobre 1769 
// Mercure de France… Aoust 1770: 122–148, датировано 20 ноября 1769 г.

14 La Henriade de M. de Voltaire, nouvelle édition, en vers Latins & Français… // 
L’Avantcoureur, Feuille Hebdomadaire, Où sont annoncés les objets particuliers des 
Sciences, de la Littérature, des Arts, des Métiers, de l’Industrie, des Spectacles, & les 
Nouveautés en tout genre (1772) 35, 558.



497Латинская Генриада: Эпическая традиция в двойном зеркале

налах. Кажется, они желали, чтоб автор завершил свою работу, полез-
ную для иностранцев, которые, не будучи близко знакомы с француз-
ским языком, по крайней мере смогут прочесть на языке Виргилия 
лучшую современную эпическую поэму. Переводчик, в добрый час 
вскормленный чтением поэтов Августова века, счастливо употребил 
разнообразные и ритмичные формы латинской поэзии, чтоб из перево-
да исчезли все виды принужденности и рабства, не удаляясь при сем 
от верности, коей должно требовать в переводе. Каждый латинский 
стих соответствует французскому, который он выражает. Этот труд 
можно рассматривать как очень хорошую классическую книгу для мо-
лодых людей, желающих ускорить свое продвижение в обоих языках”. 
Позже Journal philosophique & chrétien в рецензии на Traduction des 
190 premiers vers du Poёme des Jardins du P. Rapin, proposée par 
l’Académie des Belles-Lettres de Montauban (par M. l’Avocat Le Mayeur) 
дает еще более лестную оценку: “Напротив, пусть прочтут латинский 
перевод, дословно и метрически верный, который дал нам г-н Ко де 
Каппваль: можно было бы сказать, что недостатки Генриады исчезают, 
так сказать, вместе с языком, в котором они содержатся. Если когда 
было можно сказать, что перевод превосходит оригинал, это как раз 
такой случай”.15 Зато оценка Journal des beaux-arts et des sciences бо-
лее чем холодна: “Этого перевода ждали долго, и – осмелимся ска-
зать – он ни в малой мере не исполняет ожиданий, которые мог вы-
звать. Но почему можно было льститься надеждой, будто подобное 
предприятие могло бы вообще быть успешным? Поставить перед со-
бой цель, чтобы каждый латинский стих соответствовал французско-
му, который он выражает, значило бы безусловно возложить на себя 
труд, где невозможно найти искры огня, одушевляющего оригинал 
[Предисловие, строка 19]. Ставить перед собой цель воспроизвести 
бесконечное множество деталей, для которых латинский язык неудо-
бен, значит подвергнуться и иным трудностям, непобедимым и для 
тех, кто счел бы себя наилучшими знатоками хорошего латинского 
языка”.16 Journal des sçavans дает амбивалентную характеристику: 
“Главная заслуга этого перевода – то, что он воспроизводит оригинал 
стих к стиху с изрядной точностью; но эта точность – несколько раб-
ская, и самое внимание к тому, чтоб в латинском стихе было все – 
и только – то, что есть в оригинале, время от времени придает сти-
хам перевода вид технических стихов”.17 Рецензия The Critical Review 

15 Journal philosophique & chrétien 4 (1790) 34, в примечании.
16 Voltarii Henriados, Editio Nova, latinis versibus & gallicis… // Journal des 

beaux-arts et des sciences 4 (1772) 561–562.
17 Voltaire. Nouvelle Edition en vers Latins & François… // Journal des sçavans, 

avec des extraits Des meilleurs Journaux De France & d’Angleterre… 58: 9 (1773) 5.



А. И. Любжин498

отличается практичным подходом: “Нелегко угадать причину, которая 
могла побудить г-на де Ко де Каппваля перевести Генриаду Вольтера 
латинскими гекзаметрами. Была ли эта тягостная и почти невыпол-
нимая задача способом сделать комплимент поэту, который известен, 
в общем, как человек, поддерживающий – хотя и без большого рве-
ния – идею современного латинизма, или же распространить и обес-
печить репутацию оригинала, столь давно известного всей Европе, 
 который, безусловно, переживет все свои переводы?”18 Второе, манн-
геймско-франкентальское издание вышло уже посмертно, в 1775 году: 
Voltarii Henriados Libri Decem, Latinis Versibus et Gallicis; adposito 
duplici poemate, quod accurate semper ad versum respondet. Editio nova, 
probe recognita et castigata. Auctore Calcio Cappavalle, Ex Aulæ Palatinæ 
Servitio. Mannhemii, Impensis C. F. Schwan. MDCCLXXV. Сохраняя 
прежнее посвящение, оно не имеет уже французского титульного ли-
ста, хотя в остальном композиция удержана; добавлено предисловие, 
опущенное в первом издании, и пропавшее оттуда самому переводчи-
ку непонятно каким образом стихотворение в честь Вольтера – также 
на обоих языках. Следующее издание – парижское: оно называется так 
же, как маннгеймское, и отличается только выходными данными: 
Parisiis. Apud L. La Porte, Bibliopolam, In via Nucum.19 По составу оно 
также тождественно маннгеймскому. Для второй половины XVIII в. 
это нужно расценить как большой успех.

Мы зададим переводу только один филологический вопрос. Ново-
европейский эпос – подражание античному; в основном – римскому, 
и в первую очередь – Виргилию. Нас интересует стратегия переводчи-
ка в тех местах, когда автор очевидным образом не мог не опираться 
на Виргилия. Это и будет заявленным в заголовке эффектом “двойного 
зеркала”. В качестве примера используем описание морской бури из 
I книги – один из самых ярких эпических топосов (отметим, что струк-
турно начало Генриады очень сильно ориентируется на Виргилия). 
Текст приводится по второму, маннгеймскому изданию (француз-
ский – p. 16, латинский – p. 17).

18 Voltarii Henriados, Editio Nova, Latinis Versibus et Gallicis… // The Critical 
Review: or, Annals of literature. By A Society of Gentlemen 36 (1773) 310.

19 К сожалению, мы не располагаем экземпляром этого издания; доступная 
в сети электронная копия экземпляра Баварской Государственной библиотеки 
(http://www.mdz-nbn-resolving.de/urn/resolver.pl?urn=urn:nbn:de:bvb:12-bsb 
10102209-7) содержит очень неразборчивую дату, правда, с окончанием VI и с 
рукописной пометой 1776 (что отражено и в каталожной карточке). Все француз-
ские ресурсы датируют книгу 1777 годом. По-видимому, справедливо: цензур-
ное разрешение имеет дату 3 декабря 1776 г., а регистрация привилегии – 18 ян-
варя 1777 г. 



499Латинская Генриада: Эпическая традиция в двойном зеркале

On lève l’ancre, on part, on fuit loin de la terre:
On découvrait déjà les bords de l’Angleterre; 
L’astre brillant du jour à l’instant s’obscurcit; 
L’air siffl e, le ciel gronde, et l’onde au loin mugit; 
Les vents sont déchaînés sur les vagues émues,
La foudre étincelante éclate dans les nues,
Et le feu des éclairs, et l’abîme des fl ots, 
Montraient partout la mort aux pâles matelots…

Латинский перевод таков (курсив мой – А. Л.):

Anchora jacta redit; properant, terrasque relinquunt,
Jamque oculis steterat cernenda Britannia portu,
Cum subito nox atra diem caligine condit.
Sibilat aethra furens, polus intonat, unda remugit;
Prosiluere omnes, bacchantur et aequore venti:
Nubibus ignescunt reboantia fulmina ruptis,
Flammantisque ruina poli, pontusque dehiscens
Terrifi cant miseros praesentis imagine mortis.

Переводчик, безусловно, не может игнорировать образец; он этого 
и не делает, маркируя свой перевод виргилиевскими словосочетания-
ми, которые, кроме того, не мотивированы напрямую вольтеровским 
текстом (ср. Aen. I, 89–91: ponto nox incubat atra; / intonuere poli et cre-
bris micat ignibus aether / praesentemque uiris intentant omnia mortem). 
Но нельзя не обратить внимания и на то, что из трех словосочетаний 
ни одно не сохраняет прежней, виргилиевской формы; таким образом 
связь с оригиналом не только подчеркивается, но и – одновременно – 
несколько вуалируется, использование его элементов нельзя признать 
чрезмерным и назойливым.

Но Виргилий присутствует в этом переводе и за рамками описания 
бури в I книге Энеиды. На него ориентировано употребление remugit 
в конце стиха (на сей раз уже подсказанное вольтеровским текстом не-
посредственно); ср. Aen. IX, 504: sequitur clamor caelumque remugit; 
XII, 722: gemitu nemus omne remugit. 

Важно отметить, что есть у Ко де Каппваля точки пересечения и с 
иными латинскими эпиками. Напр., с Силием Италиком (Pun. II, 609–
611): Quae postquam congesta uidet feralis Erinys, / lampada fl ammiferis 
tinctam Phlegethontis in undis / quassat et inferna superos caligine condit. 
В отличие от виргилиевских словосочетаний, силиевское не подверга-
ется никакой трансформации и занимает в стихе Ко де Каппваля то же 
место, что и в оригинале. Аналогичный случай и с Валерием Флакком 
(Arg. VIII, 334): crebra ruina poli caelestia limina laxat. Отметим, что это 
единственный случай в латинском эпосе, когда ruina стоит не в конце 
стиха.



А. И. Любжин500

Безусловно, возникает вопрос: являются ли эти словосочетания 
случайными совпадениями или сознательными заимствованиями? Для 
того чтобы дать убедительный ответ, нужен более представительный 
статистический материал, нежели тот, которым располагаем мы и ко-
торый был представлен в данном рассуждении. Тем не менее предва-
рительное умозаключение, что латинист, отваживающийся на перевод 
столь крупного эпического произведения, должен быть знаком с клас-
сической латинской литературой во всем ее объеме, несмотря на сти-
листическую ориентацию на век Августа, должно быть признано весь-
ма вероятным. Столь же вероятным будет и наш общий вывод: эффект 
“двойного зеркала” опирается на эпическую традицию в целом, мар-
кируя непосредственный образец, но, с одной стороны, не делая этого 
навязчиво, а с другой – не ограничиваясь им.

А. И. Любжин
Отдел редких книг и рукописей НБ МГУ

La version de la Henriade en latin, faite par M. Caux de Cappeval (Calcius 
Cappavalis, ex-Oratorien au service d’électeur Palatin Charles-Théodore), fut la 
traduction bien tardive d’une épopée moderne. La publication de l’ouvrage a été 
annoncée déjà en 1752, et la franchise du traducteur dans l’appréciation de son 
original lui coûta la colère de baron de Melchior Grimm, philosophe et écrivain 
célèbre de l’époque; mais elle ne s’accomplit qu’en 1772 (La Henriade de M. de 
Voltaire. Nouvelle édition, en vers latins et français, dédiée à S. A.S. Electorale 
Palatine Charles-Théodore, par M. de Caux de Cappeval, au service de la Cour 
Palatine. Aux Deux-Ponts, à l’Imprimerie Ducale, & se trouve à Paris, Chez 
Lacombe, Libraire, rue Christine. M. DCC. LXXII. Voltarii Henriados editio nova, 
Latinis versibus et Gallicis, quam dedicat Serenissimo Potentiss. Princ. Elect. 
Palatino Carolo-Theodoro, Calcius Cappavallis, ex Aulæ Palatinæ servitio. Biponti, 
Typis Ducalibus, & Parisiis, Apud Lacombe, Bibliopolam, via Christ. M. DCC. 
LXXII). Deux rééditions parurent un peu après en 1775 à Paris et à Mannheim.
 Ayant examiné la version des lieux communs de la tradition épique, surtout de 
ceux impruntés de Virgile, et les ayant comparés à l’original antique on peut bien 
voir que l’interprète marque par quelques expressions virgiliennes l’affi nité du 
modèle latin et de l’épopée moderne, ce qu’on peut appeler l’effet du double miroir. 
Mais en même temps Caux de Cappeval, loin d’en abuser, se servit des expressions 
appartenantes aux autres poètes épiques de Rome impériale, p. e. de Valerius 
Flaccus et de Silius Italicus, pour mettre en jeu non seulement le modèle immédiat 
de l’épopée moderne, mais toute la tradition épique de Rome.



501Die Klage der Ariadne  

Hellmut Flashar

DIE KLAGE DER ARIADNE  

Es mag paradox sein, dem verehrten Jubilar, dem alles Klagen fremd ist 
und der so viel zur Verständigung und wohl auch Freundschaft über alle 
Grenzen hinweg beigetragen hat, ausgerechnet eine Klage zu senden. Aber 
in dem vielschichtigen Ariadne-Mythos ist die Klage (oft) nicht das letzte 
Wort, sondern mündet in Glück und Liebe.

Die folgende Darstellung konzentriert sich indes auf die Klage und ihren 
Ort im Gesamtgeschehen des Mythos. Da muss gleich am Anfang konstatiert 
werden, dass es in der griechischen Literatur eine Klage der Ariadne nicht 
gibt, was kein Zufall der Überlieferung sein dürfte.1 Die ersten Ausprägun-
gen dieses wohl alten Mythos scheinen für eine Klage der Ariadne keinen 
Raum zu bieten, denn sie setzen eine Verbindung zwischen Ariadne und 
Dionysos noch vor dem Erscheinen des Theseus voraus. So jedenfalls sind 
die Hinweise auf Ariadne in den homerischen Epen zu verstehen. Während 
die Erwähnung der Einrichtung eines Tanzplatzes für Ariadne in Knossos 
im Kontext der Schildbeschreibung in der Ilias (18, 592) eine Beziehung zu 
Dionysos nur vermuten lässt, wird die Verbindung Ariadnes mit dem Gott 
deutlicher in der schwer zu deutenden Bemerkung der Odyssee (11, 323–
325), Theseus habe Ariadne von Kreta nach Athen bringen wollen, doch 
habe Artemis auf der Insel Dia2 Ariadne auf Veranlassung des Dionysos 
getötet. Vorausgesetzt ist offensichtlich, dass Ariadne in Liebe zu Theseus 
Dionysos verlassen hat. In allen späteren Bezeugungen des Mythos ist 
Ariadne die Verlassene und Theseus derjenige, der sie im Stich lässt. Das 
ist zuerst bezeugt bei Hesiod, der auch einen Grund für das Verhalten 
des Theseus angibt, nämlich die Liebe zu einer anderen Frau namens 
Aigle (Fr. 297 Merkelbach – West). Plutarch, dem das Hesiodfragment zu 
verdanken ist, berichtet von vielen und widersprüchlichen Versionen des 
Schicksals Ariadnes auf Naxos, nämlich (Theseus 20):

1 Für alles Folgende ist grundlegend R. Schlesier, “Ariadne”, in: Der Neue Pauly, 
Supplementband 5 (2006) 140–150 mit vielen Belegen. Gute Interpretation auch der 
Zeugnisse der bildenden Kunst bei S. Brenner, Ariadne in Vergangenheit und Gegen-
wart. Diss. (Berlin 2000). Für die musikalischen Gestaltungen vgl. auch W. Kirsch, 
“Ariadne – Theseus – Dionysos. Zur Rezeption eines antiken Mythos in der musik-
dramatischen Kunst”, in: F. R. Varwig (Hg.), Ainigma. Festschrift für Helmut Rahn 
(Heidelberg 1987) 77–94.

2 Nach Kallimachos, Fr. 163 ist Dia der alte Name für Naxos.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Hellmut Flashar502

1. Ariadne ist von Theseus im Stich gelassen und hat dann Selbstmord 
begangen.

2. Ariadne ist von Seeleuten nach Naxos gebracht worden, wo sie dann 
mit dem Dionysospriester Oinaros zusammengelebt hat.

3. Ariadne ist von Theseus verlassen, weil dieser eine andere Frau 
liebte. 

4. Ariadne hat von Theseus zwei Söhne, nämlich Oinopion und 
Staphylos.

5. Theseus wird mit Ariadne durch einen Seesturm nach Kypros (nicht: 
Naxos!) getrieben. Nur die schwangere und seekranke Ariadne geht an 
Land, Theseus fährt weiter. Die einheimischen Frauen nehmen Ariadne auf, 
kümmern sich um sie. Doch stirbt sie noch vor der Niederkunft. Der trauernde 
Theseus lässt Ariadne bestatten und stiftet zwei Statuen der Ariadne.

6. Nach naxischer Lokaltradition gab es jeweils zwei Personen mit 
Namen Minos und Ariadne. Dionysos hat die eine Ariadne auf Naxos 
geheiratet, die andere (jüngere) ist von Theseus geraubt worden, dann aber 
auf Naxos zurückgelassen worden und dort gestorben.

Die von Plutarch in eine Begebenheit zusammengezogenen Versionen 
2 und 3 passen nicht zueinander und müssen getrennt werden. Nur die 
auf Hesiod zurückgeführte Version 3 bietet die Möglichkeit einer Klage 
Ariadnes. Doch ist eine ausgeformte Klage bei Hesiod unwahrscheinlich. 
Indessen kennt Hesiod die Hochzeit Ariadnes mit Dionysos und deren 
Deifi kation (Theog. 947–949). Die Hochzeit war später ein gängiges 
Thema im Zusammenhang mit der Klage. Durchgesetzt hat sich die 
Fassung, wonach Theseus Ariadne nach Athen bringen wollte, sie auf der 
Zwischenstation in Naxos aber verlassen hat. Nur an dieser Stelle ist einer 
Klage der Ariadne möglich.

Pherekydes, der in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts alles Vorge-
fundene zusammengefasst hat, berichtet (FGrHist F 148), dass Theseus 
sich am Strand der Insel zum Schlafen niedergelegt habe und Athena zu 
ihm getreten sei mit der Aufforderung, Ariadne zu verlassen und sofort 
nach Athen zurückzukehren. Die klagende Ariadne wird alsbald von 
Aphrodite getröstet mit dem Versprechen, Dionysos würde erscheinen und 
sie zur Frau nehmen. Auffallend an dieser Version ist, dass kein Makel 
auf Theseus fallen soll, der nur auf göttliches Geheiß Ariadne verlässt 
und dass Ariadne in keine allzu unangenehme Situation gerät. Theseus als 
athenischer Nationalheros gewann schon im 6. Jahrhundert für die Athener 
eine so starke Vorbildfunktion, dass Peisistratos den Hesiodvers, wonach 
Theseus Ariadne zugunsten einer anderen Frau im Stich lässt, athethiert hat 
(Plutarch, Theseus 20). Und im 5. Jahrhundert steigert sich seine Bedeutung 
als (angeblicher) Begründer der attischen Demokratie. Daher wundert es 
auch nicht, dass die Tragödie das Thema: Klage der Ariadne gemieden zu 
haben scheint.



503Die Klage der Ariadne  

Der Theseus des Euripides (TrGF V, 1 F 381–390 Kannicht) spielt 
jedenfalls auf Knossos. Als Bühnenfi guren treten neben Theseus Minos, 
ein Bote und ein Hirte auf, wahrscheinlich auch Ariadne, da der Woll-
faden erwähnt ist, den Theseus von Ariadne erhalten hat, um aus dem 
 Labyrinth herauszufi nden. Ein ähnliches Szenario dürfte der Theseus des 
Sophokles aufweisen, von dem allerdings nur zwei Wörter erhalten sind 
(TrGF IV F 246 Radt).3 Im Mittelpunkt der sophokleischen und der euri-
pideischen Tragödie stand die Heldentat des Theseus, seine Gefahr und die 
Befreiung Athens von den Tributleistungen, die der kretische König Minos 
auferlegt hatte. 

Die Vasenmalerei des 5. Jahrhunderts kennt nicht nur die Begegnung 
von Theseus und Ariadne auf Kreta, sondern auch die schlafende Ariadne, 
die von Theseus verlassen wird, aber nur in der Form der göttlichen 
Weisung (Athena, Hermes), wodurch Theseus an seine Pfl icht erinnert 
wird, so schnell wie möglich nach Athen zurückzukehren und damit 
unverzüglich seine heroische Rolle zu spielen. Da gelegentlich auf den 
gleichen Bildkompositionen Dionysos zu sehen ist, der Ariadne wegführt, 
ist ein sofortiges Auftreten des Dionysos vorausgesetzt, mithin wenig 
Raum für eine Klage der verlassene Ariadne gegeben. Erst mit dem eigenen 
Entschluss des Theseus, Ariadne zu verlassen, ist die Voraussetzung für 
eine Klage gegeben. Ob es in einem nicht erhaltenen hellenistischen 
Gedicht eine ausgeführte Klage der Ariadne gegeben hat, ist nicht sicher 
zu entscheiden.

Die erste und zugleich ausführlichste erhaltene Klage der Ariadne 
fi ndet sich bei Catull (c. 64), hier allerdings als eingelegtes Nebenthema, 
das jedoch mehr als die Hälfte des ganzen Gedichtes einnimmt.4 Das 
eigentliche Thema ist die Hochzeit von Peleus und Thetis. Ariadne sitzt 
auf einer Bettdecke, in die der Ariadnemythos eingestickt ist, der aber nun 
im Gedicht lebendig wird und ein Eigenleben entfaltet. Das Muster ist die 
homerische Schildbeschreibung (Ilias 18, 483–617) mit dem Unterschied 
allerdings, dass bei Homer und anderen epischen Bildbeschreibungen die 
Darstellung Bericht bleibt, während bei Catull die Figuren lebendig werden 
und zu reden beginnen. In diesen Rahmen fügt sich die Klage der Ariadne 
(132–200) mit der Erzählung des ganzen Theseusmythos (50–265). Die 

3 Ob der stark zerstörte P. Oxy. 2352 (= TrGF IV 730 a–g Radt) überhaupt einen 
Text des Sophokles enthält und gegebenenfalls aus dem Theseus stammt, ist unsicher. 
Immerhin tritt hier Ariadne auf. Es kommt aber auch die sophokleische Tragödie Minos 
in Frage, von der außer dem Titel nichts überliefert ist.

4 Ausführliche Interpretation bei F. Klingner, “Catulls Peleus-Epos”, in: ders., Stu-
dien zur griechischen und römischen Literatur (Zürich 1964) 156–224 (über die Klage 
der Ariadne 192–204) und M. Schwabe, Bilderreisen und Erzähllabyrinth (München – 
Leipzig 2004).



Hellmut Flashar504

Klage ist eine Anklage gegen Theseus. Er wird als treulos, meineidig, 
mitleidslos hingestellt. Sein Verhalten wird dann verallgemeinert: So sind 
die Männer; erst versprechen und schwören sie alle Liebe, sobald aber ihr 
Verlangen gestillt ist, lassen sie die geliebte Frau fallen. Jetzt setzt, so klagt 
Ariadne weiter, Theseus sie undankbar den wilden Tieren zum Frass aus 
und damit der Gefahr eines Todes ohne Bestattung. Theseus hätte sie ja gar 
nicht heiraten müssen, sie wäre auch als Magd mit nach Athen gekommen 
und hätte ihm sogar die Füße gewaschen. Aber alles Klagen hat keinen 
Sinn; niemand hört Ariadne, das Schiff ist schon weit weg, die Insel ist 
öde, nirgends ein Ausweg. Am Schluss steht eine Verwünschung des 
Theseus, jetzt wieder verallgemeinert: Die Taten der Männer werden von 
den Eumeniden, den Rachegöttinnen mit Schlangen im Haar, gerächt. Im 
Falle des Theseus folgt die Rache sogleich. Das alte Motiv, wonach Theseus 
vergisst, als Zeichen des Erfolges seiner Mission weiße Segel zu setzen und 
sich daraufhin der Vater Aigeus ins Meer stürzt, wird als Erfüllung von 
Ariadnes Verwünschung gedeutet. Abgeschlossen wird die Szene durch 
das plötzliche Auftreten des Dionysos (Iakchos) mit seinem Gefolge, der 
sich “in Liebe entfl ammt” (incensus amore, 253) Ariadne nähert und deren 
Sorgen durch die wilde Musik seines Gefolges bannt. Das Motiv der Liebe 
(und Hochzeit) zwischen Ariadne und Dionysos ist alt, literarisch belegt 
zuerst in dem heiteren Schlusskapitel (9) des Symposion Xenophons, hier 
als Pantomime, wobei für den Leser die Kenntnis der Geschichte natürlich 
vorausgesetzt ist, die sich so auch auf Vasenbildern des 5. Jahrhunderts 
fi ndet.5 Am Schluss erinnert Catull durch die Worte talibus amplifi ce vestis 
decorata fi guris (265) daran, dass die Geschichte nichts anderes als die 
Stickerei (oder Weberei) auf einer Decke ist.

Die Quellenfrage ist nicht eindeutig zu klären und für die beiden Teile 
des Gedichtes (Hochzeit von Peleus und Thetis; Theseus-Ariadnemythos) 
wohl auch getrennt zustellen. Dass Cicero den Vers 111 im griechischen 
Wortlaut zitiert, kann auf eine Quelle (Kallimachos ?) deuten. Die Klage 
der Medea bei Euripides (Medea 465–519) als Vorbild für Catulls Klage 
der Ariadne in Anspruch zu nehmen,6 ist kaum möglich, da beide Partien 
nur die Klage über die Treulosigkeit des Mannes gemeinsam haben, in den 
einzelnen Motiven und deren Ausgestaltung aber grundverschieden sind. 
So mag denn ein hellenistisches Gedicht eine Klage der Ariadne enthalten 
haben, doch ist mit einem starken Eigenanteil Catulls zu rechnen.

Wenn Ovid ein halbes Jahrhundert später bei der kurzen Erzählung 
des Theseus-Ariadnemythos nur durch die beiden Worte multa querenti 
(sc. opem Liber tulit, Met. VIII, 177) auf die Klage der Ariadne verweist, 

5 Zu den Einzelheiten des Kapitels vgl. B. Huss, Xenophons Symposion. Ein Kom-
mentar (Stuttgart – Leipzig 1987) 438–447.

6 Klingner (o. Anm. 4) 192.



505Die Klage der Ariadne  

so mag er sich auf Catull beziehen, aber auch seine eigenen ausgeführten 
Klagen Ariadnes im Sinn haben, die sich in unterschiedlicher Länge in drei 
verschiedenen Werken fi nden. 

In der Ars Amatoria (I, 525–564) liegt der Akzent ganz auf dem 
glücklichen Ende, der Verbindung von Ariadne mit Dionysos (Bacchus, 
Liber). Die Verzweifl ung der verlassenen Ariadne wird rückblickend erzählt 
und dabei die Klage verkürzt auf die Worte: “Grausamer Theseus!... Fort ist 
der treulose Mann, was wird nun aus mir?” Ihr Schreien und Weinen wird 
nicht vorgeführt, sondern beschrieben. Aber sogleich danach erscheint der 
Gott mit seinem Gefolge vor der erschrockenen Ariadne mit den Worte: 
“Siehe, ich bin da… fürchte dich nicht. Dich nimmt Bacchus zur Frau. 
Nimm als Geschenk den Himmel. Du wirst als Sternbild zu sehen sein!”

Der Katasterismos der Ariadne (‘Kranz der Ariadne’) steht denn auch 
im Mittelpunkt der Schilderung des Festkalenders der Fasti (III, 459–516). 
Die Klage ist nur noch Erinnerung (memini, 473) und beschränkt sich auf 
die Worte: periure et perfi de Theseu (473). Die Treulosigkeit des Theseus 
erweist sich nun aber rückblickend als außerordentlich nützlich (utiliter 
nobis perfi dus ille fuit, 464), denn nur durch sein Verhalten wird die Klage 
ausgelöst, die wiederum Dionysos anlockt, der Ariadne heiratet und als 
Gestirn zur Göttin erhebt. So ist Ariadne durch die Verfehlung des Theseus 
zur Göttin geworden (Theseo crimine facta dea est, 460).

Die wirkungsmächtigste Klage der Ariadne steht in den Heroidenbriefen 
(Her. 10). Es ist eine paradoxe und raffi nierte Fiktion, in der Brief und Klage 
so ineinanderfl ießen, dass die Situation in der Schwebe bleibt. Ariadne 
schreibt einen Brief an Theseus von dem Strand aus, von dem das Schiff 
ohne sie wegfuhr. Die Beschreibung ihrer Klage ist auch hier Erinnerung; 
entsprechend stehen die Verben in Formen der Vergangenheit, z. B.: Tempus 
erat, quo…(6), luna fuit (17), clamavi in litore (21). Die dazwischen 
stehenden präsentischen Formen mag man zunächst als historische oder 
literarische Präsentia ansehen, sie gewinnen aber so sehr die Oberhand, 
dass die lebhaft geschilderte Klage wie eine gegenwärtige wirkt. Und wenn 
sie in die fl ehentliche Bitte mündet: “Wende das Schiff, Theseus, fahre mit 
umgewendetem Segel zurück” (fl ecte navem, Theseu, versoque relabere 
velo, 151), so scheint die Bitte als noch zum Zeitpunkt der Abfassung des 
Briefes aktuell. Denn der Brief ist die unmittelbare Fortsetzung der Klage 
(“Mein Brief droht von den zitternden Knien herabzugleiten”, 139); er ist 
also gerichtet direkt nach der Klage an den gerade abgefahrenen, auf dem 
Schiff befi ndlichen Theseus. Nun sind alle diese Heroidenbriefe als nicht 
auf dem normalen Wege ‘zustellbar’ gedacht. Im Falle der Ariadne aber ist 
der Charakter des Briefes im wörtlichen Sinne als ‘in den Wind geschrieben’ 
gedacht, jedenfalls unter den damaligen Kommunikationsbedingungen. 
Heute würde man sagen, Ariadne schreibt auf dem Handy eine SMS, die 
Theseus auf dem Schiff auf seinem Handy empfangen kann.



Hellmut Flashar506

Ovids Klage der Ariadne ist durch einige Motive (Treulosigkeit des 
Theseus, Hoffnungslosigkeit Ariadnes, Öde der Insel, Gefahr vor wilden 
Tieren) mit der Klage bei Catull verbunden. Die Gesamtkomposition in 
der Darstellung der Emotionen, der Verlassenheit, der Todesangst, der 
Erstarrung, Verwünschung und zugleich das Herbeisehnen des immer noch 
geliebten Theseus ist ganz das Eigentum Ovids. Ovids Klage aber fehlt die 
für Catull bezeichnende Verallgemeinerung (‘So sind die Männer’) und die 
durch Dionysos herbeigeführte Wendung zum Guten am Schluss (die Ovid 
in der Ars Amatoria und in den Fasti beibehalten hat). Hier aber endet die 
Klage trostlos.7

Die durch Ovid geschaffene Gattung der Heroidenbriefe hat eine 
enorme Wirkung erfahren, bot sie doch eine poetisch ansprechende Form, 
in der Intimität der Briefsituation die psychische Befi ndlichkeit liebender 
und von der Liebe enttäuschter Frauen in der Hülle des Mythos und damit 
verallgemeinert zum Ausdruck zu bringen.8 Die Gattung blühte vor allem 
vom 16.–18. Jahrhundert und so verwundert es nicht, dass auch die Klage 
der Ariadne nun wieder bekannt wird und in anderer Form aufl ebt, nämlich 
zuerst als ein den Einfl uss Ovids nicht verleugnendes Libretto, das Ottorino 
Rinuccini, der für die frühe Oper um 1600 mehrere Libretti verfasst hat, als 
Text für die Oper Arianna von Claudio Monteverdi (1604) geliefert hat, aus 
der allein die Klage der Ariadne (Lamento d’Ariana) erhalten geblieben ist. 
Dieses Lamento ist berühmt geworden. Es ist das Urbild aller musikalischen 
Liebesklagen und zugleich Modell und Prototyp der späteren Opernarie. 
Die Klage ist schon am Anfang Verzweifl ung. Sie beginnt mit den Worten: 
“Lasciatemini morire” (“Lasst mich sterben”). Niemand kann Ariadne 
trösten. Gleichwohl fl eht sie (wie bei Ovid) Theseus an: “Volgiti, Teseo mio” 
(“Dreh Dich um, mein Theseus”). Wie bei Ovid klagt sie über die Einsamkeit, 
Todesangst, Gefahr vor wilden Tieren, Treulosigkeit des Theseus, der tauber 
sei als eine Schlange. Sie verwünscht ihn, das Schiff möge untergehen und 
Theseus soll unter den Wellen begraben sein. Dann aber nimmt Ariadne 
die Verwünschung gleich wieder zurück: “Parlò la lingua sì, ma non già 
il core” (“Es sprach wohl meine Zunge, nicht mein Herz”). Wie bei Ovid 
bleibt es bei diesem Ausdruck des Zwiespaltes und der Resignation. Wie im 
Heroidenbrief Ovids gibt es auch hier keine Erlösung durch Dionysos.

Die musikalische Sprache Monteverdis in der Gestaltung der Klage-
ströme war damals etwas Neues. Das Lamento wurde sofort populär, in 

7 Zur Quellenfrage und zur Interpretation der Epistel vgl. J. Maurer, Untersuchun-
gen zur poetischen Technik und zu den Vorbildern der Ariadne-Epistel Ovids (Frankfurt 
1990).

8 Die Geschichte der Gattung hat umfassend dargestellt H. Dörrie, Der heroische 
Brief (Berlin 1968).



507Die Klage der Ariadne  

allen Häusern gesungen, unzählige Male nachgebildet, von Monteverdi 
selber noch zweimal bearbeitet, in unserer Zeit von Carl Orff (1924/5, 
veröffentlicht erst 1958), in dessen modernisierter Fassung es auch heute 
aufgeführt wird.

In der Folgezeit sind Klagen der Ariadne geradezu Mode geworden. 
Für die Zeit von 1600–1800 verzeichnet der Oxford Guide to Classical 
Mythology in the Arts (1993) 42 Opern, Singspiele und Kantaten mit Klagen 
der Ariadne, unter anderem von Benedetto Marcullo (1727), Balthasare 
Galuppi (1763), Georg Benda (1775), Joseph Haydn (Kantate für Sopran 
und Klavier, 1789), – um nur die bekanntesten aufzuzählen. Hinzu kommen 
zehn Texte verschiedener Literaturgattungen und 14 Gemälde zur gleichen 
Thematik. Das 19. Jahrhundert ist mit 21 Gemälden, Statuen und Skulpturen, 
20 Texten und 21 musikalischen Darstellungen vertreten. Natürlich kann 
man den Zeugnissen der bildenden Kunst nicht immer ansehen, ob Ariadne 
gerade klagt; es geht vielmehr um das Einfangen der Atmosphäre, in der 
eine Klage möglich oder wahrscheinlich ist.

Erwähnenswert9 ist das seinerzeit sehr erfolgreiche Melodram Ariadne 
auf Naxos von Georg Benda (1775) nach dem Text des Schauspielers 
Johann Christian Brandes. Benda gilt als der eigentliche Schöpfer des 
Melodrams, wonach die Texte gesprochen, von tonmalerischer Musik 
begleitet, rhythmisiert und durch musikalische Zwischensätze gegliedert 
werden. Zu Beginn tritt Theseus zur schlafenden (und träumenden) 
Ariadne, von der er sich mit Mühe losreißen kann. Ariadne erwacht, von 
Träumen aufgeschreckt. Sie ruft voller Sehnsucht nach Theseus, ahnt aber 
noch nicht, dass Theseus sie verlassen hat. Erst ein Nymphe (hier: Oreade, 
also Bergnymphe) öffnet ihr die Augen. Jetzt sieht sie das sich entfernende 
Schiff. Die anschließende umfangreiche Klage verschont Theseus von 
schweren Vorwürfen, preist seine Taten (“Und er erschlug das Ungeheuer, 
nahm mich in seine Arme und entfl oh!”) und beklagt ihre Einsamkeit in 
Todesangst. Die Oreade verheißt Erlösung durch die Götter. Gemeint ist 
damit aber die Vollendung des Schicksals durch den Tod. Ariadne wird das 
Opfer Neptuns. In einem gewaltigen Gewitter sieht sie einen Blitz auf sich 
zukommen und stürzt vor Angst unter Hilferufen (“Hilfe! Theseus!”) vom 
Felsen ins Meer. 

Eine korrigierende Antwort darauf ist Herders im Stil eines Melodrams 
verfasster Text Ariadne-Libera (1802) mit der Deutung, die durch Dionysos 
bewirkte Vergöttlichung der Ariadne sei Lohn ihrer sittlichen Läuterung. 
Die Klage ist dann Reue Ariadnes über ihr eigenes früheres Vergehen.

9 Ich greife nur wenige signifi kante Beispiele auf; weitere Zeugnisse der Rezeption 
bei Schlesier (o. Anm. 1). Zu den musikalischen Gestaltungen der Klage vgl. auch die 
Anm. 1 genannten Arbeiten.



Hellmut Flashar508

Eine ganz besondere Stellung nimmt Friedrich Nietzches Klage der 
Ariadne ein.10 Sie ist eines von neun Gedichten, die Nietzsche am 1. Januar 
1889 zu dem Zyklus Dionysos-Dithyramben zusammengefasst hat.11 Das 
Gedicht Klage der Ariadne ist von höchster poetischer Ausdruckskraft; 
es ist hohe Poesie. Hinter den Eingangsworten: “Wer wärmt mich, wer 
liebt mich noch? Gebt heiße Hände” spürt man förmlich die frierende, 
verlassene Frau, “zitternd vor spitzen, eisigen Frostpfeilen”. Wie bei Ovid 
und Rinuccini/Monteverdi wird der treulose Geliebte zunächst verwünscht 
(“Weg, weg!”) und dann wieder herbeigewünscht (“Komm zurück!”… 
“alle meine Tränen laufen zu Dir”.) Wie bei Catull (und anderen) taucht 
am Schluss Dionysos auf, aber doch in ganz anderer Funktion. Denn im 
Unterschied zu allen anderen antiken und modernen Klagen der Ariadne ist 
der Geliebte, der Ariadne verlassen hat, nicht Theseus, sondern Dionysos. 
Ariadne fühlt sich von Dionysos verlassen. Das ist eine ganz neue Situation. 
Denn die Epiphanie des Dionysos hat jetzt den Charakter der Wiederkehr 
des Geliebten. Mit den Worten: “Muss man sich nicht erst hassen, wenn 
man lieben soll”, gibt Nietzsche zu erkennen, dass er Catull kennt (odi 
et amo) und damit natürlich auch dessen Klage der Ariadne. Gleichwohl 
erinnern nur die Schlussworte des Dionysos: “Ich bin dein Labyrinth” an 
den Mythos von Theseus und Ariadne. Ob es aus diesem Labyrinth ein 
Entweichen gibt, bleibt offen.12

Dass hier personale Relationen hineinspielen, ist längst gesehen worden. 
Hinter Ariadne steht Cosima Wagner und hinter Dionysos Nietzsche. Dafür 
gibt es viele Zeugnisse.13 Nietzsche fühlt sich spätestens seit 1889 als 
Dionysos; er hat die Dionysos-Dithyramben mit “Dionysos” unterzeichnet 
und schreibt 1891 auf Büttenpapier an Cosima: “Ariadne, ich liebe Dich. 
Dionysos”. Dann schreibt er an Cosima: “Diesmal komme ich als der 

10 Ausführliche, aber etwas nebulöse Interpretation bei K. Reinhardt, “Nietzsches 
Klage der Ariadne”, in: Vermächtnis der Antike (Göttingen 1966) 310–333.

11 Zu den Einzelheiten der Entstehung der Texte vgl. W. Groddeck (Hg.), Friedrich 
Nietzsche, Dionysos-Dithyramben (Berlin 1991). Zur Klage der Ariadne II, 176–213.

12 Dass die Beschreibung des Frierens, des Verlustes an Wärme (“…Geschüttelt 
ach! Von unbekannten Fiebern, zitternd vor spitzen eisigen Frostpfeilen”) “nach dem 
Modell des großen hysterischen Anfalls” gestaltet sei und mit der Hysterieforschung 
der Zeit zusammenhinge (Groddeck [o. Anm. 11] II, 210 f.), will mir nicht einleuch-
ten. Eher würde man an Sapphos berühmtes (Nietzsche natürlich bekanntes) Gedicht 
fa…neta… moi kÁnoj… (31 LP) mit der quasimedizinischen Symptomatologie in der 
Beschreibung der Verfassung der Liebenden denken. Groddeck (II, 206) meint ferner, 
dass “Auftreten des Dionysos sprengt die Einheit des Gedichtes”. Das überzeugt schon 
deshalb nicht, weil der Auftritt des Dionysos an dieser Stelle seit Catull geläufi g ist und 
wohl keine “inszenierte Farce” (so Groddeck II, 206) darstellt.

13 Die Zeugnisse bei R. Kreis, Der gekreuzigte Dionysos (Königshausen 1986); 
M. Lorenz, Musik und Nihilismus. Zur Relation von Kunst und Erkennen in der Philo-
sophie Nietzsches (Würzburg 2008). 



509Die Klage der Ariadne  

siegreiche Dionysos”. Und: “Ich habe die Ehe (sc. mit Richard Wagner) 
immer nur als Ehebruch interpretiert”. Nietzsche plante ein nicht zu Ende 
geführtes (und daher auch nicht aufgeführtes) Satyrspiel mit Ariadne, 
Dionysos und Theseus (hinter dem sich wohl Richard Wagner verbirgt), 
der offenbar als eifersüchtig dargestellt werden sollte.

Durch die Identifi kation Nietzsches mit Dionysos bekommt der Titel 
Dionysos-Dithyramben einen neuen Sinn und die Bemerkung: “Ich bin 
der Erfi nder des Dithyrambos” eine gewisse Berechtigung. Denn es sind 
Gedichte einer neuen Art von Dithyrambos, nicht aber Dithyramben im 
herkömmlichen Sinn, was Nietzsche sehr wohl wusste.14 

Die mythologische Mystifi kation von Nietzsches Verhältnis zu Cosima 
Wagner erschließt jedoch nicht das Wesentliche des Gedichtes. Mag man 
die Worte Nietzsches in Bezug auf die Klage der Ariadne: “Dergleichen ist 
nie gedichtet, nie gefühlt, nicht gelitten worden” für überzogen halten, so 
sind doch die neun Strophen des Gedichtes von unterschiedlicher Länge, 
die nichts Statisches, sondern eine ständige unabgeschlossene und daher 
offene Bewegung markieren, ein Zeugnis überragender Kunst Nietzsches. 
Nietzsche schließt an das Genos des Lamento an; mit den Anfängen der 
Oper war er, wie schon die Geburt der Tragödie zeigt, vertraut. Ebenso 
kennt er natürlich die vier antiken Klagen der Ariadne. Nietzsches Gedicht 
ist eine stringente und nachvollziehbare Klage der Ariadne, auch wenn alles 
Spezifi sche, die konkrete Situation (Naxos) fehlt und demzufolge kaum 
Motivparallelen mit den erhaltenen Klagen zu fi nden sind. Der Grund dafür 
ist das erstaunliche Faktum, dass Nietzsches Klage ursprünglich gar keine 
Klage der Ariadne war. Denn nahezu der gleiche Text erscheint vier Jahre 
vorher (1884) in Also sprach Zarathustra. Hier aber klagt ein Mann, nämlich 
der “Zauberer” und sein Gegenüber ist Zarathustra. Entsprechend fi nden 
sich maskuline Formen: “Dein stolzester Gefangener”; “dem Einsamsten”, 
die Nietzsche dann für die Klage der Ariadne ins Femininum verwandelt 
hat: “Deine stolzeste Gefangene”, “der Einsamsten”. Der gesamte übrige 
Text bleibt wörtlich der gleiche, nur ist die Strophengliederung eine andere 
und es fehlt (in Also sprach Zarathustra) der Auftritt des Dionysos am 
Schluss. Stattdessen antwortet Zarathustra mit erboster Kritik: “Er nahm 
seinen Stock und schlug mit allen Kräften auf den Jammernden los”… 
“Halt ein, du Falschmünzer, du Lügner“. Ob sich hinter der Gestalt des 
Zauberers Richard Wagner verbirgt, ist umstritten und nur vordergründig 
von Bedeutung. Poetologisch ist bedeutsamer, wie durch die Änderung 
weniger Buchstaben das gleiche Gedicht in einem ganz anderen Kontext 
zu einer bezwingenden Klage der Ariadne werden konnte. Wäre nicht die 
Chronologie eindeutig, würde man umgekehrt argumentieren und die Klage 

14 In seiner Lyrik-Vorlesung in Basel im Wintersemester 1878/9 formuliert Nietz-
sche zutreffend: “Erfi nder des Dithyrambos ist Arion”.



Hellmut Flashar510

der Ariadne für die frühere Fassung ansehen. Die Reihenfolge ist gegen jede 
poetologische Wahrscheinlichkeit. Da auch die meisten anderen Gedichte 
der Dionysos-Dithyramben aus dem vierten Teil von Also sprach Zarathustra 
stammen, zeigt sich zugleich, dass wir es hier nicht mit Zeugnissen des 1889 
beginnenden Wahnsinns, sondern eines klaren Bewusstseins zu tun haben.

Indem Nietzsche als Gegenüber von Ariadnes Klage statt Theseus 
Dionysos setzt, hat er nicht nur sich selbst hinter einer bedeutenden Gestalt 
verborgen, sondern zugleich den Schlüsselbegriff seiner Philosophie 
genannt. Die europäische Antike-Rezeption in der Neuzeit erfolgte vor allem 
im Zeichen Apolls. Der Apoll von Belvedere als das schönste Kunstwerk 
des Altertums ist Symbol dafür. Der apollinischen Klarheit setzt Nietzsche 
den Rausch des Dionysischen entgegen. War es in der frühen Geburt der 
Tragödie die Vereinigung des Apollinischen mit dem Dionysischen als 
Wesensbestimmung der Tragödie und damit der höchsten Kunstform, 
so verschwindet im Laufe der Zeit das Apollinische aus dem Wortschatz 
Nietzsches zugunsten des Dionysischen, das in seiner Bedeutung dann so 
erweitert wird, dass es das Apollinische in sich aufnimmt.15

Nietzsche gab den auslösenden Impuls dafür, dass bald nach seinem 
Tode zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Musik, Literatur und Kunst das 
Archaische, die ‘wilde Antike’ geradezu modischer Gegenstand wahrer 
Dionysosbegeisterung geworden ist. Der gerade 30-jährige Richard Strauss 
zollt dieser Bewegung seinen Tribut mit der Tondichtung Also sprach 
Zarathustra (1896). Dass seine Klage der Ariadne in Ariadne auf Naxos 
(1912) nicht auf Nietzsche basiert, hängt damit zusammen, dass der Text 
von Hugo von Hofmannsthal stammt. In dessen Drama Ariadne auf Naxos 
(1910) und entsprechend in der Oper von Richard Strauss befi ndet sich 
Ariadne teils vor, teils in einer Höhle und klagt unentwegt, auch im Traum 
“ewig neue bittere Klagen”. Es gibt keine in sich abgeschlossene Klage; es 
wird vielmehr permanent geklagt. Die vier Najaden (bzw. Dryaden) sagen 
bzw. singen (bei Strauss): “Ihre Tränen, Ihre Klagen, ach seit wieviel, 
wieviel Tagen”. Schließlich tritt Bacchus (Dionysos) auf, Ariadne tritt aus 
der Höhle und vermutet mit dem Ausruf “Theseus” den zurückgekehrten 
Geliebten: “Ich harre deiner, seit Nächten, seit Tagen, seit wie vielen, ich 
weiß es nicht”. Als sie den Gott erkennt, ruft sie aus: “Du Zauberer, du 
Verwandler!” Nun wird sie zum Leben zurückgeholt: “Und eher stürben 
die ewigen Sterne, eh’ du stürbest aus meinem Arm”.16 Es ist evident, dass 

15 Vgl. G. Picht, Nietzsche (Stuttgart 21993) 183 ff.
16 Zu den Einzelheiten vgl. K. D. Gräwe, Sprache, Musik und Szene in Ariadne 

auf Naxos von Hugo von Hofmannsthal und Richard Strauss. Diss. (München 1969); 
L. R. Nickel, Was bleibt, was bleibt von Ariadne? Hugo von Hofmannsthals Ariadne 
auf Naxos: Anspruch und Widerspruch. Diss. (Frankfurt a. M. 1993).



511Die Klage der Ariadne  

Hofmannsthal mit seiner enormen Bildung sowohl die antiken Klagen der 
Ariadne (Auftritt des Dionysos am Schluss) als auch die Texte Nietzsches 
(“Du Zauberer”) in Hintergrund hatte.

Unter den zahlreichen neueren Darstellungen des Theseus-Mythos in 
Musik, Literatur und bildender Kunst17 sind nur wenige Zeugnisse, die eine 
Klage der Ariadne enthalten oder enthalten können. Bei Gemälden und 
Skulpturen einer trauernden Ariadne bleibt ja ungewiss, ob vom Künstler 
auch ein Ausdruck der Klage intendiert ist. Als Beispiel sei die Ariadne 
von Georg Kolbe genannt. Kolbe (1877–1947) war neben Ernst Barlach 
der erfolgreichste und bedeutendste deutsche Bildhauer des 20. Jahrhun-
derts.18 Seine Ariadne (1918) ist eine kleinplastische, sitzende Figur, die 
mit angewinkelten Armen traurig und sehnsuchtsvoll in die Ferne blickt.19 
Der biographische Hintergrund legt eine Klage nahe.20 Kolbe bezieht 
sich wohl nicht auf einen antiken Text, sondern auf Nietzsches Klage der 
Ariadne. Denn von Nietzsche war er in der Atmosphäre der allgemeinen 
Nietzschebegeisterung fasziniert. Der Entwurf für ein Nietzsche-Denk-
mal in Weimar ist ein gewichtiges Zeugnis dafür. In die gleiche Richtung 
geht auch die Skulptur Dionysos (1959) im Georg-Kolbe-Hain (neben dem 
Museum), der (aufgestellt 1965) nicht als schwärmender oder tanzender, 
weinseliger Gott dargestellt ist, sondern ernst und konzentriert, vielleicht 
angeregt durch Nietzsches Geburt der Tragödie. In den gleichen Zusam-
menhang gehört auch die Plastik Zarathustras Erhebung (1932–1941, 
Guss 1950). Das Motiv der Klage wird von Kolbe wieder aufgenommen 
in einer Figur Klage (1921), die eine hockende Frau mit gesenkten und weit 
ausgebreiteten Armen zeigt. Kolbe hat dann 1932 noch einmal eine Ariadne 
geschaffen, eine überlebensgroße Gipsfi gur, die im Krieg zerstört wurde.21 
Den Ausdruck einer Klage vermittelt sie nicht.

17 Die Zeugnisse fi ndet man bei J. D. Reid, “Ariadne”, in: The Oxford Guide to 
Classical Mythology in the Arts (Oxford 1993).

18 Zum Werk Kolbes vgl. U. Berger, Georg Kolbe – Leben und Werk (Berlin 1990) 
und dies., Georg Kolbe (Museumskatalog) (Berlin 1997–1998). Dr. Ursel Berger ist Di-
rektorin des seit 1950 bestehenden Georg Kolbe-Museums (ursprünglich sein Atelier) 
in Berlin, Sensburger Allee 45. Für freundliche Auskünfte danke ich Frau Berger.

19 Abbildung bei W. R. Agard, Classical Myths in Sculpture (Wisconsin 1951) 168 
(nicht in dem Anm. 18 genannten Katalog). Von dem Gipsmodell sind 1919 in Dresden 
mindestens zehn Exemplare in Terrakotta hergestellt. Das Gipsmodell befi ndet sich in 
der Dresdner Skulpturensammlung. Eine Ausführung in Terrakotta steht im Gewerbe-
museum in Dresden, die anderen sind in Privatbesitz (Mitteilung von Ursel Berger). 

20 Kolbe war seit 1917 in Istanbul, wo er zwei Ateliers hatte und mit dem deut-
schen Botschafter Richard von Kühlmann befreundet war. Die Ariadne spielt an auf die 
von ihrem Ehemann betrogene oder betrogene Marguerita von Kühlmann (Auskunft 
von Ursel Berger).

21 Die Angabe im Oxford Guide to Classical Mythology (o. Anm. 17) 210, die Ari-
adneskulptur von 1932 befi nde sich in der Eremitage in Leningrad/St. Petersburg kann 



Hellmut Flashar512

Aus dem Bereich der Musik wären die Oper L’abandon d’ Ariana 
von Darius Milhaud (1927) und Ariadna von Darius Milhaud (1927) zu 
erwähnen. Bedeutsam ist, dass der Komponist Wolfgang Rihm Nietzsches 
Klage der Ariadne (Uraufführung München 2001) unter dem Titel Aria/
Ariadne. Szenario für Sopran und kleines Orchester in Musik gesetzt22 
und in seine Oper Dionysos (Uraufführung bei den Salzburger Festspielen 
2010) in verschiedenen Brechungen integriert hat.23 Das letzte Wort hat sie 
in dieser Oper nicht.

Denn nach der Klage kommt Dionysos mit Leben und Festesfreude, die 
nun auch dem Jubilar zuteil werden möge.

Hellmut Flashar
München

Дав краткий обзор вариантов мифа об Ариадне в античности, автор подроб-
нее останавливается на произведениях, содержащих плач покинутой Ариад-
ны (Cat. 64, 10; Ov. Her. 10), и прослеживает историю рецепции этого мотива 
в литературе Нового времени (либретто Ринуччини к опере Монтеверди 
“Ариадна”, “Ариадна на Наксосе” Георга Бенды, “Ariadne-Libera” Гердера 
и “Плач Ариадны” Ницше).

nicht richtig sein, da die riesige Figur im Krieg zerstört wurde. Nach Mitteilung von 
Ursel Berger ist auch die Araidne-Statuette von 1918 nicht in St. Petersburg, sondern 
die Figur Genius, die man vielleicht als eine trauernde Ariadne deuten kann.

22 Ich vermeide das Wort “vertont”, weil Rihm einmal (1986) gesagt hat: “Selbst-
verständlich kann man Nietzsche nicht vertonen. Man kann überhaupt nichts vertonen, 
am wenigsten Nietzsche” “Text und Musik bringen einen neuen Text hervor” (zitiert 
nach dem Programmheft der Aufführung 2009 in Basel).

23 Näheres bei H. Flashar, “Die Oper Dionysos von Wolfgang Rihm”, in: Fest-
schrift Hans Jaskulsky (Bochum 2010) 29–38.



513Literarische Vortragskunst in Petersburg  

Reinhart Meyer-Kalkus

LITERARISCHE VORTRAGSKUNST 
IN PETERSBURG

Vortragskünste gehören zu den ältesten Künsten der Menschheit: Priester, 
Propheten und Dichter, später Rhapsoden, Rezitatoren, Schauspieler und 
Spaßmacher deklamierten, rezitierten, kantilierten oder sangen, häufi g be-
gleitet von Instrumentalmusik oder von Pantomime und Tanz. So unter-
schiedlich die Vortragenden, so unterschiedlich ihr Publikum, die Gattun-
gen, Darbietungsformen und Wirkungweisen. Sie können Zwiesprache 
mit den Göttern halten oder an ruhmvolle Taten und die Heroen der Ge-
meinschaft erinnern; sie können zu Tränen rühren, Trost spenden oder 
jubeln machen. Allein durch die Magie von Stimme und Wort regten sie die 
Phantasie ihrer Zuhörer an und versetzten sie auf einen anderen Schauplatz; 
gaben Deutungen des Lebens im Spiegel von Lehrsätzen, Geschichten und 
Anekdoten; oder unterhielten ihr Publikum, vertrieben die Langeweile und 
provozierten schallendes Gelächter. 

Seit der griechischen Antike ist Mnemosyne, die Göttin der Erinnerung, 
ihre Muse. Als Tochter von Himmel (Uranos) und Erde (Gaia) hat sie jene 
Künste gestiftet, die im Gedächtnis begründet sind, wie Tanz, Gesang und 
Poesie. Nicht umsonst rufen die Dichtersänger (Aoiden) seit alters den 
Beistand dieser Muse an. In schriftlosen oder schriftarmen Zeiten hatten 
sie das kulturelle Gedächtnis ihrer Gesellschaften zu tradieren. Hunderte, 
ja Tausende von Versen trugen sie auswendig vor und vermittelten dadurch 
die Kunde von Göttern und Heroen, von Gesetzen und Verheißungen. 
Am Beispiel von serbokroatischen Volkssängern hat der amerikanische 
Altphilologe Milman Parry noch in den 1930er Jahren die Leistungen der 
homerischen Sänger wiederzuerkennen geglaubt. Was jenen möglich war, 
nämlich aus dem Gedächtnis Tausende von Versen vorzutragen, das mußte 
auch den griechischen Aoiden vor der Verschriftlichung der homerischen 
Epen möglich gewesen sein.1

Seitdem sich Lesen und Schreiben verbreitet haben, ist diese Kunst 
allerdings in ihrem Ansehen gesunken. Das kulturelle Gedächtnis beruht 
von nun an nicht mehr ausschließlich auf dem individuellen Gedächtnis und 
der Autorität des Vortragenden, sondern auf den Archiven der Schrift. Das 

1 Vgl. A. Lord, The Singer of Tales, ed. by S. Mitchell, G. Nagy (Cambridge, Mass. 
22000).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Reinhart Meyer-Kalkus514

schriftlich Fixierte gilt es zu hüten und auszulegen.2 Den Dichtersängern 
treten die Rhapsoden und Rezitatoren zur Seite, die vergegenwärtigen, 
was aufgeschrieben ist und bereits als Text zirkuliert. Bei den alle vier 
Jahre stattfi ndenden Panathenaia zur Zeit der Peisistratidai wurden die 
homerischen Epen abschnittsweise von Rhapsoden vorgetragen,3 dabei 
mußte der Textbestand der Epen beachtet werden.4 Dementsprechend 
geringer war das soziale Ansehen dieser ‘Gesangs-Zusammennäher’. Wie 
man Platons Dialog Ion entnehmen kann, sind sie für Sokrates nicht länger 
Dolmetscher der Götter, sondern Dolmetscher der Dolmetscher, also der 
Dichter (Aoiden), deren Texte schriftlich vorliegen.5

Schon Johann Gottfried Herder, der Entdecker der Traditionen 
auditiver Poesie in Deutschland, hat eine mediengeschichtliche Deutung 
dieser Veränderungen gegeben, als er meinte, daß mit der “Einführung der 
Buchstabenschrift” in Griechenland vom 7. vorchristlichen Jahrhundert an 
die Kunst der Dichtersänger allmählich “untergegangen” sei. “Es entstand 
Prosa, aus dem Hexameter ein prosaischer Periodus; die Sagen der Menschen 
wurden Buchstaben anvertrauet; es verstummte die Stimme der Musen, die 
als Töchter Mnemosynens, den Schatz des menschlichen Gedächtnisses 
vorher allein aufbehalten und lebendig verbreitet hatten. Bücher waren das 
Grab des Epos”.6 Die Vortragskunst der Rhapsoden und Rezitatoren, wie 
wir sie seit der griechischen Antike, seit gut 2.700 Jahren also kennen, hat 
diesen Medienwechsel vom Gedächtnis zur Schrift zu ihrer Voraussetzung. 
Potentiell wird sie zur ‘Lesung’. 

Als diese Kunst Mitte des 18. Jahrhunderts in Westeuropa (z. B. in 
Frankreich, England und Deutschland, später dann in Rußland) machtvoll 
erneuert wurde und man ihre ästhetischen, emotionalen und gemein-
schaftsbildenden Werte gegenüber dem stummen individuellen Lesen 
wiederentdeckte, verstärkte sich dieser Bezug auf Texte womöglich noch. 
Vortragskunst wurde zur ‘Charakteristik’ (wie man um 1800 sagte): Sie 
interpretierte literarische Texte, die häufi g bereits durch eine stumme 
Lektüre bekannt waren oder nach dem Vortrag noch einmal still gelesen 
werden konnten. Nicht die Leistung des Gedächtnisses der Vortragskünstler 
stand im Mittelpunkt, sondern deren Kunst, einen Text mit der Stimme 
so zu vergegenwärtigen, daß die Zuhörer zu eigener Phantasietätigkeit 

2 “Daß gepfl eget werde / Der feste Buchstab, und bestehendes gut / Gedeutet. Dem 
folgt deutscher Gesang”, wie es in Hölderlins ‘Patmos’ heißt.

3 H. Flashar, Der Dialog Ion als Zeugnis platonischer Philosophie (Berlin 1958) 23.
4 J. Latacz, “Rhapsoden”, Der Neue Pauly X (2001) 947 f.
5 Vgl. idem, “Rezitation”, ibid., und “Aoiden”, Der Neue Pauly I (1996) 820 f.
6 J. G. Herder, “Homer, ein Günstling der Zeit”, in: J. G. Herder (Hg.), Werke in 

zehn Bänden, VIII: Schriften zu Literatur und Philosophie 1792–1800, hg. H. J. Irm-
scher (Frankfurt a. M. 1998) 93.



515Literarische Vortragskunst in Petersburg  

angeregt werden und entsprechende Emotionen empfi nden. Der Rhapsode 
hatte idealiter hinter dem Text zurückzutreten, er sollte, nach einer Forderung 
von Goethe, “als ein höhreres Wesen in seinem Gedicht nicht selbst 
erscheinen, er läse hinter einem Vorhange am allerbesten, so daß man von 
aller Persönlichkeit abstrahierte und nur die Stimme der Musen im Allge-
meinen zu hören glaubte”.7

Seitdem es elektronische Mnemotechniken gibt, erscheint die Gedä-
chtniskunst vollends überholt. Wozu noch das Gedächtnis schulen, wenn 
das richtige Wort jederzeit durch technische Hilfsmittel wie Teleprompter 
abgelesen werden kann? Das “memorierende Verhalten gegenüber Texten, 
die durch elektronische Nachrichten- und Speichertechnik zeitgleich in 
alle Welt verbreitet und noch mit den bescheidensten Mitteln allenthalben 
reproduziert werden” können, sei antiquiert, so wird behauptet.8 In der 
Tat ziehen selbst große Redner und Vortragskünstler es vor, vom Blatt 
abzulesen oder sich elektronischer Souffl eusen zu bedienen, weil sie sich 
ihres Gedächtnisses nicht mehr sicher sind. Eine Versagens-Angst sucht 
sie heim. Andererseits sind die Erwartungen des Publikums an sie, die 
Texte korrekt wiederzugeben, gestiegen. Immer weniger wird geschätzt, 
wenn Rezitatoren vom Text abweichen, nach Belieben kürzen oder eigene 
Formulierungen einfl echten, wie dies noch in den 1960er Jahren im 
deutschen Sprachbereich üblich war. 

Über solchen Entwicklungen wird leicht vergessen, daß man ein 
Publikum kaum wirkungsvoller in Bann schlagen kann als durch die Kunst 
der Memoria. Nichts mitreißender, als mit dem Vortragenden von Eisscholle 
zu Eisscholle zu springen, immer in der Gefahr zu stocken, abzugleiten 
und zu versinken oder aber im Rausch des Gelingens zu vergessen, 
daß hier überhaupt eine Klippe besteht. Ich habe diese Kunst einmal in 
Petersburg erlebt, als mich Alexander Gavrilov zu einem Vortragsabend 
mit dem russischen Rezitator Mihail (Mihajlowitsch) Kosakov mitnahm.9 

7 J. W. Goethe, “Über epische und dramatische Dichtung”, in: J. W. Goethe, Sämt-
liche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche in vierzig Bänden: Ästhetische Schrif-
ten 1771–1805, hg. F. Apel (Frankfurt 1998) 447.

8 Vgl. A. Meyer: “Das 20. Jahrhundert. Musikalische Lyrik im 20. Jahrhundert”, 
in: H. Danuser (Hg.), Musikalische Lyrik, Teil 2: Vom 19. Jahrhundert bis zur Gegen-
wart. Außereuropäische Perspektiven = S. Mauser (Hg.), Handbuch der musikalischen 
Gattungen VIII: 2 (Laaber 2004) 225–329, 225.

9 Mihail Kosakov (1934–2011) in Leningrad aufgewachsen, war als Schauspie-
ler, Regisseur, Deklamator und Autor hervorgetreten. 1992 wanderte er nach Israel 
aus, kehrte aber nach einigen Jahren nach Rußland zurück. Kosakov stammte aus 
 einer Philologenfamilie, die Beziehungen zum Kreis der russischen Formalisten, 
aber auch zu Dichtern wie Achmatowa und dem Nachwuchs-Genie Brodskij unter-
hielt. Kosakov hatte Brodskij also noch selber kennengelernt und miterlebt, wie die-
ser  seine  Gedichte rezitierte. – Wenn Kosakov ein Brodskij-Gedichte wie ‘Pilgrim’ 



Reinhart Meyer-Kalkus516

Auf dem Programm standen lyrische Texte “Von Puschkin bis Brodskij” 
(29.6.2007), – wovon ich übrigens kaum ein Wort verstand, weil ich im 
Russischen nur Anfängerkenntnisse habe. Kosakov trug seine Texte in 
zwei jeweils 70-minütigen, durch eine Pause getrennten Abschnitten vor. 
Er sprach frei, ohne einen Souffl eur vor oder hinter sich und auch ohne 
Manuskript oder Spickzettel zur Hand zu haben. Dieses riskante Arran-
gement sollte sich gleich zu Beginn des Abends furchtbar rächen, als er 
bei einem Brodskij-Gedicht einen Hänger hatte. Anderthalb Minuten lang 
suchte er ratlos den Bühnenboden ab, als ob er den Vers-Anschluß wie 
einen verlorenen Faden wieder aufnehmen könnte. Doch passierte ihm 
dergleichen kein zweites Mal. Nachdem er sich wieder in die Stromschnellen 
der Wortfl uten gestürzt hatte, fand er, wie berauscht vom eigenen Über-
dem-Wasser-Schwimmen, wie im ‘Flow’, nun auch die Kräfte, um sich 
ohne weiteren Unfall durch sein Programm hindurchzusprechen. Unter 
anderem trug er mit einer Art von fi nsterer Wildheit den ‘Ehernen Reiter’ 
von Puschkin vor, ein Langgedicht, das allein 25 Minuten in Anspruch 
nahm und die Zuhörer, die den Text seit Schulzeiten kannten, zu Begei-
sterungsstürmen hinriß.

An Kosakovs Vortragskunst konnte man studieren, wie Memoria und 
Gestik zusammenspielen. So komplex nämlich die Kunstgriffe der Memoria 
auch sein mögen, Kosakov schien vor allem die Verbindungskanäle zu 
Gestik und Mimik zu aktivieren. Die Worte bilden offenbar zusammen mit 
Tonfällen, Gesten und Körperhaltungen ein kommunizierendes System 
von Gedächtnisspeichern, die Wort-Erinnerungen sind mit gestisch-moto-
ri schen Erinnerungen gekoppelt. Wenn immer sich Kosakov die jeweils 
nächste Wendung des Texts ins Gedächtnis rufen wollte, ahnte er nicht 
allein die Worte, sondern die zu den Worten gehörenden Gesten und 
Körperhaltungen voraus, und indem er diese auszuführen im Begriffe war, 
kamen ihm auch schon die Worte auf die Sprechwerkzeuge. Offenbar sind 
sie als Schemata senso-motorisch in Hand, Mimik und Haltung verkörpert, 
noch bevor sie phonetisch laut werden. Eine Mneme wacht in der Physis, 
so könnte man Walter Benjamin variierend sagen:10 eine gestisch-mimische 

vortrug (vgl. http.://www.youtube.com/watchgl=US&v=n0r3WNkM8X4), so mochte 
man Echos der Dichterstimme hören. – Einer der Verse von Brodskij, die Kosakov 
an  jenem Petersburger Abend vorlas, lautete: “Talent ist die Nadel, und der Faden – 
Stimme”. Hinweis von Alexander Gavrilov.

10 W. Benjamin, “Ursprung des deutschen Trauerspiels”, in: R. Tiedemann, 
H. Schweppenhäuser (Hgg.), Gesammelte Schriften I (Frankfurt a. M. 1974) 392. – Zu 
dieser engen Verbindung von Sprechen, Motorik und Mnemnotechnik hat Erich Drach, 
ein Theoretiker der Sprechkunst, in den 1920er Jahren eine interessante Beobachtung 
festgehalten (E. Drach, Die redenden Künste [Leipzig 1926] 133): “Als in den Kriegs-
gefangenenlagern [des Ersten Weltkriegs] exotische Gefangene ihre Lieder und Kampf-
rufe zu phonographischer Aufnahme vortragen sollten [für das Berliner Lautarchiv], 



517Literarische Vortragskunst in Petersburg  

Erinnerungsspur, welche Klang und Worte assoziiert. Als ob die körperlichen 
Bewegungen oder deren Antizipation eine Art von Echoraum bildeten, in 
dem sich der Klang von Worten formen könnte. So konnte man an diesem 
Abend verfolgen, wie Kosakov Gesten und Tonlagen einzunehmen im 
Begriff war, von denen er wußte oder ahnte, daß sie mit bestimmten Worten 
oder Versen assoziiert waren und die dann auch prompt ins Gedächtnis 
zurückkehrten. Ganze Textpassagen wurden so aufgerufen. 

Tonfall und Gestik hatten dabei unterschiedliche Funktionen. Der Ton-
fall repräsentierte jeweils die Haltungen des Vortragenden, so wie sie vom 
Text gefordert wurden: ironisch, spöttisch, anklagend, klagend, verbittert, 
aufbegehrend, humorvoll, begütigend, belehrend, strafend, enthusiastisch 
begeistert etc. Solche Tonfälle charakterisierten ganze Redeeinheiten, von 
Strophen oder von Versen. Anders die Gesten: Sie stellten gegenüber den 
Tonfällen die mikro-segmentalen Gliederungsmittel dar, waren unerläßlich 
für die jeweils nächste Wendung: unterstreichend, erwägend, hinweisend, 
abwei send, heranholend, ausholend, winkend, drohend, ausfallend, anru -
fend, beschwörend, klarstellend etc. So distinkt die jeweiligen Funktions-
bereiche, so genau waren Tonfälle und Gesten doch aufeinander bezogen: 
Jene gaben den akustischen Rahmen von größeren Redeeinheiten vor, 
diese segmentierten im Mikrobereich. 

Daß sich ein Vortragskünstler der Gefahr des Versagens seines Gedächt-
nisses aussetzt und diese dann in der Sprechsituation vor Zuhörern bannt, 
hat ihm von jeher Anerkennung und Autorität eingebracht – wie in anderer 
Weise dem Theaterschauspieler und anderen Sprechern, welche die freie 
Rede praktizieren. Für die Zuhörer ist und bleibt es ein grundlegender 
Unterschied, ob ein Text vorgelesen oder auswendig aufgesagt wird 
(fr. ‘par coeur’). Der Text wird dann nicht zitiert, sondern verkörpert. Der 
Rezitator läßt den Zuhörer an der Geburt des Textes teil haben, der hier 
und jetzt vor unseren Augen und Ohren entsteht, als ob es kein vorgängiges 
Script dazu gäbe. Wir können dann gar nicht mehr unterscheiden und wir 
sollen wohl auch nicht mehr unterscheiden können zwischen dem Text, 
so wie er ist, und so wie er in diesem Augenblick von diesem Rezitator 
entwickelt wird. Er soll uns gar nicht anders erscheinen als in der Gestalt, 
in der er jetzt erklingt. Jede distanzierende Eigenstellung des Vortragen-
den scheint aufgegeben und Vortrag und Vorgetragenes – Signifi kant und 
Signifi kat – zu einer symbolischen Einheit verschmolzen, die man nicht 
weiter aufschlüsseln kann: das Was des Vorgetragenen vom Wie seiner 
Dar bietung nicht zu trennen. Eben diese Verschmelzung der Aufführung 
mit dem zugrunde liegenden Text zu einem eigenen Werk, eben zum 

führten sie jedesmal die zugehörigen Tänze vor dem Aufnahmetrichter aus, und sowie 
der Aufnahmeleiter sie bat, zu besserem Gelingen vor dem Apparat stille zu stehen, war 
es mit der Leistung überhaupt aus, der Vortragende nicht mehr imstande, fortzufahren.  



Reinhart Meyer-Kalkus518

Sprechkunstwerk, ist eine der Voraussetzungen der absorbierenden Kraft, 
welche die Vortragskunst ausüben und selbst in Zeiten allgegenwärtiger 
Medientechnologien glanzvoll behauptet kann.

Goethe sprach einmal in einem Brief an seinen Freund Zelter von einer 
“Art Symbolik fürs Ohr, wodurch der Gegenstand, insofern er in Bewegung 
oder nicht in Bewegung ist, weder nachgeahmt noch gemalt, sondern in der 
Imagination auf eine ganz eigene und unbegreifl iche Weise hervorgebracht 
wird, indem das Bezeichnete mit dem Bezeichnenden in fast gar keinem 
Verhältnisse zu stehen scheint”.11 In der Symbolik fürs Ohr vergißt der 
Zuhörer die Wirkung einzelner Kunstmittel und glaubt, die Sache selber 
in ihrer Bewegtheit vor sich zu sehen. Das Bezeichnete des Gehalts 
scheint dann mit dem Bezeichnenden unaufl öslich verbunden zu sein. Der 
Fortgang des Vortrags und die Erzeugung innerer Vorstellungsbilder bilden 
eine einzige Bewegung, und der Vortrag vollendet sich in der angeregten 
Einbildungskraft, in der Absorption des Zuhörers. 

Solche Überlegungen verdanke ich dem Abend in Petersburg – nicht 
zufällig jener Stadt, in der in den 1920er Jahren die empirische Erforschung 
und die Theorie der Vortragskunst im Umkreis der formalistischen Schule 
begründet wurden, als Lehre vom ‘klingenden Wort’.12

Reinhart Meyer-Kalkus
Wissenschaftskolleg zu Berlin

Размышления о современном искусстве рецитации и его связи с античной 
и новогреческой традицией.

11 Brief an Zelter vom 6. März 1810, in: J. W. Goethe, Sämtliche Werke, Briefe, 
Tagebücher und Gespräche, шт vierzig Bände, Abt. II, Bd. 6/33, hg. R. Unterberger 
(Frankfurt a. M. 1993) 538.

12 Vgl. P. Brang, Das klingende Wort: zu Theorie und Geschichte der Deklama-
tionskunst in Russland (Wien 1988) 25 f.; П. Бранг, Звучашее слово. Заметки по 
теории и истории декламационного искусства в России (M. 2010).



519Dialektik des Glücks – Erich Frieds Gedicht  

Georg Wöhrle

DIALEKTIK DES GLÜCKS – ERICH FRIEDS GEDICHT
“AUF DER HEIMFAHRT NACH ITHAKA”

Zwischen Niewieder
und Immerwieder
das Glück
oder das
was ihm ähnlich sieht
was zurückweicht
beim Näherkommen
aber winkt
als gäbe es es
(als gäbe es dich
als gäbe es mich
als gäbe es
ein Uns-einander-geben)

Es ist natürlich
leicht erkennbar
als Unglück
aber nur
sekundenlang
nur mit aufgerissenen Augen
die noch brennen
nach einem Blick
auf das Glück

Dann lockt es wieder
mit halbgeschlossenen Lidern
Und was so lockt
– meint man –
kann doch das Unglück
nicht sein

Das Unglück
oder das Glück
was immer es ist
hält seine schmale
zerbrechliche Hand
im Schoß
und hält seinen Schoß
in der Hand
und hat helles Haar
und spricht
oder singt
mit weicher Stimme
für Ohren
die sonst nichts mehr
hören wollen
als es1

1

Erich Fried, einer der Hauptvertreter der deutschsprachigen politischen 
Lyrik der sechziger und siebziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts 
und, so Kritikerlegende Marcel Reich-Ranicki, einer der bedeutendsten 
deutschsprachigen Lyriker nach 1945 überhaupt,2 Essayist und Übersetzer, 
hat zwischen 1939 und 1988 etwa 10 000 Gedichte geschrieben. Er hat 

1 E. Fried, “Auf der Heimfahrt nach Ithaka”, in V. Kaukoreit und K. Wagenbach 
(Hgg.), E. Fried, Gesammelte Werke  III (Berlin 1993) 97 f. Erstmals publiziert in: 
E. Fried, Beunruhigungen. Gedichte (Berlin 1984).

2 Siehe M. Bauer, “Erich Fried”, in E. Fischer (Hg.), Hauptwerke der österreichi-
schen Literatur. Einzeldarstellungen und Interpretationen (München 1997) 514–517.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Georg Wöhrle520

infolge seiner politischen Haltung, die man vielleicht als “freiheitlich-
utopischen Sozialismus” bezeichnen kann,3 für die seine ‘engagierte’ Lyrik 
zum Medium wurde, den Verdruss und teilweise Hass der konservativen 
Gegner auf sich gezogen. Aber er hat auch zahlreiche Ehrungen erhalten, 
war korrespondierendes Mitglied der Deutschen Akademie für Sprache 
und Dichtung und Träger des Georg-Büchner-Preises. Ein Bestseller waren 
freilich seine 1979 publizierten “Liebesgedichte”, und – geben wir es zu – 
den meisten deutschsprachigen Lesern wird auf Anhieb nur ein Gedicht 
wirklich bekannt sein: Die berühmten, in zahlreiche Sprachen übersetzten 
und auch vertonten Verse von 1983 mit dem Titel “Was es ist”, die mit den 
Zeilen enden: “Es ist was es ist // sagt die Liebe”.4

Erst in jüngerer Zeit hat man die Aufmerksamkeit auch darauf gerichtet, 
dass sich unter den Gedichten Frieds eine nicht geringe Anzahl fi ndet, die 
antike Motive, Themen oder Sujets aufnehmen. Es handelt sich zwar nur 
um rund ein Prozent des gesamten lyrischen Oeuvres, wie Timo Günther 
ausgerechnet hat, aber damit doch um etwa 100 Gedichte. Hinzu kommen 
noch Übersetzungen antiker Texte, der Lysistrata des Aristophanes und 
der Bakchantinnen des Euripides5 sowie zahlreiche Prosatexte.6 Fried, 
Zögling des Wiener humanistischen Gymnasiums Wasagasse, war mit 
der Antike durchaus vertraut.7 Doch auf den ersten Blick wird jedenfalls 
nicht unmittelbar deutlich, in welcher Weise hier – abgesehen natürlich 
vom Titel des Gedichtes, “Auf der Heimfahrt nach Ithaka”, – ein antiker 
Kontext angesprochen wäre. Denn zunächst einmal wird man die Verse als 
ein Gedicht über das Glück lesen. Frieds 1984 publizierten Verse geben 
freilich keine Auskunft darüber, was das Glück genau sei, oder wie und 
ob man es überhaupt erlangen könne. Die vier Strophen beschreiben nur 
die lebensbestimmenden Wirkungen und verführerischen Kräfte eines 
für das Glück gehaltenen ‘es’: das allenfalls dialektisch in verschiedenen 

3 W. Emmerich, “Ermunterung und Selbstermunterung. Zu einem frühen Wid-
mungsgedicht Erich Frieds an Paul Celan”, in V. Kaukoreit (Hg.), Gedichte von Erich 
Fried (Stuttgart 1999) 120–134, hier 122.

4 Natürlich gibt es auch russischsprachige Versionen, beispielsweise “Так что 
же это” in einem Büchlein mit Friedübersetzungen von Valerij Popov (Эрих Фрид, 
Стихи в переводе с нем. Виктора Попова [СПб. 2000] 10). 

5 Siehe T. Günther: “ ‘Fabula docet’ oder: Was Rhetorik nicht lehrt. Über einige 
Aspekte von Erich Frieds Antike- und Rhetorikrezeption”, in B. Seidensticker und 
M. Vöhler (Hgg.), Mythen in nachmythischer Zeit. Die Antike in der deutschsprachigen 
Literatur der Gegenwart (Berlin – New York 2002) 74–96.

6 Siehe auch K. Schäfer, “Die Aktualität antiker Mythen in Erich Frieds Erzählun-
gen und Gedichten”, in G. Schury und M. Götze (Hgg.), Buchpersonen – Büchermen-
schen. Heinz Gockel zum Sechzigsten (Würzburg 2001) 293–308.

7 Zu seinen Griechisch- bzw. Lateinkenntnissen siehe Günther (wie Anm. 5) 74 f. 
Anm. 2.



521Dialektik des Glücks – Erich Frieds Gedicht  

Antithesen von zeitlicher und räumlicher Nähe und Ferne erfasst werden 
kann. Das dann, wenn man es erfasst zu haben meint, als ein ganz 
Anderes erscheint – so etwa in der Idealisierung einer menschlichen Be-
ziehung – und das als Unglück zwar erkennbar werden kann, wenn man 
die vor Verzückung brennenden Augen weit genug aufmacht. Dessen 
ambivalenter, in den Begriffen ‘Schoß’ und ‘helles Haar’ und ‘weiche 
Stimme’ versinnbildlichter Erotik man sich aber wiederum kaum entziehen 
mag. Man muss die Lider ja nur halb schließen und sieht dann, was man 
sehen will – so, wie die Ohren offen sind für die Verheißungen dieses 
‘es’‚ “was immer es ist”. Natürlich ist, da es um die Heimfahrt nach 
Ithaka geht, von einem Sirenengesang die Rede. Es liegt dabei sicher 
nicht völlig fern, wenn man bei “hellem Haar” und glückverheißender und 
doch leicht unglückbringender “weicher Stimme” auch an eher nördliches 
mythologisches Repertoire denken möchte, die Loreley vor allem, wie wir 
sie aus Heinrich Heines berühmten Versen kennen.

Frieds Gedicht nun gewinnt in typischer Weise seine sprachliche 
Wirkung aus der parataktischen Reihung, wobei der Bezug der einzelnen, 
antithetisch gesetzten Glieder gelegentlich zu wechseln, nicht eindeutig zu 
sein scheint – was sich noch durch das Fehlen von Satzzeichen ergibt – und 
somit die syntaktische Struktur den gedanklichen Gehalt mitträgt. Dieser 
Eindruck wird noch verstärkt durch das je unvermittelte Auftauchen der 
Begriffe ‘Glück’ und ‘Unglück’, die erst wieder im ‘es’, das so nachdrücklich 
den Schluss des Gedichtes einnimmt, ihre Aufl ösung fi nden. Zu Recht hat 
man davon gesprochen, dass Frieds Poesie die Bewegung des Gedankens in 
Verse bringe.8 Sie sind damit zugleich auch Ausdruck einer “gorgianischen 
Beredsamkeit”, wie Timo Günther herausgearbeitet hat, die “Betonung 
der Gebundenheit an den Augenblick”. “Der Mensch lebt gewissermaßen 
innerhalb der Wahrheit, ohne sie je als solche in ihrer Gesamtheit in den 
Blick bekommen zu können”.9

Doch lässt sich der Rahmen unseres Gedichtes vielleicht noch ein 
wenig weiter fassen. Nicht um den unheilvollen Einfl uss der blonden 
Nixe auf den Schiffer und seinen Kahn auf dem Rhein geht es, sondern 
eben um die Irrfahrten des Odysseus, die hier pointiert als Heimfahrt 
angesprochen werden. Unter den Gedichten Frieds mit antikem Sujet gibt 
es eine kleine Gruppe, die auf die Abenteuer oder Irrfahrten des Odysseus 
zurückgreift.10 Dabei kann man, so meine ich, dieses Gedicht im Blick 

8 Th. Rothschild, “Dialektische Denkbewegung in lyrischer Gestalt. Zu Erich 
Frieds Zyklus ‘Überlegungen’ ”, in H. L. Arnold (Hg.), Erich Fried, Text + Kritik, Zeit-
schrift für Literatur 91 (München 1986) 25.

9 Günther (wie Anm. 5) 84 ff., bes. 93.
10 Vgl. Schäfer (wie Anm. 6) 297–299, die auch in dem Roman “Ein Soldat und 

ein Mädchen” einen Rekurs auf die Odyssee sieht.



Georg Wöhrle522

auf seinen Titel “Auf der Heimfahrt nach Ithaka” wohl auch als eine 
poetische Spiegelung einer Lektüre der Figur des Odysseus im Lichte der 
“Dialektik der Aufklärung” von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno 
verstehen – eines der klassischen Werke der Philosophie der zweiten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts. Ein Odysseus als Urbild des aufgeklärten Bürgers 
(bourgeois, nicht citoyen), wie Günter Figal schreibt, dem es gelingt, die 
im Mythos gefasste Natur mit Hilfe seiner Vernunft zu beherrschen und 
zu überwinden, auf Kosten freilich einer Selbstverleugnung seiner inneren 
Natur und um den Preis des Leidens an der verlorenen Unmittelbarkeit: 
“Zugleich aber bleibt die Natur verlockend; sie ist das Verlorene, das mit 
der Herrschaft der Rationalität, deren einziger Zweck Selbsterhaltung 
ist, ausgesperrt wurde. In der Aussperrung lebt der Verlust, und mit ihm 
die Verlockung. Der Verlockung zu folgen, hieße jedoch, mit diesem 
Prinzip der Selbsterhaltung zu brechen”.11 Ein Schlüsselmotiv bildet vor 
allem die Begegnung mit den Sirenen. Liest man in der “Dialektik”, dass 
Odysseus sich dem Liede der Lust neige und sie wie den Tod vereitle, dass 
der gefesselte Hörende zu den Sirenen wolle wie irgendein anderer, nur 
eben die Veranstaltung getroffen habe, dass er als Verfallener ihnen nicht 
verfällt,12 dann klingt dies offensichtlich wider in zwei weiteren, früheren 
und unmittelbar aufeinander folgenden Gedichten Frieds. So heißt es in den 
Sirenen: “Die sie gehört haben / hören nicht auf sie zu hören”, und darauf 
im Odysseus: “hörend / aber nicht hörig // Mit ihrem Lied in den Ohren / 
sie dennoch vernichten”.13

Vor diesem Hintergrund, so meine ich, lässt sich das späte Gedicht “Auf 
der Heimfahrt nach Ithaka” als nostalgische Refl exion aus der Perspektive 
eines Odysseus lesen. Das mythisch verheißene Glück, die Lockungen 
der Sirenen, einer Kirke oder Kalypso werden hier in der rationalisierend 
analytischen Schau des ‘es’ aufgehoben, ihr Lied in der Betrachtung des 
Verlockten, aber nicht Angelockten gebannt. Aber, um noch einmal Figal 

11 G. Figal, “Odysseus als Bürger. Horkheimer und Adorno lesen die Odyssee als 
Dialektik der Aufklärung”, Zeitschrift für Ideengeschichte 2 (2008) 2: 52. Figal fragt in 
seinem Beitrag vor allem nach der Schlüssigkeit dieser Odyssee-Lektüre von Adorno 
und Horkheimer.

12 M. Horkheimer, Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklärung (Frankfurt a. M. 1969) 
67 (zuerst 1947).

13 Die Gedichte “Odysseus” und “Sirenen” (in E. Fried, Gesammelte Werke [wie 
Anm. 1] I, 524 bzw. 525) wurden erstmals 1968 publiziert. Ein weiteres Paradigma 
‘bürgerlicher’ Bemächtigung des Mythos bildet bei Horkheimer /Adorno die Erzäh-
lung der Passage vorbei an Skylla und Charybdis (Horkheimer, Adorno [wie Anm. 
12] 77: “Er [Odysseus] tut der Rechtssatzung Genüge derart, dass sie die Macht über 
ihn verliert, indem er ihr diese einräumt”). Vgl. dazu Frieds Gedicht “Klassische Ent-
scheidungsfreiheit” (in E. Fried, Gesammelte Werke [wie Anm. 1] II, 11 [zuerst publi-
ziert 1970]).



523Dialektik des Glücks – Erich Frieds Gedicht  

zu zitieren: “Odysseus, der Listige, der die Naturmächte meint überlisten 
zu können, wird letztlich betrogen. Ihm wird vorenthalten, was er sich auf 
kunstreiche Weise verschaffen will”.14 Eine Heimfahrt ist es, so gesehen, 
im glücklosen Verzicht und die Verse werden zum Ausdruck einer, wie man 
schön gesagt hat, “schmerzhellen Vernünftigkeit”, die viele der Gedichte 
Frieds kennzeichnet. Das stört uns auf und befreit uns damit “aus der 
bequemen Genügsamkeit […], dem bloß Tatsächlichen zu verfallen, uns 
mit ihm abzufi nden”.15 Es ist jedenfalls ein anregendes, vielschichtiges 
Gedicht – und vielleicht nicht allzu sehr ein biographischer Kurzschluss, 
wenn man bei der Lektüre auch an Erich Frieds eigenes verschlagenes 
und ruheloses Leben denkt, das als Sohn eines Spediteurs und einer 
Grafi kerin am 6. Mai 1921 in Wien begann, 1938, nach dem Tod seines 
Vaters infolge eines Gestapo-Verhörs über Belgien nach England führte 
(wo er mehrmals umzog), nach dem Krieg durch eine rastlose Reise- und 
Vortragstätigkeit gekennzeichnet war und am 22. November 1988 (wohl 
eher zufällig) in Baden-Baden endete. Heimfahrt oder ‘Heimkehr’ war 
für Fried ein auch sonstwo poetisch behandeltes Thema (etwa in einem 
so betitelten Gedicht),16 wobei es für ihn freilich bei einem Leben im 
andauernden Exil blieb.17 Auf der anderen Seite wurde im Blick auf das 
“stabile Judentum” Frieds sogar dezidiert argumentiert, dass die Leitfi gur 
der Moderne, Odysseus, auf diesen Autor nicht passe und somit das 
Leben des Dichters Erich Fried keine Odyssee gewesen sei.18 Lassen 
wir also die biographischen Bezüge beiseite, so spiegeln die Verse doch 
jedenfalls ein Stück Befi ndlichkeit auch des, wie es Fried einmal in einer 
Besprechung eines Gedichtes von Paul Celan zum Ausdruck brachte, 
“Hin- und Hergeworfenen [sic] immer auf Reisen befi ndlichen Menschen 
unserer Zeit”.19 Ein bereits 1951 entstandenes Gedicht mit dem Titel “Wer 

14 Figal (wie Anm. 11) 52.
15 B. Pinkerneil, “Vom Glück der Hoffnung auf Glück (Interpretation des Gedich-

tes von Erich Fried “Bevor ich sterbe”)”, in M. Reich-Ranicki (Hg.), 1400 Deutsche 
Gedichte und ihre Interpretationen X (Frankfurt a. M. – Leipzig 2002) 83–85, hier 84 f.

16 S. dazu J. Holzner, “Die Umkehr des verstoßenen Sohnes”, in V. Kaukoreit 
(Hg.), Gedichte von Erich Fried (Stuttgart 1999) 135–146. Ein im Jahr 1978 (in Berlin) 
veröffentlichter Gedichtband Frieds trägt den Titel “100 Gedichte ohne Vaterland”.

17 Siehe auch Erich Frieds Äußerungen (aus dem Jahr 1963) zu seinem Zögern, 
in der Bundesrepublik Deutschland zu wohnen (in V. Kaukoreit [Hg.], Anfragen und 
Nachreden. Politische Texte (Berlin 1994) 26 ff.).

18 M. Daxner, “Erich Fried. Der österreichische Jude, der aus England deutsche 
Politik machte – keine Odyssee”, in: J. Stüben und W. Woesler in Zusammenarbeit mit 
E. Loewy (Hgg.), Wir tragen den Zettelkasten mit den Steckbriefen unserer Freunde, 
Acta-Band zum Symposion “Beiträge jüdischer Autoren zur deutschen Literatur seit 
1945”, Universität Osnabrück, 2.–5.6.1991 (Darmstadt 1993) 53–61.

19 Siehe Emmerich (wie Anm. 3) 125.



Georg Wöhrle524

nicht ausgeht”, bekräftigt allerdings die existentielle Notwendigkeit, “aus 
sich herauszugehen und die Gefahr auf sich zu nehmen, vielleicht auch 
die Richtung zu verlieren”.20 “Wer nicht ausgeht”, heißt es in den beiden 
letzten Strophen und offensichtlich mit Bezug auf Odysseus, “steht als 
Weiser / und kürzt dem Listenreichen die Fahrt // Hebt ihm die Lasten vom 
Kopf / die Laster von den Lenden / und geht ein in den Eingang / ins Ziel 
ohne Weg”.21

Georg Wöhrle 
Universität Trier

Поэт Эрих Фрид принадлежит к значительным представителям немецко-
язычной литературы 60–70-х гг. XX в. Среди его произведений немало таких, 
которые опираются на  античные мотивы. В статье анализируется загадочное 
стихотворение “Возвращение на Итаку”, где, на первый взгляд, только назва-
ние указывает на классическую древность. Автор предлагает рассматривать 
это и другие стихотворения  Фрида, связанные с темой Одиссея, на фоне рецеп-
ции этого героя в работах Т. Адорно и М. Хоркхаймера, а также дальнейшего 
развития той же темы у Г. Фигала: Одиссей символизирует рационалисти-
ческого человека, который, изгоняя из своего сознания природу и связанные 
с ней мифы, по-прежнему стремится к ней и чувствует ее при влекательность. 
Распространенность мотива возвращения у Фрида предполагает, кроме того, 
биографическое объяснение и может рассматриваться как намек на обретение 
причастности своей эпохе.

20 Emmerich (wie Anm. 3) 129.
21 Im Sinne der in diesem Beitrag erfolgten Interpretation des Odysseus-Motivs 

bin ich skeptisch bezüglich der Deutung Emmerichs (wie Anm. 3, 129 f.)‚ Odysseus 
im Gedicht Wer nicht ausgeht als “Handwerker des Todes”, als “Verursacher all der 
“Schrecken” und des “Entsetzen[s]” ” zu lesen, “um die es in Frieds Gedicht geht”. 



527Reading Silence: the Books That Never Were  

Christopher Stray

READING SILENCE: 
THE BOOKS THAT NEVER WERE

In the days of the res publica litterarum, the ability to read Latin gave access 
to a wide range of scholarly work in both humane and scientifi c subjects. 
From the early eighteenth century, however, the rise of vernacular writing 
and publishing began to erode this common space. Correspondence between 
scholars began to move to the vernacular; there are well-documented 
cases of spoken Latin being resorted to when scholars met, but national 
differences in pronunciation often rendered this ineffectual. Meanwhile, 
some vernaculars came to acquire international status: fi rst French, the 
standard language of diplomacy, and then (and now) English. In the twenty-
fi rst century, the emergence of the Internet, accessible scholarly databases 
and automatic translation are making it easier to re-establish a res publica 
litterarum, but it is still diffi cult to investigate, and so to learn from, the 
scholarly literature published in foreign languages. Occasionally, however, 
translations offer the monoglot scholar a glimpse of other worlds. One such 
translation was that made by Myles Burnyeat and Ruth Padel of Alexander 
Gavrilov’s article on silent reading in antiquity.1 Gavrilov’s article brought 
together a survey of the ancient evidence and modern work on the nature 
of reading. His rethinking and fresh perception produced a revisionist 
interpretation of a passage of Augustine which had long been taken for 
granted as showing that reading aloud had been dominant in antiquity. 
Gavrilov demonstrated conclusively that the received opinion was wrong. 
In so doing, he not only argued for a new interpretation, he exposed a long 
period of silence: the inert silence of assumption, in which nothing had been 
said (or perhaps even thought) on a point which was assumed to be settled. 
In this paper, I want to offer Alexander Gavrilov a study of another kind of 
silence: that of books which never appeared. This is an exercise, then, not in 
silent reading, but in reading silence. My subject is, to make it clear at the 
outset, not those ancient works which have not survived, but the scholarly 
works which for one reason or another we are now unable to read.2

1 A. K. Gavrilov, “Techniques of Reading in Classical Antiquity”, CQ 47 (1997) 
56–73, with a “Postscript” by Burnyeat at pp. 74–76.

2 On the ancient works, see most recently the brief survey by the scholar/publisher 
R. Stoneman, Books We Might have Known (London 2010). R. Birley, Sunk Without 
Trace: Some Forgotten Masterpieces Reconsidered (London 1962), considers six works 
of English literature once famous but long forgotten.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Christopher Stray528

Mammoths of the silent world: 
lexica and dictionaries

How does one fi nd books which have never appeared? How can an 
invisible region be mapped? Anyone who has investigated the history of 
scholarship is likely to have encountered references to unrealised projects. 
Many scholars, whether in universities or outside them, have dreamed of 
producing a great work – an edition of Aeschylus’ Agamemnon, perhaps, 
or a new dictionary of Latin or Greek. The great fi ctional exemplar of 
this kind of project is the “Key to all mythologies” obsessively worked 
on by the desiccated scholar Edward Casaubon in George Eliot’s novel 
Middlemarch.3 “Key” was in fact the name of a scholar whose career 
began in the period in which Eliot’s novel is set, c. 1830, and who from 
the late 1840s till his death in 1875 worked on a large Latin-English 
dictionary. Thomas Hewitt Key was the fi rst professor of mathematics 
in the University of Virginia, and then professor of Roman literature in 
another new institution, the University of London. In 1832 he became 
professor of comparative grammar and headmaster of the University’s 
junior department. Key was introduced to comparative philology by his 
short-lived colleague Friedrich Rosen (1805–1837), a pupil of Franz 
Bopp, and from him took the idea of “crude-form analysis” of words. 
Key’s dictionary was planned to be organised on this basis (i. e. listing 
stems rather than words as lemmata). By 1852 he had reached the letter 
C, but progress was slow; four years later Key abandoned the crude-form 
listing principle, and in 1865 he engaged the immigrant German classical 
scholar Wilhelm Wagner to work with him on the project. The two men fell 
out (one suspects that Wagner challenged some of the absurd etymologies 
for which Key was notorious), and little more was done. On Key’s death in 
1875 his son arranged with Cambridge University Press for the publication 
of the fragments, but the task turned out to be much bigger than had been 
anticipated, and the material was published by the Press with only minor 
editing in 1888.4 The editor (J. S. Reid) and the Press must have been 
disheartened fi rst by the appearance of the new Latin dictionary of Lewis 
and Short (1879), and then by reading the fi rst annual report of the Archiv 
fur lateinische Lexicographie und Grammatik (1884), which announced 

3 R. Travis, “From ‘Shattered Mummies’ to ‘an Epic Life’… in George Eliot’s 
 Middlemarch”, IJCT 5 (1999, 3) 367–382; E. Hale, “Sickly Scholars and Healthy 
 Novels”, IJCT 17 (2010, 2) 219–243.

4 J. S. Reid (ed.): T. H. Key, A Latin Dictionary (Cambridge 1888); D. J. McKitte-
rick, A History of Cambridge University Press, 3: New Worlds for Learning, 1873–1972 
(Cambridge 2004) 107, where for 1878 read 1888. Other rejections are also mentioned 
at pp. 107–108.



529Reading Silence: the Books That Never Were  

the plan for the Thesaurus Linguae Latinae, to most of whose 250 sections 
scholars had already been assigned.5

Lewis and Short’s dictionary was an American product commissioned 
by Harper Bros of New York; it was published simultaneously in the UK 
by OUP from stereotype plates shipped over from the USA. This unusual 
arrangement stemmed from the failure of a project conceived in the earlier 
1870s, a Latin-English dictionary planned by Henry Nettleship of Oxford 
and J. E. B. Mayor of Cambridge. This fell through, and in 1875 Nettleship 
agreed to continue the work alone; but it proved too much for him, and 
the material assembled was published in 1889 as Contributions to Latin 
Lexicography. The deal with Harpers was presumably seen as a stopgap, to 
give OUP a position in the market till Nettleship’s book was ready. A work 
on this scale is of course especially liable to non-completion, but the risk 
was increased in this case by the plan to make the dictionary de novo, 
and not, as nearly all British and American classical dictionaries were, by 
translating or adapting a German original.

The examples discussed so far already indicate factors likely to prevent 
books from being completed. In the case of large lexica and dictionaries, 
the sheer size of the job made this very diffi cult. In 1829 J. E. Riddle was 
asked by Oxford University Press to translate Scheller’s large Latin-German 
dictionary (5 vols, 1804), and offered to do so over two years; he kept to 
schedule, and the book appeared in 1835. H. G. Liddell and R. Scott were 
commissioned to translate Passow’s Greek-German lexicon in 1836; the 
fi rst edition of “Liddell and Scott” was published in 1843. Thomas Key, 
like Liddell and Scott, had to fi t his lexicographical work in between other 
occupations, but his initial obsession with the “crude-form” system probably 
increased his burden. Liddell and Scott were close friends who worked 
together well; the Mayor–Nettleship collaboration fell apart soon after it 
began. Earlier on, the Greek-English lexicon prepared by George Dunbar 
and Edmund Barker had suffered from a lack of genuine collaboration and 
from Barker’s lack of judgement in controlling his material; a weakness 
already displayed in his contributions to the translation of the Stephanus 
Greek lexicon published by Abraham Valpy between 1816 and 1826.6 

5 By a curious coincidence, Key’s brother-in-law Richard Troward was the author 
of a reverse vocabulary of Latin (Latinum inverso ordine vocabularium), which sur-
vives as a 282 pp. MS: University College London, Special Collections, GB 0103 MS 
LAT 18.

6 E. H. Barker and G. Dunbar, A Greek and English Lexicon (Edinburgh 1831). For 
Barker and Dunbar, see their entries in: R. B. Todd (ed.), Dictionary of British Clas-
sicists (Bristol 2004); Barker is well portrayed by D. J. McKitterick in “Publishing and 
perishing in Classics: E. H. Barker and the early nineteenth-century book trades”, in 
C. A. Stray (ed.), Classical Books: Scholarship and Publishing in Britain since 1800, 
BICS suppl. 101 (London 2007) 7–33.



Christopher Stray530

Of some earlier lexicographical projects we have only distant glimpses. 
For example, the scholarly radical Gilbert Wakefi eld apparently planned, 
while in prison in the 1790s, to assemble a Greek-English lexicon, but 
died before he could get very far with it. A similar project is reported of 
the Cambridge scholar Edward Blomfi eld, the talented younger brother 
of C. J. Blomfi eld, who died prematurely: in this case we know that 
a specimen was printed and circulated, though no copies have been found. 
News of Blomfi eld’s project apparently discouraged an Oxford man, 
Alexander Nicholl, who had also planned such a book. In the late 1850s, 
J. W. Donaldson was beginning a Greek lexicon, incomplete on his death 
in 1861. Wakefi eld’s and Blomfi eld’s projects predate the earliest published 
Greek-English lexicon, that of John Jones.7 All these large projects were 
begun by single individuals, as was the never-completed Greek lexicon of 
Adolf Deismann later on.8 Several factors militating against completion are 
already apparent, then: the size and nature of the task, the weakness or 
mortality of authors/editors, and the risks of collaboration.

The role of publishers

Another reason for the non-publication of works is simply their rejection 
by publishers. The standard biographical treatment of scholars consists 
of an account of their life and work, backed up by a bibliography. But in 
many cases, behind the latter lurks a list of works unwritten, unfi nished or 
unpublished. Similarly, behind the list of academic posts occupied is hidden 
another, of those unsuccessfully applied for. A posthumous eulogy may 
remark on the long and loyal service of a scholar to his or her institution; the 
list of applications for external chairs throws an ironic light on such praise. 

Some examples of rejected works are relatively well known because 
of the fame of their authors, which has led to intensive and repeated 
attention from biographers. A good example is A. E. Housman, whose 
new text of Propertius was offered to Oxford University Press, then Cam-
bridge University Press, then Macmillan, and rejected by them all. After 
Housman’s death in 1936, his friend and executor A. S. F. Gow burnt 
the manuscript, in accordance with Housman’s wishes. The fact of its 
rejection has been known for some time, but the offer to three publishers 
in succession has not. The additional information has come from the use of 
publishers’ archives, which in turn belongs to the interaction between the 
history of scholarship and of books. In the case of OUP, we now know that 
Housman’s proposal was sent to the Oxford Latinist Robinson Ellis, who 
wrote a lengthy report advising against publication. (He also sent Housman 

7 J. Jones, A Greek and English Lexicon (London 1823).
8 A. Gerber, Deissmann the Philologist (Berlin – New York 2010) 61–103.



531Reading Silence: the Books That Never Were  

a long letter, presumably summarising his report, and in his innocence was 
surprised when Housman appeared not to be grateful for the gesture.)9 At 
Cambridge University Press Housman’s proposal similarly failed, despite 
support from the leading Cambridge Latinist J. P. Postgate, with whom he 
was later to engage in scholarly disputes.

Postgate himself had two proposals rejected by OUP. The fi rst was 
for an English translation of Madvig’s Verfassung und Verwaltung des 
Römischen Staates, offered in 1881, the year when the fi rst of its two 
volumes was published in Leipzig. The Press’s policy was not to publish 
translations, which it felt to be below its dignity, unless they were needed 
for the teaching of Oxford undergraduates. This also explains the persistent 
refusal of the Press to publish a translation of Fustel de Coulanges’ La 
Cité Antique (1864), which was offered to them three times by as many 
individuals in the period 1868–1890.10 In the light of the explanation given 
to him of this policy, it is curious that two years later, in November 1883, 
Postgate offered a translation of Pindar’s Nemean Odes. He was asked to 
send in a manuscript, and did so; but in January 1884 the offer was declined, 
on the ground that the translation was “too fragmentary for independent 
publication”. The willingness of the Delegates to consider the manuscript 
may have been infl uenced by two factors. First, Postgate’s brother, recently 
drowned in Oxford, had been an undergraduate at Pembroke, the college of 
Bartholomew Price, the OUP secretary with whom Postgate corresponded, 
and who suggested that his offer would be welcome. Second, Postgate 
was secretary of the Cambridge Philological Society from 1879, was sent 
complimentary copies of OUP classical publications, and offered to collate 
comments for the revision of both Lewis and Short and Liddell and Scott 
(interleaved copies were sent to Cambridge in 1881). Postgate, clearly, was 
someone the Press wished to treat with respect.

The larger the scale of the project, the more likely it is to collapse 
before publication can be achieved – as we have seen in the case of Key’s 
dictionary. A striking example is the edition of Polybius commissioned by 
OUP in 1767. The Oxford scholar allotted the task resigned two years later 
and it was given to Philip Williams of New College. Williams’s work on 
the edition was facilitated by his appointment as a Fellow of Winchester 
College, the oldest of English public (i. e. private) schools, where he had no 
teaching responsibilities but had access to an excellent library. It was only 
in the early 1790s, however, that he began sending material to the Press 

9 D. J. Butterfi eld and C. A. Stray (eds.), A. E. Housman: Classical Scholar (Lon-
don 2009) 11, 100, 114 n. 46, 187 n. 121; C. A. Stray, “Classics 1780–1896”, in S. Eliot 
(ed.), A History of Oxford University Press 2 (Oxford 2012).

10 T. C. Barker, who had offered in 1868, published his translation in London in 
1871 as Aryan Civilisation.



Christopher Stray532

for printing. Meanwhile, Schweighaeuser’s edition (8 vols, 1789–1795) 
was being published. When Williams’s edition was completely printed, 
the press decided to add Schweighaeuser’s index to it, but in 1804 they 
decided this was impracticable, and then abandoned the book altogether. 
Williams returned the money he had been paid to make the edition, and the 
printed sheets were destroyed.11 This sad story shows how a large project 
undertaken by an individual can run into trouble, depending in part on their 
other commitments; also how a slow project can be overtaken by a speedier 
rival. But the method of commissioning is also relevant. In this period, 
OUP’s standard procedure was to select an author and then commission 
a young Oxford graduate to make a text on the basis of an earlier edition, 
obtaining new manuscript evidence where possible, from the Bodleian 
Library or from libraries on the Continent, and adding or copying a Latin 
translation for Greek texts. In most cases this method proved effective, but 
there were occasions when we fi nd the Press attempting in vain to fi nd out 
what had happened to books commissioned over a decade earlier. In one 
case, the records show that anxious rebukes were sent to a graduate who 
had been allowed to borrow a manuscript: did he still have the manuscript? 
and had it been damaged while in his care?12

Much of the material used so far has come from the archive of Oxford 
University Press; let me turn to Cambridge University Press to see how 
many unpublished books can be found in its records. The minutes of 
the Press’s Classical Sub-Syndicate (committee) for 1900–1910 record 
over a dozen rejections. Some rejected books were later offered to other 
publishers: thus a handbook of Greek metre by J. W. White of Harvard, 
declined in 1910, was published by Macmillan in 1912. A. W. Smyth, whose 
offer of a study of “a numeral law in the Iliad ” was declined in 1911, had 
it published by Longmans in 1914 as The Composition of the Iliad.13 As 
with Housman’s new text of Propertius, the sequence of proposals shows 
that books were often offered fi rst to one or both of the university presses, 
and only if rejected by them to the respectable but less prestigious house 
of Macmillan. 

The CUP archive throws light on the diffi culties caused by J. E. B. Mayor 
(1825–1910; professor of Latin 1872–1910), whose vast learning was not 

11 Williams’s proof copy survives in Winchester College Library; it is a large folio 
of over 1000 pages, and the extreme diffi culty of adding Schweighaeuser’s substantial 
index (730 pp.) helps to explain the abandonment of the book.

12 See Stray, “Classics 1780–1896” (n. 9).
13 Smyth was a learned amateur (he was librarian to the House of Commons). His 

book, subtitled “An essay on a numerical law in the Iliad ”; claimed that the poem had 
originally consisted of 13,500 lines in 45 segments of 300 lines each. The book was 
genially ridiculed by T. W. Allen in CR 28 (1914, 7) 230–231.



533Reading Silence: the Books That Never Were  

accompanied by an ability to organise it, nor to collaborate effi ciently with 
others. In 1878 the press published an edition of books 3 and 4 of Bede’s 
Ecclesiastical History by Mayor and J. R. Lumby, which reached a third 
edition in 1891. In that year, they asked Lumby to work with Mayor again 
to bring out an edition of the fi rst two books. His reply was forthright:

…one portion of the conditions renders the work impossible. I value highly 
Prof. Mayor’s work when it is done, but I don’t know how to get it done. 
After innumerable promises that he would do something for these books, 
now, at the end of 6 or 8 years, the commencement of his part of the work 
is as far off as ever, nor do I think the case would be different in 8 years 
more. Further waiting for him must be undertaken by some younger man 
than I. I withdraw from all further connexion with the proposed edition.14 

Mayor we have already met as the defaulting collaborator of Henry 
Nettleship on the OUP Latin dictionary; both cases point to the interaction 
of two causes of failure – the risks of collaboration, and the inability of 
some individuals to collaborate. Such cases throw an interesting light on 
collaborative works which have been published. A famous example is 
Liddell and Scott’s Greek lexicon, the work of two friends who, having 
completed the fi rst edition (1843), went on, with the help of German and 
American scholars, to produce fi ve more editions before Scott’s death in 
1887 and another two before Liddell’s in 1898. In any comparison of the 
two projects, however, we must remember that Mayor and Nettleship seem 
to have planned to make a dictionary de novo, whereas Liddell and Scott 
began by translating Passow’s lexicon.15

Diversions from scholarship: politics and religion

Another Cambridge scholar, Richard Jebb (1841–1905), was very different 
from Mayor. His famous edition of Sophocles appeared between 1883 and 
1896 at roughly two-year intervals. Jebb was a methodical writer who worked 
from a template already established for his fi rst volume. He also had the 
advantage, while professor of Greek at Glasgow from 1875 to 1889, of being 
free for half of every year, when he returned to Cambridge and worked on 
his edition. Yet the fi nal volume of his Sophocles, covering the fragments, 
never appeared, largely because from 1891 till his death he represented 
his university in Parliament.16 When he died in 1905 Jebb had done very 

14 CUP archives, Cambridge University Library, Pr. b. 13 g, J. R. Lumby to 
C. J. Clay, 4 June 1891.

15 Passow’s name appeared on their title page till the fi fth edition of 1861.
16 He had been elected regius professor of Greek there in 1889.



Christopher Stray534

little work on the fragments, which after being given for completion to the 
dilatory Walter Headlam (d. 1908) were eventually edited by A. C. Pear-
son (3 vols, 1917). The Sophocles fragments were not the only project 
to be undermined by Jebb’s parliamentary duties. In the 1890s, George 
Macmillan, of the publishing fi rm of that name, suggested several books 
to Jebb, some of which he agreed to write, but none of which ever emerged 
into the light of day. One was a history of Greek literature, designed at fi rst 
as one, later as three volumes. In the late 1890s, OUP proposed using the 
text of Jebb’s Sophocles editions for their new Oxford Classical Text series. 
CUP blocked this proposal, but later on raised the possibility of an OCT of 
Sophocles incorporating the fragments. Jebb’s career illustrates, then, both 
the curtailment of scholarly work by non-academic commitments, and the 
role of competition between publishers in blocking publications.

The specifi cs of Jebb’s case are perhaps unusual, but in a sense they 
constitute a replay of a pattern common earlier in the nineteenth century. 
Until religious restrictions were removed in 1871, Oxford and Cambridge 
dons worked in an environment where the shadow of the Church of 
England was cast over the practice of scholarship. This shadow had begun 
to lift from the mid-1850s, but in the fi rst half of the century, men had 
been promoted from college fellowships to church positions. Consider the 
editors of the Museum Criticum (1813–1826), J. H. Monk and C. J. Blom-
fi eld, and of the Philological Museum (1831–1833), Julius Hare and 
Connop Thirlwall. By 1830 the fi rst two were bishops, and remained so 
till they died in the 1850s. The second two also gained Church preferment, 
Thirlwall eventually becoming a bishop. After leaving their university 
(they were all Cambridge men), they ceased to publish on classical topics, 
with only two exceptions. In the 1840s Monk, a disciple of Porson who 
had produced two editions of Euripides plays while still in Cambridge, 
brought out two more, though anonymously. This may refl ect an original 
plan to continue the work of the master by attempting a complete edition 
of the poet. The other exception is Thirlwall’s History of Greece (8 vols, 
1835–1844). Thirlwall began this after being given a rural church position 
in 1834, and continued it after being made Bishop of St David’s in 1840. 
In this case too, therefore, an original plan encouraged continuing work 
despite ecclesiastical preferment. The overall pattern remained, however: 
the tendency to recruit talented classical scholars into the Church curtailed 
the prosecution and publication of scholarly work.17 

17 Monk and Blomfi eld were the best-known examples of the ‘Greek play  bishop’, 
a category fi rst identifi ed in those precise terms in 1857, but discussed earlier on. 
See A. Burns and C. A. Stray, “The Greek Play Bishops”, www.oxforddnb.com; idem, 
“The Curious History of the Greek Play Bishop: An Essay in Victorian Episcopal 
 Taxonomy”, forthcoming.



535Reading Silence: the Books That Never Were  

It could be said that both orthodoxy and heterodoxy discouraged 
scholarly work: orthodoxy led to church positions, while heterodoxy could 
lead to expulsion from the college and university posts which gave time 
for scholarship. Paradoxically, however, such expulsion could promote 
scholarly publishing, by forcing expelled scholars to make a living from 
books. A notable case is that of Frederick Paley, who was expelled from 
Cambridge in 1846 after being accused of converting a fellow-student to 
Roman Catholicism. In the next twenty years Paley produced a long series 
of books, including editions of Aeschylus, Sophocles, Euripides, Hesiod, 
Theocritus and Propertius. His productivity arose from necessity, especially 
after he had a wife and three children to support.18

Towards a history of silence

There is perhaps something paradoxical about speaking about silence – 
especially if one’s speech destroys its own subject, as with Thomas Carlyle. 
Charles Darwin remembered in his autobiography that

[Carlyle’s] talk was very racy and interesting, just like his writings, but he 
sometimes went on too long on the same subject. I remember a funny 
dinner at my brother’s, where, amongst a few others, were Babbage and 
Lyell, both of whom liked to talk. Carlyle, however, silenced every one by 
haranguing during the whole dinner on the advantages of silence. After 
dinner Babbage, in his grimmest manner, thanked Carlyle for his very 
interesting lecture on silence.19

Carlyle took from Goethe the notion that we begin to err as soon as we 
speak; silence is golden. Being Carlyle, however, he made the point at ex-
cessive length, relegating even good talkers to silence. In this paper I have 
suggested that a particular kind of silence, that of unpublished books, de-
serves the attention of historians of scholarship. Just as the history of failure 
complements that of success, so the stories we can tell of the scholarly works 
we can read is given an extra dimension by what we can fi nd out about 
those we cannot read. This silent world, which ignorance renders homoge-
neous, once explored turns out to be (as one might, after all, expect) as full 
of variety and nuance as its sibling, the world we knew already. 

18 One might think that Catholic scholars had larger family burdens; but Paley’s 
contemporary the Anglican Richard Shilleto, barred from a college fellowship not by 
religion but by marriage, had 12 children. His work as a private tutor prevented him 
from publishing much, and his unfi nished edition of Thucydides I was completed by 
Paley after his death.

19 Ch. Darwin, Autobiography, ed. N. Barlow (London 1902) 112. Thomas Car-
lyle, Scottish man of letters; Charles Lyell, geologist; Charles Babbage, mathematician 
and inventor.



Christopher Stray536

In his discussion of the reception of Robert Chambers’s Vestiges of 
the Natural History of Creation (1844) in London society, James Secord 
declared that “There is no history of silence”.20 Silence is an absence of 
sound (or in this case, writing), but an absence that can be looked for, 
characterised and measured. Its nature and the shapes it takes can be 
identifi ed from the presences (e. g., of discussion, writing, publication) 
which surround it, precede or follow it. A productive way of fi nding such 
shapes is to look behind the scenes of public discussion and publication, to 
fi nd patterns of failure, rejection, abandoned projects and so on. To take just 
one of the examples discussed above: it would be simple enough to state, 
on the basis of published books, that Fustel de Coulanges’ La Cité Antique 
had little impact in England in the last quarter of the 19th century. The series 
of offers of translations made to OUP shows that such a statement needs 
serious qualifi cation. One way to identify the nature of such silences is 
to take a clearly-defi ned area such as an academic topic, or a published 
series – as in Graham Whitaker’s examination of the Oxford Classical Texts 
that were proposed, planned or commissioned, but which for one reason or 
another never appeared.21

Another strategy which could be adopted is to look for a particular kind 
of silence. One might, for example, look for cases of expurgation, where 
texts or sections of texts are removed out of concern for their predicted effect 
on particular kinds of readers.22 An obvious example is that of Juvenal, 
whose sixteen satires have often shrunk to thirteen in published editions. 
The best-known English edition, that of J. E. B. Mayor, offers a curious 
contrast between the editor’s characteristically massive accumulation of 
evidence and his refusal to include Satires 1, 6 and 9 in the book. Mayor 
was a compulsive collector of parallel passages and annotator of books, as 
can be seen from his copies of English, Latin and Greek dictionaries, and 
he had large stores of evidence on the three excluded satires; he simply did 

20 J. A. Secord, Victorian Sensation: The Extraordinary Publication, Reception, 
and Secret Authorship of Vestiges of the Natural History of Creation (Chicago 2000) 
158. On how this history might be written, Secord is silent, though he later (515) sug-
gests that every reading “partially covers those that came before”. Secord was appar-
ently unaware that another Cambridge historian, Peter Burke, had previously published 
“Notes for a Social History of Silence” in The Art of Conversation (Cambridge 1993) 
123–142.

21 G. H. Whitaker, “What You Didn’t Read: The Unpublished Oxford Classical 
Texts”, in C. A. Stray (ed.), Oxford Classics: Teaching and Learning 1800–2000 (Lon-
don 2009) 154–167.

22 Very little has been published on this topic, a notable exception being K. J. Do-
ver’s “Expurgation of Greek literature”, in: Les études classiques aux XIXe et XXe 
siècles: leur place dans l’histoire des idées (Geneva 1980) 55–82. See S. J. Harrison, 
C. A. Stray (edd.), Expurgating the Classics (London 2011).



537Reading Silence: the Books That Never Were  

not publish them. Of even greater concern to nineteenth-century sensibilities 
were the epigrams of Martial. When the OCT series was being planned in 
the mid-1890s, his text was dealt with in a unique way: W. M. Lindsay, the 
scholar commissioned to assemble an OCT, was also contracted to make 
a volume of Epigrammata Selecta.23 

In some cases, work which is known in one period becomes forgotten 
later on. Birley’s book deals with works which have simply fallen out of 
fashion. Other relegations to silence are the result of deliberate policy. 
Alexander Gavrilov himself has played a part in bringing back to notice 
the work of Russian scholars who had earlier been dismissed or exiled in 
the Stalinist era.24 There have been cases where scholars whose work was 
celebrated in their lifetime have become largely unread in the following 
generation: two examples in Britain are Richard Jebb and Gilbert Murray. 
In both cases, however, an increasing interest in the history of scholarship 
has helped to bring them back to the attention of scholars, if not to a wide 
readership.25 

I have written so far as if scholarship belonged either to the world 
of speech or of silence; but of course the matter is not so simple. A long 
continuum runs from silence to the peaks of fame, where we fi nd work which 
is not just known, but celebrated. The progressive aspect of scholarship 
leads to works which were pioneering in their time becoming discarded as 
their results are absorbed into later studies. When Fraenkel’s massive edition 
of the Agamemnon appeared in 1950, it was widely seen as a permanent 
milestone in the study of the play. The view within its publishers, OUP, 
was that it would never go out of print: but it did so in 2003. An earlier 
OUP book also seen as a landmark, Syme’s Roman Revolution of 1939, 
like Fraenkel’s, retains respect for its learning, and (unlike Fraenkel’s) for 
the style in which its learning is conveyed. Syme’s book, however, has long 
been recognised as a powerful and brilliant expression of a particular style 
of historiography, one which focused on Rome, not Italy, and on elites, 
not their social inferiors. The book has not fallen silent, but its voice has 

23 OUP archive, CPCO 1044. Lindsay did not produce the selection, and the task 
was passed to two schoolmasters, who drew on Lindsay’s full OCT, and also assembled 
an expurgated school edition. The Epigrammata Selecta was uniquely anomalous – 
even in appearance, since though it followed the OCT format, it was bound in green 
rather than in brown.

24 А. К. Гаврилов, О филологии и филологах: статьи и выступления разных 
лет (СПб. 2011) [forthcoming]. [On Philologists and Philology: Articles and Speeches 
of Various Years (St. Petersburg 2011)].

25 For Jebb, see P. E. Easterling, “The Speaking Page: Reading Sophocles with 
Jebb”, in: C. A. Stray (ed.), The Owl of Minerva: The Cambridge Praelections of 1906, 
PCPS supp. 28 (2005) 25–46; for Murray, see Stray (ed.), Reassessing Gilbert Murray 
(Oxford 2007).



Christopher Stray538

become one among many. The argument of this paper has been that behind 
the conversation carried on between such books, and such authorial voices, 
is a realm of silence occupied by other books which – for reasons I have 
tried to explore – have never joined that conversation.

Christopher Stray
Swansea University

Institute of Classical Studies, University of London

Откликаясь на статью А. К. Гаврилова “Чтение про себя в древности”, автор 
рассматривает еще один вид “тишины” – книги, которые не были изданы. 
Предметом архивного исследования стали некоторые нереализованные про-
екты английских филологов классиков XIX–XX вв. В качестве продуктивного 
подхода к созданию “истории тишины” автор предлагает рассмотреть при-
чины, приведшие к незавершенности тех или иных начинаний (напр., мас-
штабность лексикографических проектов, разногласия между сотрудниками, 
необходимость участия в неакадемической деятельности), а также выстроить 
модели провалов и отказов от публикаций. В качестве особых видов “тиши-
ны” автор выделяет также купюры по цензурным соображениям или судьбы 
книг, которые некогда считались вершиной филологических достижений, но 
постепенно утратили свой приоритет.



539К истории открытия дидрахмы боспорского царя Спартока  

И. П. Медведев

К ИСТОРИИ ОТКРЫТИЯ ДИДРАХМЫ 
БОСПОРСКОГО ЦАРЯ СПАРТОКА  

О том, что с именем знаменитого ревнителя российских древностей, 
русского канцлера графа Николая Петровича Румянцева (1754–1826) 
было связано открытие, обретение и систематизация как крупных ну-
мизматических коллекций (русских, греко-византийских, куфических, 
татарских, персидских, арабских, турецких и других монет и медалей), 
так и отдельных сенсационных нумизматических шедевров (чернигов-
ская гривна, серебряные слитки из Новгорода, один из златников Влади-
мира Святославича и т. д.), было известно давно (в том числе и из ряда 
моих статей).1 В данном случае, как мне кажется, было бы уместно на-
помнить о таком крупном событии из истории науки об античности, как 
открытие и обретение Н. П. Румянцевым знаменитого артефакта – сере-
бряной дидрахмы боспорского царя Спартока (ныне хранится в ГИМ).

В принципе, и это событие известно в науке – оно широко обсуж-
далось в ученом мире того времени;2 – но нам важно ввести в научный 
оборот еще неопубликованное свидетельство самого Н. П. Румянцева 
об обстоятельствах этой находки. Об этом мы узнаем из его описа ния 
путешествия по Кавказу и Крыму, предпринятого им с целью именно 
“нумизматических приобретений” в июне – августе 1823 г., во фран-
цузских письмах одному из его научных консультантов и близких дру-
зей – к академику Филиппу Ивановичу Кругу.3 По возвращении из 
своего поместья в Гомеле он пишет от 22 октября 1823 г.:

Путешествие, которое я только что завершил – это гигантское путеше-
ствие, которое должно было бы испугать человека с совершенно рас-
строенным здоровьем, которому скоро исполнится 70 лет. Все, однако, 

1 См., напр.: И. П. Медведев. Нумизматическое путешествие графа Н. П. Ру-
мянцева по Кавказу и Крыму (1823 г.) // Кумуляция и трансляция византийской 
культуры: Материалы XI научных Сюзюмовских чтений (Екатеринбург 2003) 
62–65; И. П. Медведев, М. Б. Свердлов. Граф Н. П. Румянцев о древнерусской 
 нумизматике и истории // Государство и общество в России XV – нач. XX в. 
Сб. ст. памяти Н. Е. Носова. (СПб. 2007) 517–524.

2 См., например: И. В. Тункина. Русская наука о классических древностях юга 
России (XVIII – середина XIX в.) (СПб. 2002) 265–366; Поль Дюбрюкс. Собрание 
сочинений / Сост. и отв. ред. И. В. Тункина (СПб 2010) I, 49–50; II, 41, рис. 100.

3 Архив РАН. СПб. филиал. Ф. 88. Оп. 2. Д. 115.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



И. П. Медведев540

обошлось благополучно, а то, что не обошлось без огромной усталости 
и больших затрат, все это компенсируется воспоминаниями и впечатле-
ниями, которые останутся со мной до конца жизни и которые произвели 
на меня эти сказочные страны – Кавказ и Крым.4

В письме с “вод Кавказа” от 18 июня 1823 г. Н. П. Румянцев сооб-
щает:

Через плодотворные и достойные возбудить большое любопытство края 
я преодолел огромное расстояние с быстротой и легкостью, которые 
меня самого удовлетворяют, и это правда, что я повсюду встречал же-
лание сделать мне одолжение и крайнюю озабоченность моими делами. 
Во время всего пути, на каждой почтовой станции и здесь беспрестанно 
я старался приобретать все то, что мог, из монет русских или азиатских 
<...>. Какой богатейший театр для науки и какая девственная почва для 
исследований эта страна!5

Следуют конкретные просьбы рассмотреть вместе с академиком 
X. Д. Френом “собранный мною незначительный урожай”, который 
высылается на адрес Круга, а также ознакомиться с нумизматической 
коллекцией “нашего поверенного в делах в Персии г-на Мазуревича”,6 
находившегося в то время в Петербурге, – на предмет ее оценки и воз-
можной покупки; то же самое – в отношении коллекции “редких ме-
далей Боспорских царей, если не ошибаюсь, из Ольвии”, принадле-
жащей “осевшему в Каффе г-ну Галлера”,7 который также находился 
в Петербурге. 6 июля 1823 г. Румянцев пишет с Кавказа:

Вот еще заметка о нескольких медалях, которых мне предлагают. Цена 
их, конечно, не содержит ничего ужасающего, но я не знаю, стоят ли они 
ее и не слишком ли они тривиальны. Буду ждать, что соблаговолите мне 
сказать по этому поводу Вы, посоветовавшись с Келером (акад. Е. Е. Ке-
лер, также один из ученых-экспертов, к помощи которого часто прибегал 
Н. П. Румянцев. – И. М.). Не знаю почему, но я испытываю желание при-
обрести египетскую медаль.8

Уже из Гомеля, от 13 сентября 1823 г., Румянцев пишет:
С Кавказа я переехал в Крым, который объехал весь целиком. В Крыму 
я купил массу медалей, которые там же и были найдены. Конечно, при-

4 Там же. Л. 161 об.
5 Там же. Л. 154.
6 Возможно, имеется в виду Н. Н. Мурзакевич (1806–1883), историк, архео-

лог, нумизмат. См. о нем: И. В. Тункина // Дюбрюкс (прим. 2) 652.
7 См. о нем: Там же, 640.
8 Архив РАН. СПб. филиал. Ф. 88. Оп. 2. Д. 115. Л. 156.



541К истории открытия дидрахмы боспорского царя Спартока  

обретая их, я рисковал ошибиться, но сейчас я уже знаю, что не все свои 
деньги выбросил на ветер. Когда я во время пребывания в Одессе пока-
зал их Бларембергу и Стемпковскому,9 они стали кричать: “Это чудо!” По 
их словам, я приобрел серебряную медаль какого-то боспорского царя, 
который сам по себе известен, но известно было также, что нигде не су-
ществовало его медали. Они считают, что только одна эта монета стоит 
1000 рублей. Соблаговолите показать ее г-ну Келеру, а затем забрать об-
ратно, сохранить ее у себя до моего возвращения и попросить этого уче-
ного высказать Вам о ней свое мнение.10

Сообщив 9 октября 1823 г. из Гомеля, что Кругу выслан ящик 
с приобретенными им на Кавказе и в Крыму медалями и монетами, 
Н. П. Румянцев просит “отделить от них то, что есть азиатского” с тем, 
чтобы представить это на рассмотрение акад. Френа, и продолжает:

Все прочее – это медали из Ольвии, из Пантикапеи и из Херсонеса. Я бы 
хотел представить их на рассмотрение г. Келера и узнать мнение этого 
ученого о коллекции <...>. Я буду ему в высшей степени обязан, если 
он не ограничится их простым рассмотрением, а соблаговолит методич-
но расположить их (как все те, которыми я располагаю и которые рань-
ше уже прошли перед его глазами) по маленьким шкафчикам и ящичкам, 
заказав их изготовление из дуба. Пусть он составит каталог коллекции, 
если, по его мнению, хотя бы некоторые из этих медалей достойны быть 
представленными публике для ознакомления. Но в этом случае пусть он 
позволит мне передать ему через Вас некий подарок в виде какого-нибудь 
предмета на его вкус, на приобретение которого я выделяю 600 или даже 
800 рублей.11

Об оценке коллекции акад. Келером мы узнаем из письма Румян-
цева от 22 октября 1823 г. (тоже из Гомеля):

Поблагодарите Келера за внимание, которое он соблаговолил уделить 
моим медалям, и хотя он вынес о них столь безутешное для меня суж-
дение, он смягчил мною неудачу всем тем, что он поручил Вам сказать 
мне о медали царя Спартока. Теперь, когда он сообщил мне ее ценность,12 

9 Имеются в виду одесские “антикварии” И. П. Бларамберг (1772–1831) 
и И. А. Стемпковский (1788–1832). Подробно о них – в вышеупомянутых работах 
И. В. Тункиной.

10 Архив РАН. СПб. филиал. Ф. 88. Оп. 2. Д. 115. Л. 157.
11 Там же. Л. 160 об.
12 По словам самого Келера, дидрахма Спартока оказалась “очень хороша, 

это бесценный экземпляр и как монета, и как исторический памятник”, поэтому 
академик оценил ее в огромную сумму 1200 р. См.: И. В. Тункина // Дюбрюкс 
(прим. 2) I, 49.



И. П. Медведев542

я буду хранить ее гораздо тщательнее. Соблаговолите самым настойчи-
вым образом убедить его от моего имени довести до сведения ученых 
Европы открытие этой медали через посредство напечатанной (и с гра-
вюрами) диссертации, расходы на нее я понесу с удовольствием, и я хочу, 
чтобы тираж был определен в 200–300 экземпляров.13

Как известно, желание графа Румянцева было Келером выпол-
нено,14 и ему оставалось лишь с наслаждением рассылать экземпляры 
пуб ликации по разным адресам (о чем мы также узнаем из его письма 
к Кругу).15

Завершая, приведем еще один любопытный отрывок из письма 
Н. П. Румянцева от 9 октября 1823 г.:

Я собрал медали, скупая порою очень мелкие коллекции, издавна соби-
равшиеся некоторыми частными лицами. Я их покупал также у купцов, 
торгующих ими, а несколько штук по отдельности – у крестьян в дерев-
нях, где я менял лошадей. На обертке большинства из них Вы найдете их 
обозначение по-французски. Это г-н Бларемберг, разговаривая со мной, 
снабжал их такими этикетками, причем с излишней поспешностью, по-
этому я не вполне уверен в том, что все этикетки правильны.16

13 Архив РАН. СПб. филиал. Ф. 88. Оп. 2. Д. 115. Л. 161.
14 H. K. E. Koehler. Description d’une médaille de Spartocus roi du Bosphore 

Cimmérien du cabinet de Mr. Le Chancelier de l’empire Comte de Romanzoff. Avec un 
supplément, contenant la description de plusieurs médailles grecques, rares er inédites, 
qui se trouvent dans le même cabinet // Serapis 2 (1824) 45–70 = Idem. Gesammelte 
Schriften II (SPb. 1850) 45–70.

15 Архив РАН. СПб филиал. Ф. 88. Оп. 2. Д. 115. Л. 175, 176 и др. О своей 
реакции на эту публикацию И. А. Стемпковский сообщил П. И. Кёппену (письмо 
от 27 июня 1824 г.): “На сих днях получил я от достопочтенного нашего канцлера 
графа Румянцева новую книжку г-на Кёлера с описанием медали царя Спартока. 
Когда канцлер был прошлого года в Одессе и показывал нам собранные им в Кры-
му монеты, то мы с г-м Бларамбергом были столь счастливы, что первые узнали 
сию новую нумизматическую драгоценность. Но мы удерживались, как можно, 
разглашать о сем, боясь, чтобы открытие наше не послужило поводом г-ну Кё-
леру или к отвержению сего памятника, как подложного, или к признанию на 
нем изображения и имени какого-нибудь сирийского, а может быть и парфянского 
царя!!! Опыт делает людей недоверчивыми и боязливыми! К счастью, теперь уже 
нечего нам опасаться в рассуждении судьбы бедного Спартока: он пойдет в по-
томство под эгидой г-на Кёлера!” (Архив РАН. СПб. филиал. Ф. 30. Оп. 3. Д. 282. 
Л. 6. Ср.: И. В. Тункина // Дюбрюкс (см. прим. 2) 49–50.

16 Архив РАН. СПб. филиал. Ф. 88. Оп. 2. Д. 115. Л. 160 об.



543К истории открытия дидрахмы боспорского царя Спартока  

ПРИЛОЖЕНИЕ
Выдержки из подлинного текста писем Н. П. Румянцева 

(Архив РАН. СПб. филиал. Ф. 88. Оп. 2. Д. 115), 
с сохранением особенности написания.

I. (л. 157) 
Homel le 13 Septembre 1823 (помета Круга о получении: 24 Sept. 23).

Monsieur,
J’ai passé du Caucase à la Crimée que j’ai parcouru toute entière <...> J’ai 
acheté, etant en Crimée, une quantité de medailles qui y ont été trouvées. 
Certes, je les ai achetées au hasard de me tromper, mais je scais déjà que je 
n’ai pas jeté tout mon argent par la fenêtre. Lorsque me trouvant à Odessa je 
les ai détaillées à Mrs de Blaremberg et Stempkofsky, ils se sont mis à crier: 
Miracle! J’avois, – disoient – ils, – acquis une médaille en argent d’un Roy 
du Bosphore. Le Roy étoit connu, mais l’on sçavait aussi qu’il n’en existoit 
de médaille nulle part. Ils ont estimés cette pièce seule comme valant mille 
Roubles. Je vous l’envoy, Monsieur. Ayez la bonté de la montrer à Mr de 
Koehler et la retirer ensuite, pour la garder chez vous jusqu’à mon retour et de 
prier ce sçavant de vous en dire son avis <...>.

II. (л. 160–160 об.) 
Ηοmel le 9 Octobre 1823 (помета Круга о получении: 19 Oct. 23).

Monsieur,
il vous sera remis de ma part sans lettre une boite qui contient diverses 
médailles et monnoyes que j’ai recueillies soit au Caucase, soit en Crimée. 
Détachez-en, je vous prie, tout ce qui est asiatique et livrez-le, je vous prie, 
l’exament de Mr de Froehn, auquel vous voudrez bien faire mes compliments 
<...>. Tout le reste des médailles d’Olbia, de Panticapée et de Cherson. Certes 
il y en a qui ne sont point à dédaigner. Je voudrai bien les soumettre toutes 
à l’examen de Mr de Koehler et connoître l’opinion de ce sçavant sur cette 
collection <...> je lui serai cependant extrémement obligé, si au lieu de se 
borner à en faire un simple examen, il vouloit avoir la bonté de les ranger 
methodiquement, elles et toutes celles que je posséde et qui précédemment ont 
déjà passées sous ses yeux, dans des petites armoires ou caisses que d’abord 
nous nous contenterions dans l’espoir d’augmenter beaucoup cette collection, 
de faire exécuter en bois de chène. Qu’il en fi t un catalogue qui put être 
imprimé, si, à son avis, plusieures de ces médailles sont dignes d’être portées 
à la connoissance publique. Mais qu’il voulut en pareil cas me permettre de 
lui faire remettre par vous un cadeau à son gré d’un objet, auquel je destine 
600 ou bien huit cent Roubles <...>.



И. П. Медведев544

III. (л. 161–161 об.) 
Homel le 22 Octobre 1823 (помета Круга о получении: 12 Nov. 23). 

Monsieur,
<…> Remerciez, je vous prie, Mr de Koehler de l’attention qu’il a bien 
voulu donner à mes médailles, et quoiqu’il aye porté sur elles un jugement si 
désolant pour moi, il a bien adouci mes revers par tout ce qu’il vous a chargé 
de me dire sur la médaille du Roi Spartocus. Depuis qu’il m’en a appris le 
mérite, je la garderai bien soigneusement. Veuillez, Monsieur, lui faire de 
ma part les plus vives instances de porter à la connoissance des sçavants de 
l’Europe par une dissertation imprimée et avec gravures la découverte de cette 
médaille. J’en supporterai les fraix avec un plaisir et je désire qu’on en tira 
deux cent ou deux cent cinquante examplaires <...> Il est vray, Monsieur, que 
le voyage que je viens d’acheter est un voyage gigantesque qui devoit effrayer 
un homme d’une santé tout à fait délaborée et qui dans peu vas avoir 70 
ans. Je m’en suis très bien tiré. Je n’ai pu l’achever sans beaucoup de fatique 
et beaucoup de dépenses, mais tout est recompensé par les souvenirs et les 
impressions que me laissent pour le reste de la vie ces magiques contrées le 
Caucase et la Crimée <...>

И. П. Медведев
Санкт-Петербургский институт истории РАН

The author publishes extracts from the correspondence between Nikolaj P. Ru-
m’ancev, a famous Russian antiquarian and coin collector, and his friend and 
adviser academician Philipp I. Krug concerning the discovery of king Spartocus’ 
didrachm, which was later published by Heinrich Koehler.



545D  

Wilt Aden Schröder

DIE BRIEFE DES ERBPRINZEN BERNHARD VON 
SACHSEN-MEININGEN AN WILAMOWITZ  

Bis zum jetzigen Zeitpunkt sind außer einigen gewichtigen Briefwechseln 
zahlreiche Briefe von und an Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff pub-
liziert worden. Unter den Korres pondenten befi nden sich beispielsweise 
Studienfreunde (Diels), Lehrer (Usener, Bernays), Schüler (Paul Friedländer), 
Kollegen (Ed. Schwartz), Dichter und Schriftsteller (Ricarda Huch, Robert 
Friedländer). Eine Ausnahmestellung nehmen Wilamowitzens offi zielle 
Schreiben an den einfl ußreichen Ministerialdirektor im preußischen Kultus-
ministerium, Friedrich Althoff, über Berufungsangelegenheiten ein. Alle 
diese Briefe, seien sie von Wilamowitz geschrieben oder an ihn gerichtet, 
unterscheiden sich in Ton und Stimmung gemäß dem Grad der Bekanntheit 
und Vertrautheit nicht unerheblich. Fast allen ist aber gemeinsam, daß 
Wila mowitz als der Selbstbewußtere und Überlegene auftritt und ihm 
seine Briefpartner mit großer Hochachtung und Verehrung, gegen Ende 
seines Lebens gar Hul digung begegnen. Wenn man von den Briefen der 
Frühzeit absieht, gilt dies sogar für den Briefwechsel mit seinem (späteren) 
Schwiegervater Theodor Mommsen. Nach den Gründen dieses Verhältnisses 
der Korrespondenten zueinander braucht man nicht lange zu suchen; da 
ist zunächst Wilamowitzens Herkunft, die ihn von vorneherein mit einem 
natürlichen Gefühl der Überlegenheit ausgestattet hat, welches von seinen 
Partnern wie selbstverständlich respektiert wird. Darüber hinaus ist es seine 
Stellung in Universität und Wissenschaft, kurz sein stupendes Wissen, 
seine große Gelehrsamkeit, die früh von anderen festgestellt und anerkannt 
worden ist (vgl. dazu auch Brief Nr. 1). Das Besondere an den hier edierten 
Briefen ist nicht so sehr, daß sie aus Wilamowitzens Frühzeit stammen, 
sondern daß wir in der Person des Erbprinzen Bernhard von Sachsen-Mei-
ningen (1851–1928) einen etwa gleichaltrigen Briefpartner haben, der es 
sich – soweit ich sehe – wie kein anderer auf Grund seiner adeligen (für-
stli chen) Abkunft herausnehmen konnte, völlig natürlich und ungekünstelt 
mit Wila mowitz ™x ‡sou zu verkehren (“auf gleicher Augenhöhe”, wie es 
heute im Politikerjargon statt “gleichberechtigt” heißt).

Die im Folgenden edierten fünf Briefe befi nden sich im Göttinger 
Wilamowitz-Nachlaß (Nr. 891 a), für die Publikationsgenehmigung danke 
ich dem Leiter der Hand schriftenabteilung der Niedersächsischen Staats- 
und Universitätsbibliothek, Dr. Helmut Rohlfi nk. Sie sind alle von Hand ge-
schrieben und hier diplomatisch, d. h. mit allen Inkonsequenzen und  unter 

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



Wilt Aden Schröder546

Beibehaltung aller Abweichungen von der heutigen Orthographie, wie-
der gegeben. Ob sich Wilamowitzens Gegenbriefe erhalten haben, ist un-
gewiß, mir ist es jedenfalls bisher nicht gelungen, sie ausfi ndig zu machen.

Während es sich hier erübrigt, Wilamowitzens Leben auch nur zu skiz-
zieren und sein Werk und seine Persönlichkeit vorzustellen, ist es für das 
Verständnis der Briefe unerläßlich, einige Bemerkungen über den Lebens-
gang, die Studien und die Reisen des Erbprinzen vorauszuschicken. 

Der Erbprinz Bernhard Friedrich Wilhelm Albrecht Georg, später als 
Bernhard III. Herzog von Sachsen-Meiningen und Hildburghausen, wurde 
am 1. April 1851 zu Meiningen geboren, wo er am 16. Januar 1928 starb. 
Er folgte seinem Vater, dem Herzog Georg II. (1826–1914), nach dessen 
Ableben am 25. Juni 1914 in der Regierung nach. Nach der Niederlage des 
Deutschen Kaiserreiches erklärte er am 10. November 1918, wie andere 
regierende Fürsten auch, seinen Thronverzicht.

Verheiratet war der Erbprinz seit dem 18. Februar 1878 mit Charlotte, 
Prinzessin von Preußen (1860–1919); zur Verlobung ein knappes Jahr 
zuvor hatte Wilamowitz ihn beglück wünscht, wie sich aus Nr. 1 ergibt 
(dem hier als Nr. 1 gedruckten Brief geht also ein Gratulationsschreiben 
von Wilamowitz voraus). Charlotte war die Tochter des damaligen Kron-
prinzen Friedrich (geboren 1831), des späteren sogenannten 88 Tage-
Kaisers (9. März – 15. Juni 1888), und seiner Gemahlin, der Princess Royal 
Victoria von Großbritannien und Irland, der späteren Kaiserin Friedrich 
(1840–1901). Der Erbprinz war also ein Schwager des späteren Kaisers 
Wilhelm II.1 Über die Hochzeit des Erbprinzen mit Charlotte erfahren wir 
einiges aus den Briefen, die Victoria an ihre Mutter, die englische Queen 
Victoria (1819–1901) geschrieben hat. Ihnen können wir auch entnehmen, 
daß Bernhard und seine Frau durch die Machenschaften Bismarcks und 
seiner Gefolgsleute nach dem Tod Friedrichs III. ihr, der Kaiserin Friedrich, 
entfremdet wurden.2 

Zur Hochzeit des Erbprinzen – es war eine Doppelhochzeit, da gleich-
zeitig die Prinzessin Elisabeth von Preußen den Erbgroßherzog Friedrich 
August von Oldenburg heiratete – erschien nicht nur eine Festzeitung, 
auch die Traureden des Predigers wurden gedruckt: 1. Fest-Zeitung zur 
Vermählungs-Feier Sr. Hoh. Bernhard, Erbprinz von Sachsen-Meiningen, 
mit I(hrer) K(öniglichen) Hoheit Charlotte, Prinzessin von Preußen […] zu 
Berlin am 18. Februar 1878. Berlin 1878 (4 S.). 2. Rudolf Koegel, Traurede 
und Kirchgangs-Predigt am 18. und 19. Februar 1878 in der Schloßkapelle 

1 Vgl. Genealogisches Handbuch des Adels I (= Genealog. Handb. der Fürstlichen 
Häuser I) (Glücksburg – Ostsee 1951) 145–148; und LXX (= Genealogisches Hand-
buch der Fürstlichen Häuser X) (Limburg 1978) 183–186.

2 F. Ponsonby (hg.), Wilhelm II. (eing.), A. Mayer (deutsche Übertr.), Briefe der 
Kaiserin Friedrich (Berlin 1929) 178–182; 378; 413.



547Bernhard von Sachsen-Meiningen an Wilamowitz  

zu Berlin zur kirchlichen Vermählungsfeier der Prinzessin Charlotte von 
Preußen mit […] dem Erbprinzen von Sachsen-Meiningen […]. Ansprachen 
über Römer 12, 12 und Offenbarung 2, 10. Berlin 1878 (22 S.). Und sogar 
der Jenenser Klassische Philologe Moritz Schmidt (1823–1888) fühlte sich 
bemüßigt, den Erbprinzen mit einer Begrüßungsschrift in der Heimat zu 
empfangen:

Bernardum principem […] olim Heidelbergae seminarii philologorum 
socium […] nunc post sacra nuptiarum solemnia cum Carlota uxore sua 
[…] a. d. VI. Cal. April. 1878 Meiningam patriam in urbem […] intrantem 
pia voce salutatum esse voluit Mauricius Schmidt. Jena 1878.

Wie es seinem Stand entsprach, schlug der Erbprinz die militärische 
Laufbahn ein. Schon 1867 wurde er Sekondeleutnant im 95. Infanterie-
Regiment, unterbrach im Sommer 1870 seine Studien (dazu unten), um am 
Krieg gegen Frankreich teilzunehmen. 1878 wurde er zum Major befördert 
und stieg weiter in der militärischen Hierarchie auf: 1880–1882 gehörte er 
dem Generalstab an, 1891 wurde er zum Generalleutnant befördert, 1895 
zum kommandierenden General des 6. Armeekorps. Nach seinem Rücktritt 
1903 wurde er schließlich zum Generalinspekteur der 2. Armeeinspektion 
und 1909 zum General-Feldmarschall ernannt, um nur einige Stationen 
seiner Karriere zu nennen.3 

Doch war der Erbprinz kein einseitiger Militär, sondern ein Mann weit-
reichender geistiger und kultureller Interessen. Neben seinen juristischen 
Studien, die er mit dem Sommersemester 1869 in Heidelberg aufnahm, 
hörte er vor allem Vorlesungen des Gräzisten Hermann Köchly (1815–
1876), der, selbst ein begeisterter und begeisternder Lehrer und Verehrer 
des griechischen Altertums,4 dem Erbprinzen eine “tiefe Liebe zum Volk 
der Griechen, ihrer Sprache und alten Kultur” einpfl anzte, ihn “wahrhaft” 
zu einem “Phil hellenen” machte.5 Doch besuchte er “nicht nur Köchlys 

3 Vgl. Brockhaus’ Konversations-Lexikon14 (= Neue revidierte Jubiläums-Ausgabe) 
XVII (Leipzig 1904) 145; und: Der Große Brockhaus15 II (Leipzig 21929) 593.

4 E. Böckel, Hermann Köchly: Ein Bild seines Lebens und seiner Persönlichkeit 
(Heidelberg 1904) 378: “Daß sein [Köchlys] Feuer nicht nur leuchtete, sondern auch 
erwärmte, dürfen all seine Schüler ihm aus vollem Herzen bezeugen”. Das Werk ist 
“Seiner Hoheit dem Erbprinzen Bernhard von Sachsen-Meiningen ehrfurchtsvoll ge-
widmet”.

5 Ernst Meyer im Nachwort (410) der Briefe Schliemann: E. Meyer (hg.), H. Schlie-
mann, Briefwechsel I–II (Berlin 1953–1958). (Der 2. Band [aus dem alle Zitate stam-
men] enthält neun Briefe von Schliemann an den Erbprinzen, von denen der letzte in 
griechischer Sprache verfaßt ist [Nr. 21, 57, 91, 97, 118, 121, 125, 179 und 340], und 
zwei Briefe des Erbprinzen [Nr. 142, 151]. In Nr. 47 wird ein Brief des Erbprinzen er-
wähnt). Schliemann bewunderte in einem Brief an den Erbprinzen (11. Dezember 1880) 



Wilt Aden Schröder548

Vorlesungen, sondern freute sich auch, privatim durch ihn in das Verständnis 
griechischer und römischer Literaturwerke eingeführt zu werden”.6 So 
entwickelte sich eine innige Freundschaft, die bis an das Lebensende 
Köchlys andauerte. Schon im Frühjahr 1870 planten beide eine Reise nach 
Griechenland, deren Zustandekommen aber durch den Kriegsausbruch am 
16. Juli 1870 vereitelt wurde.7 Der Erbprinz zog in den Krieg und nahm den 
Aischylos mit ins Feld, wie sich aus dem Briefwechsel Köchlys mit dem 
Erbprinzen ergibt;8 nach dem Sieg wohnte er der Kaiserproklamation am 
18. Januar 1871 in Versailles bei.9

Kurz danach, um Mitte August 1871, bereiste der Erbprinz gemeinsam 
mit Köchly, der auf Grund seiner Beschäftigung mit Caesar und den antiken 
Kriegsschriftstellern großes Interesse an strategischen und taktischen 
Fragen der Kriegführung hatte, die Schlachtfelder des letzten Krieges und 
ließ sich die militärischen Operationen erklären,10 nachdem man zuvor den 
Sieg im Hause Köchlys mit einer Aufführung der Aischyleischen Perser 
gefeiert hatte, wobei die Chöre unter Musikbegleitung gesungen wurden 
und der Erbprinz die Rolle des Boten übernommen hatte.11

Auch als der Erbprinz seine Studien im Wintersemester 1871/1872 
in Leipzig fortsetzte, blieb man in freundschaftlicher Verbindung, briefl ich 
und durch gegenseitige Besuche. Korrespondiert wurde vornehmlich über 
Köchlys Prosaübersetzung der Perser des Aischylos und ihrer öffentlichen 
Aufführung mit Gesang und Deklamation in Heidelberg am 9. März 1876, 
welcher der Erbprinz beiwohnte.12 

Zur Aufführung erschien die Übersetzung der Perser im Druck: “Ver-
deutscht und ergänzt von Hermann Köchly. Die Gesangspartien in ihren 
Original-Rhythmen componiert von ***” (Heidelberg 1876). Der Erb prinz 
hat sich in den folgenden Jahren weiterhin mit den Persern beschäftigt: Text 
zu den Gesangpartien der Tragödie des Aeschylos: “Die Perser” nach der 

“Euer Königlichen Hoheit Enthusiasmus für das ruhmreiche griechische Alterthum” 
(Ibid., 117 Nr. 91) und urteilt damit, vielleicht unbewußt, zu einseitig, insofern als er 
das Interesse des Erbprinzen am modernen Griechenland außer acht läßt. Allgemeiner 
und richtiger U. von Wilamowitz-Moellendorff, Erinnerungen (Leipzig 21929) 154: in 
dem Erbprinzen hatte “Köchly eine nie erloschene Liebe zu Griechenland entzündet”.

6 Böckel (o. Anm. 4) 318.
7 Böckel (o. Anm. 4) 328 f.
8 Ibid. 333 f. (Brief Köchlys an den Erbprinzen vom August oder September 1870); 

335 ff. und 344 ff. weitere Auszüge aus Briefen Köchlys.
9 Ibid. 346.
10 Ibid. 351.
11 Ibid. 350 f.
12 Dazu Böckel (o. Anm. 4) 387 f. Vgl. 381; 382 (Treffen mit dem Prinzen in Thü-

ringen); 384 f. (Besuch des Erbprinzen im neuen Hause Köchlys im August 1874); 
385 f. (Korrespondenz über “die gewaltige Persertragödie”).



549Bernhard von Sachsen-Meiningen an Wilamowitz  

Verdeutschung von H. Köchly. Die Gesangpartien sind in ihren Original-
Rhythmen compo nirt [von Bernhard, Erbprinz von Sachsen-Meiningen] 
(Heidelberg 1882; 16 S.). Etwas später erschien ein Werk, das eindeutig 
bezeugt, daß der Erbprinz der Komponist war: Richard Rackwitz, Verbin-
dender Text zu den von S. Hoheit dem Erbprinzen Bernhard von Sachsen-
Meiningen komponierten Chorgesängen aus den “Persern” des Aeschylus 
1885 (vorhanden in der Bibliothek der Franckeschen Stiftungen zu Halle). – 
Dazu paßt gut, daß auch Böckel von der “gemeinsamen Arbeit” spricht:13 
“Der Erbprinz war zur ersten Aufführung [der Perser] nach Heidelberg ge-
kommen [am 9. März 1876] und erlebte die große Freude, seine und des 
verehrten Lehrers gemeinsame Arbeit so schön gelingen zu sehen”.

Im Winter 1872/1873 unternahm der Erbprinz eine Orientreise, 
worüber er Köchly ausführlich berichtete,14 im Anschluß daran besuchte 
er im Frühjahr Griechenland. Während dieser Reise (am 4. Mai 1873) 
inspizierte er zum ersten Mal die Befestigungsanlagen von Eleutherai und 
Aigosthena in der Megaris (dazu Nr. 1 und 3). Speziell die Bereisung der 
Peloponnes machte Wilamowitz im Gefolge des Erbprinzen mit.15 Als er 
die Reisegruppe in Olympia führte, unterlief ihm das Mißgeschick, daß er 
eine Stelle des Pausanias falsch verstanden hatte und sich als Reiseleiter der 
Gruppe gründlich blamierte: Daher resultierte seine spätere Abneigung und 
Abquali fi zierung des Pausanias (dazu unten zu Brief Nr. 2). 

Am 5. Januar 1875 war der Erbprinz, der in Potsdam seinem Dienst 
oblag, so weit als Archäologe und Kenner Griechenlands ausgewiesen, 
daß er als ordentliches Mitglied in die unter der Leitung von Ernst Curtius 
stehende Berliner Archäologische Gesellschaft aufgenommen wurde, und 
zwar zusammen mit dem griechischen Gesandten in Berlin, Alexandros 
Rizos Rangabé (1810–1892), dem russischen Staatsrat Victor Hehn (1813–
1890), Georg Treu (s. u. Anm. 60) und dem deutschen Gesandten in Athen, 
Josef Maria von Radowitz (1839–1912).16 Schon diese Namen zeigen, in 
welch hochrangigen Gelehrten- und Diplomatenkreisen der Erbprinz ver-
kehrte. Wilamowitz charakterisiert die Gesellschaft dieser Zeit wie folgt:17

Die archäologische Gesellschaft war immer erfreulich durch das Zusam-
mentreffen mit Menschen, die man sonst nicht sah. Der Erbprinz von 
Meiningen, damals bei den Gardefüsilieren, fehlte selten. Mir war Victor 
Hehn besonders merkwürdig, denn sein berühmtes Buch “Kulturpfl anzen 
und Haustiere” hatte mich entzückt; sein “Italien”, das jeder lesen soll, der 
das Land besuchen will, war noch nicht erschienen. Er kam nach dem 

13 Böckel (o. Anm. 4) 387 f.
14 Ibid. 380 f.
15 Vgl. Wilamowitz (o. Anm. 5) 154 ff.
16 Die Angabe nach: Archäologische Zeitung 33 (N. F. 8) (1876) 57.
17 Wilamowitz (o. Anm. 5) 173.



Wilt Aden Schröder550

gemeinsamen Essen noch in den Schwarzen Bären mit. Nur zögernd zog 
ich die Zigarrentasche heraus, als ich gerade neben ihm saß, denn er hatte 
das Rauchen in seinem Buche als barbarisch hart verurteilt. Da lachte er 
vergnügt, steckte sich eine schwere Havanna an und sagte: “Warum nicht? 
Wir sind doch Barbaren?” Selbst warf er nicht oft eine Bemerkung in die 
Unterhaltung, aber sein Mienenspiel zu beobachten reichte hin, eine 
scharfe Kritik herauszuerkennen.

Vom September bis November 1876 begab sich der Erbprinz zusammen 
mit seinem Lehrer Köchly auf die schon lange in Aussicht genommene 
Italien- und Griechenlandreise. Über sie sind wir durch Böckels Köch-
ly biographie18 und die dort abgedruckten Briefe Köchlys und die Rei-
seberichte des Erbprinzen19 gut unterrichtet. Der Besuch der Festungen 
von Eleutherai und Aigosthena am 25. bis 27. Oktober war schon von der 
schweren Erkrankung Köchlys überschattet, der er auf der Rückreise am 
3. Dezember 1876 in Triest erliegen sollte; zunächst ist er zwar, wie der 
Prinz berichtet, noch “von der größten Heiterkeit und Frische […]. Die 
Befestigungen von Eleutherai interessieren ihn aufs höchste; sein Tagebuch 
ist voll von Notizen darüber”. Aber an dem Abstecher nach Aigosthena 
konnte er nicht mehr teilnehmen.20 Spätestens auf dieser Reise ist der Prinz 
mit Heinrich Schliemann persönlich bekannt geworden, mit dem er bis 
an dessen Lebensende in freundschaftlicher Verbindung stand. In seinem 
Reisebericht schreibt er:21

Bei unserem Besuche […] in Mykene [Anfang Oktober 1876] hatten wir 
das Glück, die ersten zu sein, welche unter dem am Tage vorher durch 
Schliemann ausgegrabenen Löwentore auf dem uralten Pfl aster hindur ch-
schritten, auf einem Pfl aster, das wohl schon der Fuß des Agamemnon 
betreten hatte.

Der erste Brief Schliemanns an den Erbprinzen, vier Monate vor der 
Begegnung in Mykene geschrieben, stammt schon vom 9. Juli 1876,22 ist 
aber noch von großer Zurückhaltung geprägt. Schliemann beklagt sich über 
unüber windliche Schwierigkeiten, die seinen weiteren Ausgrabungen in 
Troia entgegenstehen und schließt mit den Worten:

Einstweilen werde ich nun hier in Mykene oder Orchomenos Ausgrabun-
gen machen und will mit Vergnügen Ew. Königl. Hoheit darüber berichten, 
falls es Sie interessieren sollte.

18 Böckel (o. Anm. 4) 398 ff.
19 Ibid. 407–410; 412–414.
20 Ibid. 413 f.
21 Ibid. 410.
22 Briefe Schliemann (o. Anm. 5) 50 (Nr. 21).



551Bernhard von Sachsen-Meiningen an Wilamowitz  

Alle anderen Briefe von und an Schliemann sowie die Erwähnungen 
des Prinzen im Briefwechsel Schliemann-Virchow fallen erst in die Zeit 
ab Mitte 1879. Am 6. Juli jenes Jahres schreibt Schliemann an Virchow 
(Nr. 35), daß er mit dem Erbprinzen “sehr befreundet” sei. Bereits am 28. 
Mai 1879 zitiert er gegenüber einem Dritten (Wilhelm Rust) aus einem 
Brief des Prinzen an ihn,23 der nach dem jetzigen Stand der erste nach-
weisbare Brief des Erbprinzen an Schliemann zu sein scheint. Drei 
Probleme oder richtiger Anliegen und Bitten Schliemanns sind es, die den 
Schwerpunkt ihres Briefwechsels und der Erwähnungen des Prinzen in den 
Virchowbriefen bilden:

1. Die Besorgung von Ausgrabungsgenehmigungen (Fermanen), insbe-
sondere in der Troas und an den Dardanellen.

2. Die Überführung von Schliemanns “Trojanischen Altertümern” nach 
Berlin.

3. Und (in der Regel im Zusammenhang mit 1. und 2. stehend) die 
Besorgung von Orden und Auszeichnungen durch Vermittlung des “Kai-
ser lichen Schwiegervaters” für Personen, die sich um Schliemanns Ausgra-
bungen oder den Transport seiner trojanischen Altertümer verdient gemacht 
haben und die er sich weiter verpfl ichten will.

Eine weitere längere Reise nach Griechenland unternahm der Erbprinz 
im Frühjahr 1884 “zum Zweck des Studiums der neugriechischen Literatur 
und Sprache”,24 während deren er vom 16. April bis 6. Mai bei Schliemann 
in Athen logierte. Kurz zuvor, Anfang April, hatte er dessen Ausgrabungen 
in Tiryns und der Aufdeckung eines “vorhistorischen Palastes” beigewohnt, 
“einer Entdeckung, von welcher ich glücklicher Augenzeuge sein konnte”, 
so der Erbprinz am 30. Dezember 1884 an Schliemann.25 Die Kenntnisse 
der neugriechischen Sprache waren jetzt so gefestigt, daß der Prinz eine 
Übersetzung von Schillers Fiesko publizieren konnte: `H sunwmos…a 
toà Fišskou ™n GenoÚV. Dhmokratik¾ tragwd…a ØpÕ Freder…kou 
Scil lšrou. Metafrasqe‹sa ™k tÁj GermanikÁj e„j t¾n `Ellhnik¾n 
glîssan ØpÕ Bern£rdou, pr…gkhpoj diadÒcou tÁj Saxwn…aj-M£�-
niggen. 'En Berwl…nJ tÚpoij 'Adelfîn Unger (Th. Grimm) 1888. Pw-
le‹tai ™n tù ™n 'Aq»naij bibliopwle…J Karèlou Mpšk [Karl Beck]. 
1888.26 Auch den “Don Carlos” und Lessings “Nathan der Weise” hat er 

23 Briefe Schliemann (o. Anm. 5) 76 (Nr. 47).
24 Brockhaus’ Konversations-Lex. (o. Anm. 3). Briefe Schliemann (o. Anm. 5) 

173 f. (Nr. 151) und J. Herrmann, E. Maaß, Chr. Andree, L. Hallof (bearb., hg.), 
Die Korrespondenz zwischen Heinrich Schliemann und Rudolf Virchow. 1876–1890 
(Berlin 1990) Nr. 396, 400.

25 Briefe Schliemann (o. Anm. 5) 199 (Nr. 179) und Schliemann – Virchow 
(o. Anm. 24) Nr. 398, in dem Schliemann Virchow am 12. April 1884 darüber informiert.

26 Bezeugt ist diese Übersetzung durch den National Union Catalog 49, 638 Sp. 2 
(ich habe sie nicht einsehen können).



Wilt Aden Schröder552

ins Neugriechische übersetzt, wie Wickert weiß,27 von dem der Erbprinz 
als “großer Griechenlandverehrer und mit dessen Sprache, Geschichte und 
Literatur völlig vertraut” charakterisiert wird.

Als am 27. Oktober 1889 die Hochzeit der Prinzessin Sophie von 
Preußen (1870–1932) mit dem griechischen Kronprinzen Konstantin in 
Athen gefeiert wurde, war der Erbprinz mit seiner Frau, einer Schwester 
der Prinzessin Sophie und Wilhelms II., ebenfalls zugegen.28

Um die Jahrhundertwende war das Ansehen des Erbprinzen im Bereich 
der Alter tumswissenschaften und ihrer Förderer so groß, daß Adolf von 
Harnack aus Anlaß des 200-jährigen Jubiläums der Preußischen Akademie 
der Wissenschaften den Antrag stellte, ihn “als Patron griechischer Studien” 
als Ehrenmitglied aufzunehmen, womit er aber scheiter te – vermutlich war 
der Erbprinz den etablierten Gelehrten zu wenig gelehrt29 (er hatte ja kaum 
Publikationen vorzuweisen). – Dagegen wurde der Erbprinz – ebenso wie 
seine Schwieger mutter, die Kaiserin Friedrich – zum Ehrenmitglied des 
Deutschen Archäo logischen Instituts gewählt.30

Zu den Briefen im allgemeinen und zu einzelnen Briefen:
Sieht man von dem eher unbedeutenden Brief Nr. 5 aus dem Jahre 

1887 ab, stammen die Briefe aus einer Zeit (1877–1879), zu der Wilamowitz 
sein erstes Ordinariat in Greifswald innehatte (seit dem Sommersemester 
1876) und sich nur noch selten in Berlin blicken ließ (vgl. Nr. 3 und 4). 
Danach scheint der Kontakt, zumindest der briefl iche, aufgehört zu haben, 
nur 1887 sendet der Erbprinz Wilamowitz zusammen mit einem kurzen 
Begleit schreiben ein nach seinem Urteil wohl mißratenes Buch über die 
alt- und neugriechische Sprache zur Durchsicht. Nr. 4 zeigt aber, daß man 
auch mit persönlichen Zusammenkünften rechnen muß. Ich will aber nicht 
ausschließen, daß das beiderseitige Verhältnis unter den späteren freund-
schaftlichen Beziehungen des Erbprinzen zu Schliemann, den Wilamowitz 
für einen Scharlatan hielt, gelitten hat; doch ist in seinen Erinnerungen 
davon nichts zu spüren (vgl. 154, 158, 159 und 173).

Der ungezwungene, ja geradezu spaßige und ironische, gelegentlich 
auch selbstiro nische Ton, der von großer Vertrautheit und Gleichrangigkeit 
der Korrespondenten zeugt, ist überall mit Händen zu greifen, meist in 

27 L. Wickert, Beiträge zur Geschichte des Deutschen Archäologischen Instituts 
von 1879 bis 1929 (Mainz 1979) 194. 

28 HRH Prince Nicholas of Greece, My Fifty Years (London 1926) 94. Zur Hoch-
zeit vgl. die Briefe der Kaiserin Friedrich (o. Anm. 2) 415–417 und 445 f. Genealogi-
sches Handbuch des Adels I (o. Anm. 1) 25. 

29 Kurz zu diesem Vorgang s.: W. Hartkopf, Die Berliner Akademie der Wissen-
schaften: Ihre Mitglieder und ihre Preisträger 1700–1990 (Berlin 1992) XII.

30 Wickert (o. Anm. 27) 147.



553Bernhard von Sachsen-Meiningen an Wilamowitz  

Einzelheiten, wie sogleich in Nr. 1 (“der Sie bekanntlich Alles wissen!”) 
oder Nr. 3 (“Wollen Sie …”) und ähnlich Nr. 4. Vor allem aber ist der zweite 
Brief durchgehend in witzig-scherzhaftem und (selbst)ironischem Ton 
gehalten, wozu auch einige Kreationen wie die Sprachmischung in “mou-
tarde après dinner” und die Verballhornung des von Wilamowitz verach-
teten Pausanias zu “Paffsanias” gemäß der neugriechischen Aussprache zu 
zählen sind. Daß auch die Form “Willamovitz” bzw. “Willamowitz” in der 
Anrede (Nr. 4 und 5) darunter fällt, ist unwahrscheinlich; da liegt wohl eher 
ein unabsichtliches Versehen vor.

Um die Einzelerklärungen zu den Briefen nicht allzu sehr ausufern zu 
lassen, gebe ich vorweg einige Erläuterungen. Nr. 1 und 3 werden die von 
Ernst Ziller (1837–1923) gefertigten Zeichnungen der Festungsanlagen von 
Eleutherai (heute Gyphtokastro) und Aigosthena (heute oberhalb von Porto 
Germano) in der Megaris erwähnt, die der Erbprinz mit einer Beschreibung 
herauszugeben gedenkt. Der Erbprinz hatte diese Kastelle zum ersten 
Mal am 4. Mai 1873 besucht, als sich unter anderen auch Wilamowitz 
in seinem Gefolge befand,31 und ein weiteres Mal zusammen mit dem 
in Athen tätigen Architekten Ernst Ziller vom 25. bis 27. Oktober 1876 
genauer inspiziert (damals begleitete ihn Hermann Köchly, der allerdings 
schon gesundheitlich stark angegriffen war). Darüber hat er in der Sitzung 
der Berliner Archäologischen Gesellschaft vom 2. Januar 1877 berichtet, 
worüber in der von Ernst Curtius herausgegebenen Archäologische[n] 
Zeitung 35, 1877 (1878), 25 zu lesen ist:

Den ersten Vortrag hatte S(eine) H(oheit) Erbprinz von Sachsen-Meiningen 
übernommen, welcher die im vorigen Herbste von ihm unter Assistenz des 
Architekten Ziller aus Athen bewirkte topographische und architektoni-
sche Aufnahme der beiden befestigten Plätze Eleutherai und Aigosthena 
erläuterte.32

1879 hat der Erbprinz Zeichnungen und Erläuterungen in einem nur 
mit “B.” unterzeichnetem Beitrag publiziert33 und diesen nicht nur Wila-

31 Wilamowitz (o. Anm. 5) 158.
32 Aus der folgenden Notiz ergibt sich, daß der Erbprinz die beiden Kastelle zuerst 

am 4. Mai 1873 besucht hatte. Das genaue Datum des zweiten Besuchs nach F. Ficker, 
“Ernst Ziller: Ein sächsischer Architekt und Bauforscher in Griechenland”, in: G. Mor-
zinek, B. und P. Mazurek (hgg.), Die Familie Ziller (Lindenberg im Allgäu 2003) 16. 
Vgl. dazu den Anhang.

33 “Eleutherae und Aigosthena”, Zeitschrift für Bauwesen 29 (1979) 285–288, Ta-
fel 44–45 in dem dazugehörigen Atlas. Der Aufsatz und die Zeichnungen Zillers sind in 
der Literatur völlig unberücksichtigt geblieben. Zillers Zeichnung des Südostturms von 
Eleutherai jetzt bei Ficker (o. Anm. 32) 17. Ernst Ziller (1837–1923) wird bisweilen 
mit seinem Verwandten Ernst Paul Ziller (1847–1915) verwechselt, z. B. Briefe Schlie-
mann – Virchow ([o. Anm. 24] 604).



Wilt Aden Schröder554

mowitz (Nr. 3), sondern auch Schliemann, mit dem er in freundschaftli-
chem Verkehr stand, zugeschickt, wie sich aus einem Brief desselben an 
Virchow vom 1. August 1879 ergibt:34

Der Erbprinz von Meiningen in Potsdam schickt mir sein Pamphlet35 mit 
Plänen von Aigosthena und Eleuthera, in dem er uns auf ’s herzlichste zu 
sich einladet. Ich habe ihn daher gebeten, seinen kaiserlichen Schwieger-
vater um den Orden für [Frank] Calvert zu bitten.

Der Aufsatz war schwer zu verifi zieren, da er in der unmittelbar 
nachfolgenden und auch späteren Literatur sonderbarerweise nie genannt 
wird. Schon in dem 1895 erschienenen Beitrag von E. F. Benson,36 den 
Ober (s. sogleich) 168 Anm. 101 als “still the basic work” be zeichnet, sind 
der Erbprinz und Ziller übergangen oder übersehen worden.

Ich nenne hier einige weitere Arbeiten, denen allen die Unkenntnis 
dieses Beitrags gemeinsam ist (vgl. auch Anm. 52): Josiah Ober,37 M. Sa-
kellariou und N. Pharaklas,38 Robert L. Scranton,39 Ernst Meyer,40 Ernst 
Kirsten.41

Hinweisen will ich noch auf einen kleinen Widerspruch: Während 
der Erbprinz in Nr. 1 (Mai 1877) schreibt, er sei gebeten worden, die 
Zeichnungen von Ziller herauszugeben (wahrscheinlich im Anschluß an 
seinen Vortrag in der Archäologischen Gesellschaft im Januar 1877), meint 
er Nr. 3 (4. Juni 1879), daß er diese Idee schon vor sechs Jahren, d. h. 1873 
bei seinem ersten Besuch, gefaßt habe. Der Widerspruch ist vielleicht 
dahingehend aufzulösen, daß er tatsächlich bereits 1873, als Ziller nicht 
zugegen war, daran gedacht, “die Befestigungen […] vor dem gänzlichen 
Vergessen” zu bewahren. 

34 Briefe Schliemann – Virchow ([o. Anm. 24] 131).
35 Hier in dem für Heutige sehr altertümlichen Sinn von “Brochure”, “kleine 

Schrift” ver wendet. F. Kluge, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache (Ber-
lin 211975) 529. Ebenfalls altertümlich ist die Form “einladet”, die auch von Wilamo-
witz noch in einem Brief vom 16. Juni 1930 an Murray verwendet wird (A. Bierl [hg.], 
The Prussian and the Poet: the Letters of U. Wilamowitz-Moellendorff to G. Murray 
[Hildesheim 1991] 127).

36 E. F. Benson, “Aegosthena”, JHS 15 (1895) 314–324 (und Tafel 9–10).
37 J. Ober, Fortress Attica: Defense of the Athenian Land Frontier 404–322 B. C., 

Mnemosyne Suppl. 84 (Leiden, etc. 1985) 168–169 (Aig.); 160–163 (Eleuth.).
38 M. Sakellariou, N. Pharaklas, “Megaris, Aigosthena, Ereneia”, Ancient Greek 

Cities 14 (1972) Abb. 34–35.
39 R. L. Scranton, Greek Walls (Cambridge, Mass. 1941) 81, 167, 176 (Aig.).
40 E. Meyer, “Megara”, RE 15 (1931) 164; 167 zu Aig.
41 E. Kirsten, “ Plataiai”, RE 22 (1950) 2260; 17 ff. zu Eleuth. und Aig.



555Bernhard von Sachsen-Meiningen an Wilamowitz  

Zu Nr. 2 vom 12. November 1878 
(Wilamowitz und Pausanias)

Der Brief erlaubt folgende Rekonstruktion des Sachverhalts, wobei als 
bekannt voraus zusetzen ist, daß Wilamowitz 1877 die Glaubwürdigkeit des 
Pausanias stark in Zweifel gezogen hatte (dazu sogleich): Auf einer Sitzung 
der Archäologischen Gesellschaft, wahrscheinlich am 5. November, an der 
unter anderen Mommsen und der Erbprinz teilnahmen, wurde entweder 
ein Vortrag über Pausanias gehalten oder – wahrscheinlicher – in einer 
an einen Vortrag sich anschließenden Diskussion das Pausanias-Problem 
berührt.42 Dabei wurde allgemein bedauert, daß Wilamowitz nicht zu-
gegen war, und zwar, wie der Erbprinz in seiner subjektiven Sicht und 
Formulierung hinzufügt, “um diesem braven Spießgesellen beizustehen”. 
Soweit das Geschehen während der Sitzung. Nach der Sitzung saßen 
der Erbprinz und Mommsen nebeneinander und kamen auf Grund der 
Thematik wie selbstverständlich auf Wilamowitz zu sprechen: “Die Rede 
kam auf Sie ganz natürlich a conto Ihres theueren Freundes – Paffsanias” 
(in welchem Zusammenhang die Mitteilung seiner Verheiratung erfolgte). 
An Wilamowitz gerichtet, fährt der Erbprinz dann fort, dieser werde jetzt, 
nach der Verheiratung, wohl seinen Plan aufgeben, nochmals die Pelopon-
nes zu bereisen, “um diesem schönen Saale an den Kragen gehen zu können 
und ihn [sic] ganz abzuschlachten”; weiter hofft der Erbprinz, Wilamowitz 
werde nunmehr milder gestimmt sein und von einem “literarischen Mord” 
Abstand nehmen. Der Zusammenhang zeigt, daß (1) Sitzungsteilnehmer 
Pausanias gegen Wilamowitzens Angriffe in Schutz genommen haben 
und daß (2) der “theuere Freund” ebenso ironisch verstanden werden muß 
wie das folgende “beistehen”. Den Satz “Allgemein wurde bedauert…” 
verstehe ich so, daß die (oder: einige) Teilnehmer deshalb Wilamo witzens 
Abwesenheit bedauerten, da dieser nun seine Argumente gegen die 
Unglaubwür digkeit des Pausanias nicht vortragen konnte, die sie glaubten 
leicht widerlegen zu können.43 Ein Problem stellt das Pronomen “ihn” 
(ganz abzuschlachten) dar. Streng grammatisch bezieht es sich auf “den 
Saal”, der Sinn wäre dann: Die Fürsprecher des Pausanias zu widerlegen. 
Wahrscheinlicher aber ist (mit Rücksicht auf den folgenden “literarischen 
Mord”), daß dem Erbprinzen als Objekt Pausanias vorgeschwebte und der 
Sinn ist: die völlige Unzuverläs sigkeit und Scharlatanerie des Pausanias zu 

42 Die in der Archäologische[n] Zeitung veröffentlichten Berichte über die Sitzung 
der Archäologischen Gesellschaft vom 5. November 1878 und frühere Sitzungen lassen 
nicht erkennen, daß über Pausanias gesprochen wurde. Vgl. Bd. 36, 1878 (1879) 166 
(und 29, 76, 133). 

43 Denn daß die Fürsprecher des Pausanias unter den Sitzungsteilnehmern die 
Mehrheit bildeten, zeigt der folgende Satz “um diesem schönen Saale an den Kragen 
gehen zu können” mit aller Deutlichkeit.



Wilt Aden Schröder556

erweisen; denn der “brave Spießgeselle” ist ein tüchtiger Mittäter (nämlich 
zusammen mit dem von ihm ausgeschriebenen Quellenautor).

Die Situation, die hätte eintreten können, wenn Wilamowitz zugegen 
gewesen wäre, entbehrt nicht einer gewissen Brisanz oder gar Explosivität. 
Denn es hätte leicht zu einer heftigen Ausein andersetzung zwischen dem 
jugendlichen Heißsporn und dem Vorsitzenden der Archäologischen 
Gesellschaft, dem ehrwürdigen senex Ernst Curtius (1814–1896), kommen 
können, dessen Anwe senheit als wahrscheinlich vorausgesetzt werden kann. 
Curtius leugnete zwar in seinem Pelopon nesos (2 Bde. Gotha 1851/52) 
keineswegs einige Versehen des Pausanias (1, 211 Anm. 10; 2, 93 Anm. 1), 
hatte aber insgesamt eine völlig entgegen gesetzte Meinung von dessen 
Arbeitsweise, ohne den er sein Peloponnes-Werk nicht hätte verfassen 
können. Vgl. 1, 81 f. und vor allem 1, 123 f.:

Aeltere Rei sewerke erwähnt und benutzt er [Pausanias] gar nicht; er zieht 
es vor, seine Orts- und Monu mentenkenntniss unmittelbar aus der An-
schauung und der mündlichen Ueberlieferung zu schöpfen. Seine Ge-
währs männer sind die Exegeten von Argos, Sikyon, […] Olympia, wo die 
ver schiedenen Gattungen der Kunstdenkmäler ihre besonderen Exegeten 
hatten. […] Pausanias ist nicht Geograph. […] Pausanias ist auch kein 
Historiker. […] Aber als Topograph ist er treu und zuverlässig, sein 
Zeugniss ist unverdächtig. […] Durch ihn allein ist eine wissenschaftliche 
Chorographie des Peloponnes möglich.

Durch Wilamowitzens Abwesenheit ist den Anwesenden das Schau spiel 
einer offenen Ausein andersetzung erspart geblieben; aber schon damals 
dürfte der Grund der zwischen den beiden herrschenden Abneigung gelegt 
worden sein, die später durch Wilamowitzens Kritik am klas sizistischen 
Charakter von Curtius’ Griechischer Geschichte noch verstärkt wurde.

Da Wilamowitzens Verhältnis zu Pausanias in den letzten Jahren erschöp-
fend behandelt worden ist, gebe ich hier nur die wichtigsten Fakten nebst 
einigen Literaturangaben. Wilamowitz hatte im Gefolge des Erbprinzen die 
Peloponnesreise mitgemacht und die Gruppe am 18. April 1873 in Olympia 
geführt, und zwar an Hand des Pausanias, worüber er selbst berichtet:

Weiter ging es fl ußaufwärts. Es hatte sich schon so gefügt, daß die 
geographischen und topographischen Fragen mir vorgelegt wurden; ich 
hatte den Pausanis mit, auch in Athen mich etwas vorbereitet. […]. Aber 
hier am Alpheios wollte nichts stimmen, konnte es auch nicht, denn 
Pausanias beschreibt den Weg in umgekehrter Richtung. Das war zwar 
schon früher bemerkt, aber davon wußte ich nichts, und meine geringe 
Schätzung des auch jetzt noch von den meisten Archäologen kanonisierten 
Sophisten stammt von dieser Erfahrung.44

44 Wilamowitz (o. Anm. 5) 156.



557Bernhard von Sachsen-Meiningen an Wilamowitz  

Diese Erfahrung führte dazu, daß er bald darauf in dem berühmten 
Aufsatz “Die Thukydideslegende”45 nachzuweisen suchte, daß Pausanias 
ein gedankenloser Abschreiber und Konfusionist sei und aus zweiter Hand 
zitiere. Dieses Urteil hat er später mehr oder weniger abgewandelt öfter 
wiederholt, gegen Ende seines Lebens gelangte er aber zu einer etwas 
günstigeren Einschätzung des Pausanias.46

Besonders verdrießlich dürfte Wilamowitz gestimmt haben, daß es 
Schliemann in seinem naiven Glauben an die epische und späte Über-
lieferung gelang, auf Grund einer eigenen, von der damaligen Forschung 
abweichenden Interpretation einer Pausaniasstelle im September 1876 die 
großartigen mykenischen Königsgräber aufzufi nden, worüber er später 
(17. Dezember 1882) en passant an den Erbprinzen schrieb:47

Nur wollte ich zuerst die Königsgräber in Mykene ausgraben, deren Lage 
mir ja aus Pausanias bekannt war, denn ich hatte die betreffende Stelle 
(II, 16) anders verstanden als Curtius und Andere.48

Ob man allerdings Wilamowitzens bald darauf erfolgten Angriffe 
auf die Glaubwürdigkeit des Pausanias (in der “Thukydideslegende”) als 
Replik “auf Schliemanns Coup in Mykene” betrachten kann,49 ist mir doch 
sehr zweifelhaft.50

Die Briefe
[Nr. 1]

Berlin, / den 5ten Mai 1877 / Invalidenstr. 111
Lieber Wilamowitz!
Meinen herzlichen Dank vorerst für Ihre freundliche Gratulation zu meiner 

Verlobung.

45 U. von Wilamowitz-Moellendorff, “Die Thukydideslegende”, Hermes 12 (1877) 
344–347 (= Kl. Schr. III 19 ff.).

46 “Reiseerlebnisse des Pausanias”, Forschungen und Fortschritte 7 (1931) 51–52.
47 Briefe Schliemann (o. Anm. 5) 149.
48 Vgl. auch H. Schliemann, Mykenae (Leipzig 1878 [= Darmstadt 1964]) 65 ff.
49 Ch. Habicht, Pausanias und seine Beschreibung Griechenlands (München 

1985) 174.
50 Literatur: Habicht (o. Anm. 49) 169–180; W. J. Schneider, “Buchgelehrsamkeit 

und Feldstudien. Neues über U. von Wilamowitz-Moellendorff und sein Verhältnis zu 
Pausanias Periegeta”, in: “Origine Cujavus”. Beiträge zur Tagung anläßlich des 150. 
Geburtstages von U. von Wilamowitz-Moellendorff, Xenia Torunensia 4 (Torunii 1999) 
157–177; P. Dräger (hg. und komm.), “Otto Kern, Wilamowitz in Greifswald ”, Eikas-
mos 14 (2003) 331–392 (zu Pausanias 375–377, mit Lit.); Briefe Wilamowitz – Fränkel 
(u. Anm. 54) 28–30, 44, 65 f. (mit Anm. 65, 68, 83); Briefe Mommsen – Wilamowitz 
(u. Anm. 66) 69 Anm. 207 und 254 Anm. 762 (Mommsens Brief vom 18. Mai 1878 
verdeutlicht, daß er in der Pausaniasfrage auf Wilamowitzens Seite stand).



Wilt Aden Schröder558

Ad 2 eine Bitte um Ihren Rath – der Sie bekanntlich Alles wissen!51

Ich bin gebeten worden, die Zeichnungen von Ziller von Eleutherae und 
Aigosthena herauszugeben, kann das aber nicht ohne ein Paar Worte des beglei-
tenden Textes thun. Dazu ist aber nothwendig, daß ich die einschlägige Literatur 
wenigstens in ihren Hauptwerken einsehe.

Sie nannten mir bei Ihrer letzten Anwesenheit zur archäologischen Gesellschaft 
ein französisches Werk über Aigosthena, dessen Namen ich vergessen habe.52

Würden Sie die große Freundlichkeit haben, mir den Namen der Schriften53 
über meinen Gegenstand zu nennen oder nur wenigstens anzugeben, wo ich 
dieselben einsehen und mich über sie informieren kann?54

Mit bestem Gruße bin ich stets / Ihr
freundschaftlich ergebener / Bernhard ErbprvSMgen.
Was sagen Sie dazu, daß Lüders den künftigen König von Griechenland 

erzieht? Hof fentlich wird er ihm mehr Interesse einimpfen für die klassischen 
Stätten und Fundgruben seines Landes wie [sic] der jetzige Herrscher besitzt.55

semper Idem.56

51 Bereits sieben Jahre zuvor schreibt Diels in ähnlich ungezwungener Diktion 
an Wila mowitz (25. Mai 1870): “Doch da fällt mir ein, Du bist ja Doctorandus. Mach 
die Sache nur kurz, wissen tust Du ja zuvil [sic] dazu” (M. Braun, W. M. Calder III, 
D. Ehlers [hgg. und komm.], “Lieber Prinz”: Der Briefwechsel zwischen Hermann 
Diels und U. von Wilamowitz-Moellendorff (1869–1921) [Hildesheim 1995] 28).

52 Bei dem “französischen” Werk könnte es sich handeln um: A. Lebègue, De op-
pidis et portibus Megaridis ac Boeotiae in Corinthiaci Sinus littore sitis (Paris 1875) 
56–79. Den Hinweis auf dieses und einige andere oben genannte Werke zu Aigosthena 
(und Eleutherai) verdanke ich Roland Oetjen (Bre men). Der Erbprinz zitiert in seinem 
Beitrag außer Böckh nur L. Roß, Archäologische Aufsätze I (Leipzig 1855) 236 f.

53 Zunächst hatte der Erbprinz nur “die Schriften” geschrieben, später korrigiert zu 
“den [sic] Namen der Schriften”(rectius erat “die Namen der Schriften”).

54 Einen Tag später (am 6. Mai) schreibt Wilamowitz leicht übertreibend an Frän-
kel (W. M. Calder III, R. Kirstein [hg. mit Komm.], “Der geniale Wildling”: Ulrich 
von Wilamowitz-Moellendorff und Max Fränkel. Briefwechsel. 1874–1878. 1900–1903, 
Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. Phil.-hist. Kl. 1999, 5 
[Göttingen 1999] 56): “der kleine Meiningen hat mich mit etlichen Fragen bestürmt, 
weil er seine festungen publicieren will: bei Ihnen doch!” Mit dem letzten Zusatz meint 
Wilamowitz vermutlich “in der Archäologischen Zeitung”, deren Redakteur Fränkel ab 
Bd. 34, 1876 (1877) war.

55 Nach einem Brief von Wilamowitz an Mommsen vom 21. Mai 1875 (Nr. 17) 
gehörte der Erbprinz neben Prinz Friedrich Carl von Preußen und dem Diplomatem 
 Joseph Maria von Radowitz zu Lüders’ “hohen Gönnern”. Zu Lüders’ Erziehungs-
tätigkeit am griechischen Hof vgl. Prince Nicholas (o. Anm. 28) 17–22; 34; 46–47. 
Konstantin I. (1868–1923) regierte von 1913 bis 1917 und von 1920 bis 1922. Der 
“jetzige Herrscher” (sein Vater) war Georg I (1845–1913). Vgl. das Genealogisches 
Handbuch des Adels I (o. Anm. 1) 24 ff.

56 “Immer Derselbe” (d. h. “stets der Ihre” oder “Ihr treu ergebener” wie Nr. 2, 3) 
nach Cic. Tusc. III, 31. Vgl. Georg Büchmann: G. Haupt, W. Hofmann (hgg.), Ge-
fl ügelte Worte (Berlin 321972) 533. Dagegen war “Semper idem” (“immer dasselbe”, 



559Bernhard von Sachsen-Meiningen an Wilamowitz  

[Nr. 2]
Potsdam, / den 12. November / 1878

Mein lieber Wilamowitz!
Neulich nach der archäologischen Gesellschaft hatte ich die Ehre neben 

Ihrem Herrn Schwie gervater zu sitzen und musste von ihm zuerst erfahren, daß Sie 
sich in den Besitz eines solchen gesetzt haben. Hieraus muß man mit logischer 
Schärfe schließen, daß Sie in den Stand der heiligen Ehe getreten sind.57 

Zweck dieser Zeilen ist es nun, Ihnen zu Ihrer Verheiratung meinen aller-
herzlichsten Glückwunsch zu senden.

Möge Ihnen an der Seite der Tochter des großen Mommsen ein recht heiteres 
Geschick erblühen und Sie nicht gezwungen werden Ihren Mehlvorrath ganz in 
Gestalt von Suppe aufzuessen. Als wir uns das letzte Mal sahen, ahnte ich nicht, 
daß ich Sie das nächste Mal als Ehemann begrüßen müsste. Nur meiner gänzlichen 
Unwissenheit dieses wichtigen Ereignisses ist es zuzuschreiben, daß ich gar keine 
Notiz davon genommen, sondern mit meinem Glück wunsche nur so nachhinke – 
moutarde après dinner.58 Sie werden mir aber wohl ohne große Versicherung 
glauben, daß er ehrlich und aufrichtig gemeint ist.

Die Rede kam auf Sie ganz natürlich a conto Ihres theueren Freundes – 
Paffsanias. Allgemein wurde bedauert, daß Sie nicht zugegen waren, um diesem 
braven Spießgesellen beizustehen.59

Ihren Vorsatz, extra den Peloponnes nochmals zu bereisen, um diesem 
schönen Saale an den Kragen gehen zu können u(nd) ihn ganz abzuschlachten, 
werden Sie wohl jetzt nicht mehr ausführen. Es wird Ihnen nicht erlaubt werden. 

ironisch die Eintönigkeit des militärischen Dienstes oder die Konstanz des menschli-
chen Wesens mit all seinen Vorzügen und Schwächen bezeichnend) der Wahlspruch der 
Wilamowitz-Moellendorffs: Genealogisches Handbuch des Adels CXXXVII (= Adels-
lexikon XVI) (Limburg 2005) 198; Bd. VI (= Gräfl iche Häuser I) (Glücksburg 1953) 
496. Ver mutlich spielt der Erbprinz darauf an.

57 Wilamowitz hatte am 20. September 1876 in Berlin Marie Mommsen (geboren 
in Breslau am 28. Juni 1855, gestorben in Berlin am 15. September 1936) geheiratet. 
Vgl. z. B. Genealogisches Handbuch des Adels XVI (1957) 525; LXXIX (1982) 475. 
Wie gegenüber dem Erbprinzen hatte Wilamowitz seine Heirat auch gegenüber Max 
Fränkel geheimgehalten. Vgl. Briefe Wilamowitz – Fränkel (o. Anm. 54) 13, 78 (Nr. 39). 
Dazu auch E. Mensching, Nugae zur Philologie-Geschichte XII (Berlin 2002) 21–23.

58 Das seit dem 16. Jahrhundert nachgewiesene Sprichwort lautet “C’est de la 
moutarde après dîner” und bedeutet, daß sich eine Sache erst dann einstellt, wenn 
sie überfl üssig oder nutzlos ist, obwohl man sie zu einem früheren Zeitpunkt hät-
te gebrauchen können. Im Deutschen etwa “Senf als Dessert”. Die Sprachmischung 
unterstreicht noch ebenso wie die Form “Paffsanias” den scherzhaften Ton, und dies 
noch um so mehr, als der Erbprinz auf Grund seiner Unkenntnis gar nicht früher hätte 
gratulieren können.

59 Es war die Sitzung vom 5. November 1878. Der Bericht über diese Sitzung in 
der Archäologische Zeitung 36 (1878/1879) 166 läßt ebenso wenig wie frühere Be-
richte erkennen, daß über Pausanias referiert oder in der Diskussion gesprochen wurde 
(s. o. Anm. 42). 



Wilt Aden Schröder560

Hoffentlich sind auch mildere Gefühle, als die des literarischen Mordes, in Ihre 
Brust gezogen.

Ist man einmal verheirathet, so klebt man doch mehr oder weniger an der 
Scholle; da man nicht mehr nur für sich zu sorgen hat, so wird man schwerer zu 
mobilisieren. Als Treu neulich von seiner, schon angetretenen, Abreise nach dem 
Süden sprach, wurde mir ganz weh ums Herz.60 Das ist der Fluch der Bekanntschaft 
mit den klassischen Landen, daß einem immer wieder, gleich den Wandervögeln, 
das Heimweh nach dorthin überfällt. Doch nun habe ich bald vier Seiten voll, 
diejenige Zahl, welche Sie für einen jeden Brief als erforderlich in Anspruch 
nehmen, und nichts als Geplauder geschrieben.

Empfehlen Sie mich, Ihren alten Reisegenossen, als solchen Ihrer Frau 
Gemahlin unbekannter Weise auf das Beste und vergessen Sie nicht ganz

Ihren treu ergebenen
Bernhard ErbprvSMgen.

[Nr. 3]
Potsdam / den 4. Juni / 1879

Lieber Wilamowitz!
Für Ihren freundlichen Glückwunsch zur glücklichen Geburt meines Töchter-

chens sage ich Ihnen wenn auch etwas verspätet, doch darum nicht minder herzlich, 
meinen besten Dank.61 Es geht ja der kleinen Weltbürgerin, Gott sei Dank, so 
vortreffl ich, wie man nur wünschen kann und wird sie bald durch die Taufe auch 
ein nicht mehr unbenamstes baby sein.

Anbei schicke ich Ihnen etwas, was Sie hoffentlich in gute Rückerinnerung 
setzen wird. Mir ist es eine stolze Freude, meine Idee, welche ich vor sechs Jahren 
fasste, ver wirklicht und die Befestigungen Eleutherai’s u(nd) Aigosthena’s vor dem 
gänzlichen Vergessen gerettet zu haben. Wann endlich, per Deos immortales, wird 
man Sie wieder einmal in Berlin sehen? Wollen Sie sich für die Ewigkeit, gleich 
einem Griechen im Walde, versteckt halten, abseits von der großen Straße?

Aber ich muß schon schließen und bitte Sie nur, den gedruckten Text, der von 
mir stammt, als Fortsetzung dieser Zeilen anzusehen.62 

Immer verbleibe ich / Ihr / treu ergebener / Bernhard.

60 Der Archäologe Georg Treu (1843–1921) war seit 1882 Direktor der Antiken-
sammlung in Dresden und Professor daselbst an der Technischen Hochschule und 
Kunstakademie. Vgl. den Nachruf von F. Studniczka in Berichte über die Verhand-
lungen der Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften 73: 2, 1921 (Leipzig 1922) 
51*–62*. Danach K. Hitzl, Archäologenbildnisse (Mainz 1988) 83–84. O. Kern, Meine 
Lehrer (Hildesheim 2008) 69, 271 (mit weitere Lit.).

61 Prinzessin Feodora Victoria Auguste war am 12. Mai 1879 geboren worden, sie 
starb am 26. August 1945 auf Schloß Neuhoff bei Schmiedeberg (Schlesien), wahr-
scheinlich im Verlauf der Nachkriegswirren. Verheiratet war sie seit 1898 mit Heinrich 
XXX. Prinz Reuß jüngerer Linie (1864–1939). Vgl. Genealogisches Handbuch der 
Fürstlichen Häuser I (o. Anm. 1) 136 f. (Reuß); 146 (Sachsen-Meinin gen).

62 Bei dem “gedruckten Text” wird es sich um eine Danksagung aus Anlaß der 
Geburt seiner Tochter handeln.



561Bernhard von Sachsen-Meiningen an Wilamowitz  

[Nr. 4]
Potsdam / den 20. Sept. / 1879

Lieber Willamovitz [sic]!
Vom Manöver heim gekehrt, fand ich zu meiner großen Freude und 

Überraschung Ihren freundlichen Brief und die Übersetzung des Euripides Herakles 
vor.63 Ersteren las ich sofort, zu letzterem musste ich mir doch erst etwas Zeit 
verschaffen. Haben Sie für Ihre Güte und treues Gedächtniß den allerbesten Dank! 
Nachdem ich die Tragödie mit vielem Interesse über wunden, kann ich zur Feder 
greifen, um Ihnen meine Dankbarkeit auszusprechen.

Es ist ein wunderliches Stück Alterthum, welches Sie in unser geliebtes Deutsch 
über tragen haben, dem modernen Begriffe eines Drama recht ferne stehend, höchst 
merkwürdig durch die in ihm öfter ausgesprochenen atheistischen und grob 
materialistischen Anschau ungen. Der Wahnsinn, welcher über den Helden herein 
bricht, kommt ohne eine Spur von innerem Grunde, rein äußerlich von der Canaille 
Hera, und steht der Kindermord in keinem Zusammenhang mit dem ersten Theile. 
Man kann es mehr “dramatisierte Sage”, als: “Drama” benennen. Dabei verkenne 
ich nicht die hochpoetischen und philosophischen Stellen, welche den Dichter und 
den Übersetzer von Gottes Gnaden kennzeichnen. 

Auch gegen den Letzteren möchte ich einige Kritik nicht ganz unterdrücken, 
spare mir dieselbe aber auf eine persönliche Zusammenkunft. Jedenfalls wünsche 
ich uns Allen Glück zu einer neuen deutschen Übersetzung eines antiken Drama’s, 
welches, durchweg wahrhaft deutsch geschrieben, für jeden gut und leicht zu 
lesen ist. Donner, Streckfuß sind doch oft kaum zu verstehen, oder wirken komisch, 
statt erhaben.64 

63 Offensichtlich hat Wilamowitz seine Herakles-Übersetzung (Wilamowitz-Bib-
liography Nr. 33) dem Erbprinzen als Antidoron für dessen Beitrag über Aigosthena 
und Eleutherai (o. Anm. 33) zugeschickt. Zu beachten ist die spaßig-ironische Aus-
drucksweise “Nachdem ich die Tragödie <…> überwunden” (habe), die Charakteri-
sierung des Dramas und die angekündigte Kritik des Erbprinzen.

64 Die Übersetzung des Euripides von Johann Jakob Christian Donner (1799–
1875) erschien zuerst in drei Bänden Heidelberg 1841/1845/1852 (31876); auch Ais-
chylos (1854), Sophokles (1839; 81875) und viele andere griechische und lateinische 
Autoren hat er übertragen. Karl Streckfuß (1779–1844) dagegen hat sich durch Über-
setzungen aus dem Italienischen verdient gemacht, beson ders erfolgreich waren seine 
Übertragungen der Göttlichen Komödie Dantes (3 Bde. [Halle 1824/1826; 21834]) 
und von Torquato Tassos Befreites Jerusalem (Leipzig 1822; 21835). Vgl. zu ihm 
Hans-Otto Hügel, in: W. Killy (hg.), Literatur-Lexikon: Autoren und Werke deutscher 
Sprache XI (Gütersloh 1991) 253 f. R(einhard) M(üller), Deutsches Literatur-Lexi-
kon. Biograph.-bibliographisches Handbuch XX (Bern 32000) 614–616. Zu Donner 
vgl. M. Then, in: Killy Literaturlexikon III (Berlin 22008) 84–85. Der Zusammen-
hang zeigt, daß es dem Erbprinzen hier allgemein auf die Qualität von Verdeutschun-
gen ankommt, nicht spe ziell auf Euripides-Übertragungen.



Wilt Aden Schröder562

Zum Schlusse gratulire ich Ihnen von Herzen zur Geburt eines Töchterchen’s.65 
Möge das liebe Kleine recht gesund und frisch aufblühen und seinen Eltern nur 
Freude machen. Schreit es ordentlich?

Werden Sie denn sich nicht bald einmal wieder in hiesiger Umgebung zeigen 
und dann ein Lebenszeichen von sich geben?

Nun leben Sie recht wohl! Nochmals besten Dank für Ihre freundliche 
Zusendung von

Ihrem / freundschaftlich ergebenen / Bernhard v. S. M.

[Nr. 5]
Charlottenburg / den 3. März / 1887

Lieber Willamowitz!
Sie, als großer Kenner der alten und neuen hellenischen Sprache, kann ein 

Büchlein, welches soeben erschienen, nicht unberührt lassen, und dies um so 
weniger, als Sie ja selbst mit Lust, Liebe und Grobheit den großen Kampf gegen 
die Dummheit aufzunehmen sich nicht scheuen.66

Indem ich Ihnen dasselbe zur Durchsicht empfehle bin ich immer
Ihr freundlich ergebener / Bernhard Erbprinzv SMeiningen.

Anhang

Bericht über den Vortrag des Erbprinzen vom 2. Januar 1877 in der Berliner 
Archäologischen Gesellschaft (vgl. dazu oben S. 553 mit Anm. 32–33): 
Archäologische Zeitung 35, 1877 [1878] 25–26:

Den ersten Vortrag hatte S(eine) H(oheit) Erbprinz von Sachsen-Meinin gen über-
nommen, welcher die im vorigen Herbste von ihm unter Assistenz des Archi tekten 
Ziller aus Athen bewirkte topographische und architekto nische Aufnahme der 
beiden befestigten Plätze Eleutherae und Aigosthenae [sic] erläuterte. Die Entste-
hung der Befestigung von Eleutherae sei nicht früher als zur Zeit des Epaminondas 
anzusetzen, weil damals Athen zuerst einen bedenklichen Einbruch von Theben zu 
befürchten hatte und hierzu einer möglichst sicheren Deckung des Kithairon-Passes 
bedurfte. Als Ausgangspunkt diente ein alter aus Polygon quadern erbauter Wartt-

65 Dorothea Maria von Wilamowitz-Moellendorf wurde am 15. Juli 1879 in Greifs-
wald geboren, sie starb in Göttingen am 24. März 1972. Seit 1905 war sie mit dem 
Archäologen und Epigraphiker Friedrich Freiherr Hiller von Gaertringen (1864–1947) 
verheiratet. Genealogisches Handbuch des Adels XVI (1957) 525 und LXXIX (1982) 
475. Zu Hiller s. Kern (o. Anm. 60) passim (254: Lit.).

66 Das Buch, vielleicht eine kurze Darstellung der alt- und neugriechischen 
 Sprache, konnte ich nicht verifi zieren. Mit “Grobheit” bezieht sich der Erbprinz auf 
Wilamowitzens heftige Polemik in literarischen Auseinandersetzungen, die selbst 
Mommsen veranlaßten, Wila mowitz deutlich zu tadeln. Vgl. W. M. Calder III, R. Kir-
stein (hgg.), “Aus dem Freund ein Sohn”: Theodor Mommsen und U. von Wilamowitz-
Moel lendorff. Briefwechsel 1872–1903 (Hildesheim 2003) 67 ff. (1. Aufl . [Berlin 1935] 
41–43) und Briefe Wilamowitz – Fränkel (o. Anm. 54) 66 f.



563Bernhard von Sachsen-Meiningen an Wilamowitz  

hurm, der den Pass bis zu seinem Kamme beherrschte. In passendem, der Oert-
lichkeit sich anschliessenden und hinreichenden Raum für die Besatzung gewäh-
rendem Abstande wurde die Ringmauer mit Wehrgang, vorspringenden Thürmen 
und zwei Thoren um jene Warthe gezogen, so dass diese als letzter Stütz punkt eine 
neue Bedeutung gewann. Einen anderen Charakter zeigt Aegosthenae, eine in 
Ober- und Unterstadt ge gliederte feste Stadt. Jene, 350 Meter vom Meere auf einem 
Felsplateau gelegen, ist der ältere Theil, von vorzüglichem Mauerwerk umgeben, 
welches den natürlichen Felsenkonturen auf das engste sich anschliesst. Der 
Grundriss ist vollkommen sicher zu verfolgen, doch ragen Mauern und Thürme nur 
noch auf der Ostfront über das Niveau des Hügels. Ein besonderes Interesse erweckt 
der Südostthurm, der bei einem ersten Besuche (4. Mai 1873) tadellos bis auf den 
obersten Stein erhalten war und durch seine beiden Giebelmauern den Beweis 
liefert, dass nicht alle hellenischen Festungsthürme mit Zinnen gekrönt waren. Von 
der Akropolis zum Meere erstreckte sich in späterer Zeit die Unterstadt, wie überall 
umhergestreute Ziegelscherben und sonstige Baureste beweisen. Die an der Nord-
seite gezogenen Schutz mauer hat die Akropolis und den Hafen verbunden, obschon 
jetzt Lücken vorhanden sind und der sichere Anschluss an die Burg nicht festzus-
tellen war. Die zum Schutze der Stadt von Süden her nothwendige Schlussmauer 
ist nicht vorhanden und scheint niemals zur Aus führung gekommen zu sein.

Korrektur-Zusatz. Zu S. 552 mit Anm. 30: Und zwar wurde der Erbprinz am 21.04 
1891 zum Ehrenmitglied des DAI ernannt (Athen. Mitt. 16 [1891] 370; Röm. Mitt. 6 
[1891] 252; Arch. Anz. 1892, 45), die Kaiserin Friedrich am 11.12 1896, an welchem 
Tage in jenem Jahr das Winckelmannsfest gefeiert wurde (Athen. Mitt. 22 [1897] 
487; Röm. Mitt. 11 [1896] 323; Arch. Anzeiger 1897, 57). Für die Nachweise danke 
ich Uta Dirschedl vom Archiv des DAI in Berlin. – Der “Nachlaß Sr. Hoheit Herzog 
Bernhard III. von Sachsen-Meiningen und seiner Gemahlin, Ihrer Königlichen 
Hoheit, der Herzogin Charlotte von Sachsen-Meiningen, Prinzessin von Preußen” 
wurde am 15. Oktober 1928 bei Jacob Hecht, Kunst- und Auktionshaus, Berlin 
versteigert und in einem so betitelten Katalog publiziert  (Illustr. Katalog Nr. 78. 
Berlin 1928. 30 S.). 
Zu (S. 559) Anm. 58: Zum Sprichwort “C’est de la moutarde après dîner” vgl. 
[Pierre-Antoine Leboux] de la Mésangère, Dictionnaire des proverbes français. 
(Paris 31823) 411: “Pour dire: Une chose tardive, devenue inutile dans un temps, 
et qui eût fait plaisir auparavant”. Ferner A. Arthaber, Dizionario comparato di 
proverbi… (Milano 1929) 55 f. 

Wilt Aden Schröder
Universität Hamburg

Публикация пяти писем У. Виламовицу наследного принца Бернхарда фон 
Саксен-Майнинген (1851–1928), который, избрав карьеру военного, был вме-
сте с тем эрудитом и эллинофилом: занимался топографией и историей древ-
ней Греции, посещал раскопки Г. Шлимана, переводил на новогреческий язык 
сочинения Шиллера и Лессинга, был избран почетным членом Берлинского 
Археологического общества.



Natalie Tchernetska564

Natalie Tchernetska

CAMBRIDGE, LEIPZIG, SINAI: 
TISCHENDORF AND BENECHEVITCH  

In 1876, the Cambridge University Library bought forty-four manuscript 
fragments from the heirs of Constantin Tischendorf (1815–1874), German 
Biblical scholar and palaeographer, best known for his travels to remote 
libraries in the Near East and for his discovery of the Codex Sinaiticus in 
St. Catherine’s Monastery in Sinai.1 The fragments bought by the UL were 
part of a small collection that Tischendorf kept until his death, by contrast 
with most of the manuscripts he had brought back from his three travels, 
which he subsequently sold or donated to libraries in the UK, Germany, and 
Russia.2 In the Cambridge UL, the Tischendorf manuscripts received shelf-
marks 1879.1 to 1879.24 for parchment fragments and shelf-marks 1880.1 
to 1880.20 for paper fragments, and were catalogued for the fi rst time in 
1962, by P. Easterling.3

Among the paper fragments is Cambridge University Library 
Add. 1880.7, consisting of two folios measuring 218 × 155 mm, written 
in the 14th century minuscule with 36 lines to a page, on Western paper,4 
and containing Libanius’ Letters in the following order:5 1508 (inc. mutile 
]™nqumoà, pÒsin parÕn ™n pÒlei diatr…bein), 1517, 1518, 1524, 1526, 1527, 
1533, 1536, and 1540 (des. mutile œpainon oÙk ™yeÚsato: ™krÒtoun g¦r [.

While researching the Tischendorf manuscripts in European libraries,6 
I noticed a paper manuscript in the Leipzig Universitätsbibliothek contai-
ning among other texts Libanius’ Letters. The manuscript was fi rst men-

1 I thank A. K. Gavrilov, Bibliotheca сlassica, St. Petersburg, for drawing my at-
tention to literature about Russian Byzantinists; P. E. Easterling, Cambridge, for her 
comments and suggestions; P. Géhin, IRHT, Paris, for his expert advice on Sinai manu-
scripts; and Ch. Mackert, Universitätsbibliothek Leipzig, for his kind help during my 
visit to the library.

2 N. Tchernetska, “The Tischendorf Greek Palimpsests”, Appunti romani di fi lolo-
gia 2 (2000) 107–126, at 107–109.

3 P. Easterling, “Hand-list of the Additional Greek Manuscripts in the University 
Library, Cambridge”, Scriptorium 16 (1962) 302–323.

4 Easterling (n. 3) 320.
5 Numbered as in: R. Förster (ed.), Libanii Opera IX (Leipzig 1927). Förster de-

scribes the Cambridge manuscript in vol. IX, 96–97.
6 I thank the British Academy for supporting in 2007–2009 my project “Greek 

manuscripts of Constantin Tischendorf” (Award number SG-4698).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



565Cambridge, Leipzig, Sinai: Tischendorf and Benechevitch  

tioned by Tischendorf in 1845, upon return from his fi rst journey in 1844. 
Shortly afterwards the manuscript was given to the library in Leipzig under 
the shelf-mark Cod. Tisch. VII.7

The manuscript, Leipzig Universitätsbibliothek Gr. 38 consists of 
33 folios measuring ca. 220×150 mm, written in minuscules in 36 lines 
to a page, on Western paper with watermarks. At some point, folios were 
rearranged and are now in a confusing order. The manuscript contains 
works by Aelius Aristides, Plutarch, Nicephorus Gregoras, and Libanius, 
as follows:8

(1r–5v) Aelius Aristides, Cyzicena panegyrica: title Kuz…kJ perˆ toà 
naoà, inc. “A]pasi m�n, æj ™gë nom…zw, des. kaˆ ‡swj metr…- 
wj œcei (W. Dindorf, Aristides I [Leipzig 1829, repr. 1964] 
382–400)

(5r–7r) Aelius Aristides, De Smyrna epistula: title AÙtokr£tori Ka…-
sari M£rkJ AÙrhl…J 'Antwn…nJ sebastù kaˆ aÙtokr£-
tori Ka…sari Louk…J AÙrhl…J KomÒdJ sebastù A‡lioj 
'Ariste…dhj ca…rein, inc. PrÒteron mšn, ð qeiÒtatoi basi-
le‹j, des. oÙdepèpot' ¨n ½lpisen (Dindorf 762–767)

(7r–9v)  Aelius Aristides, Palinodia de Smyrna: title Toà aÙtoà 
palinJd…a ™pˆ SmÚrnV, inc. 'Emoˆ dš, ð ¥ndrej “Ellhnej, 
sunšbh taÙtÕn Óper, des. “Ellhsi nàn te kaˆ Ûsteron (Din-
dorf 428–438)

(9v–16v)  Plutarch, Quomodo quis suos in virtute sentiat profectus: title 
Plout£rcou pîj ¥n tij a‡sqoito ˜autoà prokÒptontoj 
™p' ¢retÍ, inc. T…j tîn lÒgwn, ð SÒssie Senek…wn, des. oŒj 
¨n e„j Ônuca Ð phlÕj ¢f…khtai (F. C. Babbitt, Plutarch’s 
moralia I [Cambridge, Mass. 1927, repr. 1969] 400–456)

(16v–21v)  Plutarch, De curiositate: title toà aÙtoà perˆ polupragmo-
sÚnhj, inc. ”Apnoun À skotein¾n À dusce…meron o„k…an, up 
to Ð d' ¢phllagmšnoj tÁj nÒsou, continues on f. 33r

7 C. Tischendorf, “Rechenschaft über meine handschriftlichen Studien auf meiner 
wissenschaftlichen Reise von 1840 bis 1844”, Jahrbücher der Literatur 110 (1845) 
Anzeige-Blatt 8–9 nr. 12, without identifying the texts. He mentions Libanius in the 
following issue: Jahrbücher der Literatur 112 (1845) Anzeige-Blatt, 40–42; and the 
rest in his “Die Manuscripta Tischendorfi ana in der Universitätsbibliothek zu Leipzig”, 
Serapeum 8 (1847) 67 nr. 14 (Cod. Tisch. VII); and in Anecdota sacra et profana ex 
oriente et occidente allata... (Leipzig 1855) 38–43. 

8 Based partly on V. Gardthausen, Katalog der griechischen Handschriften der 
Universitäts-Bibliothek zu Leipzig (Leipzig 1898) 51–52, and on Förster (n. 5) VI 
(1911) 291–292.



Natalie Tchernetska566

(22r–24v)  Libanius, Filii abdicati defensio (Declamatio 46): continues 
from f. 32v toÚtwn oÙk ™skšyato paramuq…an, des. qrhnîn 
t¾n guna‹ka teqn»xomai (Förster, Libanii opera, vol. VII)

(24v–28r)  Libanius, Demosthenis se incusantis oratio (Declamatio 20): 
no title, inc. Met¦ t¦ ™n Cairwne…v F…lippoj, des. ™gë 
d� semnÚnwn t¦ Ømšteron katorqèmata (Förster, Libanii 
opera, vol. VI)

(28r–30v)  Nicephorus Gregoras, Liber prosphonematicus: title Toà 
sofw t£tou kaˆ logiwt£tou NikhfÒrou toà Grhgor© 
lÒgoj prosfwnhmatikÕj e„j basilša, inc. `Wj l…an ¹dÝj 
kaˆ faidrÕj, des. ˜niautîn periÒdouj e‡h sun»desqai

(31r–32v)  Libanius, Filii abdicati defensio (Declamatio 46): no title, inc. 
”Econ tij guna‹ka kaˆ ín ØpÕ patrˆ ¢ped»mhsen, [up to] 
biwsÒmenoj ™n d£krusin. Ð d� ¢ntˆ, continues on f. 22r 
(Förster, Libanii opera, vol. VII)

(33r)  Plutarch, De curiositate: continues from f. 21v, taÚthj 
kaˆ fÚsei pr©oj ¢gno»saj, des. kaˆ suggšneian toà 
™pithdeÚmatoj (M. Pohlenz (ed.), Plutarchi moralia III 
[Leipzig 1929, repr. 1972] 311–332).

Similarities between the Cambridge and Leipzig fragments leave 
no doubt that the two originally belonged to the same manuscript, as is 
frequently the case with Tischendorf, who – deliberately or not – would split 
the manuscripts obtained into several parts. This fact was noted by many 
scholars, who successfully reunited membra disiecta Tischendorfi ana, and 
even connected them to original manuscripts, some of these still preserved 
in St. Catherine’s Library in Sinai or in other libraries “in the East”.9 
Likewise, the story of the Libanius et al. manuscript does not end with the 
reunifi cation of the Cambridge and Leipzig parts.

In 1911, Vladimir Benechevitch (1874–1938), the leading Russian 
palaeographer and one of the best experts on Sinai,10 published the 

9 For examples, S. G. Engberg, “Sinai, Tischendorf, and the Greek manuscript 
 fragment Cambridge University Library Add. 1879.1”, C&M 39 (1988) 253–258; 
M. van Esbroeck, “Deux feuillets du Sinaiticus 492 (VIII–IX siècle) retrouvés à Lenin-
grad”, AB 96 (1978) 51–54; N. Tchernetska, “Membra disiecta Cantabrigiensia: Two 
Tischendorf fragments identifi ed”, Scriptorium 56, 1 (2002) 119–126.

10 For his biography, see И. П. Медведев (ed.), “В. Н. Бенешевич: Судьба уче-
ного, судьба архива”, in: И. П. Медведев (ed.), Архивы русских византинистов в 
С.-Петербурге [I. P. Medvedev, “V. N. Benechevitch: fate of the scholar, fate of the 
archive”, in I. P. Medvedev, Archives of Russian Byzantinists in St. Petersburg] (СПб. 
1995) 339–380. For Western readers, the most accessible of Benechevitch’s work is Les 
manuscrits grecs du mont Sinaï et le monde savant de l’Europe depuis le XVIIe siѐcle 



567Cambridge, Leipzig, Sinai: Tischendorf and Benechevitch  

fi rst volume of his catalogue of Sinai manuscripts,11 based in part on 
unpublished notes by Porphyry Uspensky (1804–1885), another traveller 
“to the East”.12 At the end of his catalogue, Benechevitch compiled a list 
of manuscripts and fragments of Sinaitic origin kept in European libraries. 
This proceeding was a brilliant innovation, given the history of the library 
and its manuscripts, and one that distinguishes the Benechevitch catalogue 
from his contemporaries. Particular attention was paid by Benechevitch to 
the then Public Library in St. Petersburg, as it hosted manuscripts brought 
back by both Tischendorf and Uspensky.13 But Benechevitch also examined 
holdings of other libraries, including those with manuscripts coming from 
Tischendorf, such as the Leipzig Universitätsbibliothek. In some cases, 
Benechevitch managed to trace down dispersed fragments to their original 
manuscripts, most often still kept in St. Catherine’s Library. In other cases, 
he only suggested Sinaitic origin, without being able to indicate the original 
manuscript precisely.

In his catalogue, Benechevitch indicated that the Cambridge and 
Leipzig fragments of Libanius’ Letters belonged together and were in 
fact parts on the same manuscript, Sinai Gr. 1198.14 He referred to a 1876 
journal article by R. Förster,15 editor of Libanius, who was the fi rst to 
connect the Cambridge and Leipzig fragments to each other and to the 
Sinai manuscript.

Sinai Gr. 1198 is a paper manuscript of 115 folios, measuring ca. 
215×150 mm, copied in the 14th century. It contains Libanius’ Declamations, 
Orations, and Letters.16 The text begins on f. 1r with Legatio Menelai 

jusqu’а 1927, Texte und Forschungen zur byzantinisch-neugriechischen Philologie 21 
(Athens 1937).

11 В. Н. Бенешевич, Описание греческих рукописей монастыря св. Екатерины 
на Синае [V. N. Benechevitch, Description of Greek manuscripts in St. Catherine’s 
Monastery in Sinai] I (СПб. 1911).

12 П. Успенский, Первое путешествие в Синайский монастырь в 1845 году 
[P. Uspensky, The fi rst journey to the Sinai monastery in 1845] (СПб. 1856); idem, 
Второе путешествие в Синайский монастырь в 1850 году) [The second journey to 
the Sinai monastery in 1850] (СПб. 1856). Produced in the 1850s–1860s, these notes 
were intended to become the fi rst catalogue of the Greek manuscripts of the library, see 
Benechevitch (n. 11) xiv, xxii.

13 The Tischendorf manuscripts entered the library in the late 1850s, the Uspensky 
manuscripts in 1883, Собрание греческих рукописей. Опись. Оп.¹ 672 a [Collection 
of Greek Manuscripts. Inventory. Nr 672 a) (Л. 1985) 1–2.

14 Benechevitch (n. 11) 524–525 and 649.
15 R. Förster, “Zur Schriftstellerei des Libanios”, Jahrbücher für Classische Philo-

logie 22 (1876) 491–504.
16 Based on Benechevitch (n. 11) 524–525; V. Gardthausen, Catalogus codicum 

graecorum sinaiticorum (Oxford 1886) 246; and Förster (n. 5) I (1903, 2) 335–336, IX 
(1927) 96–98, as well as on a microfi lm of the manuscript available in the IRHT.



Natalie Tchernetska568

(Declamatio 3): inc. mutile ]kaˆ po‹j ¢n tij cr»saito to‹j loipo‹j 
metšqhken, ð Troej;17 on f. 2v des. kaˆ polem»somen ˜tšrwn. The text 
fi nishes on f. 115r with Epistula 342 Seleuk…J: no title, inc. E„ m�n ™l£ttw 
soi pšmpein, des. tÕ bradšwj ¢me…nw makrù pou bšltion.

Tischendorf mentions the manuscript in 1845, among manuscripts that 
he saw in the monastery’s metochion in Cairo, during his fi rst trip to the 
East.18

Förster established that the Cambridge two folios originally fi tted 
between f. 111 and f. 112 of the Sinai manuscript.19 Indeed, on f. 111v of 
Sinai Gr. 1198 the last words are kaˆ tîn ™n ™ke…naij loutrîn, which 
come from Epistula 1508 SeleÚkJ, and the text continues on f. 1r of 
Cambridge UL Add. 1880.7: ™nqumoà, pÒsoi parÕn ™n pÒlei diatr…bein. 
On f. 2v of the Cambridge fragment the last words are œpainon oÙk 
™yeÚsato: ™krÒtoun g¦r, which come from Epistula 1540 'Ammianù, 
and the text continues on f. 112r of the Sinai manuscript: kaˆ `Hr£kleij 
œlegon (the title tù aÙtù on f. 2v of the Cambridge fragment refers to the 
title 'Ammianù of the preceding letter). As for the Leipzig folios, Förster 
believed that they originally were at the beginning and at the end of the 
Sinai manuscript.20 

These identifi cations either had never been noticed or were subse-
quently forgotten by the libraries in question. The Benechevitch catalogue 
remained unfi nished: the third volume only appeared in 1917.21 Moreover, 
due to its gaps, sometimes idiosyncratic descriptions,22 and perhaps the 
fact that it was written in Russian and published in St. Petersburg, it has 
been all too often ignored by scholars. Yet, imperfect and incomplete as 
it is, it has remained the best and most reliable scholarly catalogue of the 
Sinai manuscripts for the large part of the 20th century, and even until today. 

17 In fact, the fi rst line of f. 1r became illegible until the words ð Trîej, and the 
beginning is copied by a later hand on the opposite verso.

18 Jahrbücher der Literatur 112 (1845) Anzeige-Blatt 32: “Ms. III auf Papier, 
in Quart, aus dem vierzehnten Jahrh. Das Manuscript ist zu Anfang mangelhaft. Der 
 erste Titel heisst: perˆ ¢plhst…aj, der zweite Óti tÕ ploute‹n ¢d…kwj etc. Es sind 
also Deklamationen des Libanius, dem auch der weitere Inhalt angehört, nämlich prÕj 
fwnhtikÕj „oulianù und liban…ou toà sofistoà ™pistola…”.

19 Förster (n. 5) I (1903, 2) 336: “Inter 111 et 112 duo folia exciderunt quae hodie 
sunt in bibliotheca universitatis Cantabrigiensis Ms. Add. 1880.7”.

20 Förster (n. 5) VI (1911) 291–292: “Per se stat codex Lipsiensis bibliothecae 
universitatis gr. 38 (Tischend. VII) (=Li) saeculo XIV diligenter exaratus e monasterio 
S. Catherinae Sinaitico, cuius cum codice gr. 1198 olim unum volumen ita effecit ut 
ipse principium et fi nem, ille medium teneret, a Tischendorfi o Lipsiam transvectus”.

21 Benechevitch (n. 11) III (CПб. 1917).
22 For example, his description of Gr. 1198 concludes with words “this is not inter-

esting”, Benechevitch (n. 11) 525.



569Cambridge, Leipzig, Sinai: Tischendorf and Benechevitch  

The subsequent numerous lists and inventories often only add to confusion 
around the Sinai manuscripts.

After the discovery of new holdings in the St. Catherine’s Library in 
1975,23 there has been a renewal of interest in Sinaitic manuscripts, and 
scholars have began connecting dispersed fragments systematically. Among 
the most prominent projects of recent years are the Specimina Sinaitica,24 
the St. Catherine’s Library Conservation Project,25 which focuses on 
bindings, and the latest endeavour to reunite all parts of the Codex Sinaiticus 
virtually.26 In this context, it might be useful to pay closer attention to the 
descriptions, claims, and identifi cations of the Benechevitch catalogue.

Natalie Tchernetska
Paris

В университетской библиотеке Кембриджа хранится греческая рукопись 
XIV в. из кол лек ции К. Тишендорфа, содержащая письма Либания (Add. 1880.7). 
Ее сходство с рукописью того же собирателя из библиотеки лейпцигского уни-
верситета (Gr. 38) позволяет предположить их принадлежность к общему ис-
точнику. В качестве такового Р. Ферстер в 1876 г. предложил Синайский кодекс 
(Gr. 1198). Эту идею под держал В. Бенешевич в своем каталоге синайских 
 манускриптов (1911–1917). Автор статьи привлекает внимание к этим атрибу-
циям, а также к каталогу Бенешевича, который, несмотря на незавершенность, 
и по сей день остается наиболее авторитетным сводом синайских рукописей.

23 L. Politis, “Nouveaux manuscrits grecs découverts au Mont Sinaï: Rapport préli-
minaire”, Scriptorium 34, 1 (1980) 5–17; Ta nša eur»mata tou Sin£ (Athens 1998).

24 D. Harlfi nger – D. R. Reinsch – J. A. M. Sonderkamp – G. Prato, Specimina 
Sinaitica. Die datierten griechischen Handschriften des Katharinen-Klosters auf dem 
Berge Sinai (Berlin 1983).

25 Directed by N. Pickwoad.
26 See the website of the Codex Sinaiticus project at www.codexsinaiticus.org.



Михаэль фон Альбрехт570

Михаэль фон Альбрехт

ВОСПОМИНАНИЯ 
ОБ Э. ЦИННЕ И В. ШАДЕВАЛЬДТЕ*

Вергилий и “космический эпос”: Эрнст Цинн

Товарища, бывшего на первом “приемном часе” Эрнста Цинна1 в Тю-
бингене, я спросил, каков новый профессор. Он сказал: “Человеколю-
бив”. Пусть этот эпитет открывает главу, посвященную ему, хотя это, 
конечно, не исчерпывающее определение его глубокой личности. 
Цинн, тогда сорокашестилетний, был сравнительно молодым профес-
сором. Когда я глядел на него сбоку, его отважный, ясно очерченный 
профиль, гладкая, черная как смоль шевелюра, плотно облегающая 
могучий череп, и тонко вырезанные остроконечные уши, напоминали 
мне античных сатиров или Мефистофеля в театральных представле-
ниях двадцатых годов. Однако, как только я усаживался напротив него, 
черты его лица представлялись мягкими и добрыми. Соответственно и 
в разговоре его ирония не была разрушительной, а, по примеру Сокра-
та, способствовала проявлению добра и правды.

Слова “приемный час” или “аудиенция” также описывают некую 
грань его личности. Он умел слушать, точнее: активно внимать словам 
собеседника. Этот редкий дар сочетался со способностью наблюдения 
и опытом физиономиста. Глубокое знание людей позволяло ему поо-
щрять каждого из своих многочисленных учеников соответственно 
его особым способностям. Таким образом его школа повлияла на са-
мые различные отрасли классической филологии. 

Не жалея себя, он вел бесконечное число разговоров с кандидата-
ми, выбирая лучших государственных стипендиатов. На заседаниях 
соответствующей – весьма затейливой – институции2 он следил за со-
блюдением высоких научных и человеческих критериев, возмущаясь, 
например, тем, что однажды в начале заседания забыли вспомнить 
умерших в данном году. Он был глубоко убежден, что так называемая 

* Посвящаю эту главу своих воспоминаний А. К. Гаврилову, прирожденному 
филологу, дорогому другу и соратнику в борьбе за классическую филологию и 
классическое образование. Я не забыл его совета “не переводить, а сочинять по-
русски”. Воспоминания выйдут из печати под редакцией Е. Федоровой и Г. Пеш-
ковой в издательстве “Лабиринт”.

1 Ernst Zinn (1910–1990).
2 Нем. “Studienstiftung”.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



571Воспоминания об Э. Цинне и В. Шадевальдте   

“традиция” охватывает целую цепь поколений, живо взаимодейству-
ющих между собою. 

Но не раз на “аудиенциях” участники менялись ролями: когда уче-
ник ставил перед ним научную проблему или просто слушал – говорил 
он долго и обстоятельно. Такие часы нередко заменяли студенту целые 
месяцы собственных разысканий. Подчас ответы далеко выходили за 
пределы заданного вопроса. Слушатель чувствовал себя обогащенным 
сверх ожидания, вроде мальчуганов в VI Эклоге Вергилия, которые за-
ставили старого Силена спеть им песню, а получили вместо нее уни-
версальный эпос о начале мира, о богах и людях, о любви и смерти.

Обширный кругозор его опирался на редкий дар: непогрешимую 
память. Говорят, что в молодости он любую страницу, прочтя один раз, 
помнил наизусть. Досконально изучил он пять специальностей: ла-
тынь, греческий, немецкий, историю и археологию. Однажды, указы-
вая на полку с рукописями, он объяснял мне: “Это – те лекции, кото-
рые я слушал студентом. Каждую из них я мог бы повторить вам 
дословно”. В его устах это звучало не как хвастовство, а как трезвая 
констатация факта. Впрочем, он никогда не говорил о своих способно-
стях. Запрещал он себе цитировать своего любимца Рильке (которого, 
конечно, знал наизусть). Однажды он слушал лекцию Шадевальдта и, 
когда тот “застрял”, приводя стихи Гёте, подсказал ему продолжение. 
Шадевальдт, не поверив, запротестовал, что это не слова поэта, но на 
следующей лекции признался, что Цинн был совершенно прав. 

Когда какой-нибудь коллега публиковал книгу, Цинн, бывало, за-
мечал как бы мимоходом: “Да-с, только он знает слишком мало о сво-
ем предмете”. Таковым был его отзыв на труд известного философа 
Гадамера Истина и метод (Wahrheit und Methode). И в самом деле, он 
обладал такими знаниями, которые даже в данном случае как бы по-
зволяли ему высказаться подобным образом. Однако когда он неодно-
кратно в присутствии студента называл своего коллегу, индолога 
Глазенаппа,3 “Носоклопом” или “Нап-чиком” (используя часть фами-
лии с уменьшительным суффиксом, чтобы подчеркнуть малость ро-
ста), ирония Цинна-сатира явно одерживала верх над хорошим вкусом 
Цинна-профессора. 

Часто он жаловался на то, что с каждым ученым умирают и погреба-
ются все его знания и что каждому поколению, даже каждому челове-
ку приходится начинать учиться снова. Почти никогда не публиковал 
он собственных монографий. Зато о его труде свидетельствуют мо-
нументальные издания (Рильке и Касснера),4 снабженные учеными 

3 Helmuth von Glasenapp (1891–1963).
4 Rudolf Kassner (1873–1959), философ-культуролог, влиявший на поэтов, со-

временных ему: Гофманнсталя, Рильке, Уайлда и Валери.



Михаэль фон Альбрехт572

введениями и богатейшими комментариями (напр. Книга друзей Гоф-
мансталя).5 Эти книги проживут дольше, чем многие заносчивые, но 
минутные публикации так называемых плодовитых ученых. Сравнивая 
каждое слово своего любимца Рильке с рукописями, он в течение мно-
гих лет жертвовал своими каникулами – да еще все время подвергался 
недоверчивому надзору со стороны дочери поэта, позволявшей ему ра-
ботать только тогда, когда у нее было время следить за ним. Так как он 
ради удобства читателя не печатал так называемого “научно-крити-
ческого аппарата”, его кропотливая работа вовсе не бросается в глаза.

И в своих латинских семинарах он с самого начала приучал нас 
проверять текст по фотокопиям рукописей. Таким образом я очень ско-
ро перестал бояться палеографии и посещения библиотек. Правда, 
многих студентов лекции Цинна отпугивали обилием материала и от-
сутствием системы, но памятны мне и отдельные товарищи, которые, 
как загипнотизированные им, с лекции сразу же бежали в библиотеку 
“к источникам”, за редкими книгами, упомянутыми мастером. Это 
меня утешало в печали о том, что он сознательно пренебрегал педаго-
гикой, говоря, например: “Этого только не доставало! Готовиться мне? 
И для этих франтов?” Такая форма университетского аристократизма 
была мне совершенно непонятна. Надо признать, он помнил все дета-
ли и без подготовки, но помогать студентам отделять зерна от плевел – 
это почему-то было не его делом. 

Незадолго до смерти он сказал, что самого главного сделать не 
успел. Вопреки этой самокритике и вопреки распространенному мне-
нию, будто он писал мало на классические темы, при публикации его 
очерков6 оказалось, что его тонко разработанные научные доклады 
и статьи составляют не только превосходную, но и объемистую книгу.

Начинался его рабочий день невероятно рано, поскольку для науч-
ных трудов он пользовался тишиной утренних часов. Когда он в восемь 
часов утра приходил на свои лекции Введение в филологию – воору-
женный двумя обширными кожаными саквояжами, набитыми кни-
гами и множеством записок, – этот час студентам казался почти еще 
ночным, а для него тогда рабочий день оказывался уже позади. Было 
в порядке вещей, что он тогда уже чувствовал себя усталым и иногда 
терял нить какого-то объяснения в лекции. Вдруг слышится мне его 
голос: “Господин Альбрехт, нить!” Достаточно было шепнуть ему реп-
лику, и лекция продолжалась...

Вследствие столь своевольного распорядка он был способен и 
средь бела дня удаляться в объятия Морфея. Памятна мне захватыва-
ющая дух автомобильная поездка из Бонна в Кёльн среди зимы. За ру-

5 Hugo von Hofmannsthal (1874–1929), крупный немецко-австрийский поэт.
6 Viva Vox. Römische Klassik und deutsche Dichtung (Frankfurt 1992).



573Воспоминания об Э. Цинне и В. Шадевальдте   

лем сидел любезный кёльнский коллега, а Цинн устроился поудобнее 
на заднем сиденье. Находясь рядом с водителем как бы “вторым пи-
лотом”, я был занят по горло: поскольку справа и слева от нас стояли 
застрявшие в снегу машины, а мостовая была скользкой, как каток, я 
с трудом успокаивал кёльнского друга, читая занесенные снегом над-
писи и хваля его ловкость... Благополучно доехав, мы вдруг слышим 
голос Цинна: “Какая спокойная, отрадная поездка!” Он все время спал 
сном праведника... Должно быть, не много существует профессоров, 
заснувших на собственном курсе. Одним прекрасным вечером, в се-
минаре Цинна, студент читал длинный доклад монотонным голосом. 
Мастер, уставший от трудов дня, сидел возле центрального отопления. 
Вдруг мы заметили, что он задремал... Будучи гражданином двух ми-
ров, он мне иногда напоминал фигуры из рассказов Э. Т. А. Гофмана: 
с одной стороны – ученый, как “Архивариус Линдгорст”,7 с другой – 
хоть и не огненная саламандра, но как бы “вещий водяной” или Гоме-
ров Протей, “морской проницательный старец”.8

Пусть на лекциях Цинн не блистал искусством оратора – лекции, 
по его убеждению, не должны были иметь “характера докладов”, – но 
зато в веселом обществе его “спичи” отличались остроумием и живо-
стью. Однажды он у себя дома в честь гостей произнес забавную речь 
о трех цветах: зеленом, голубом и красном. Зеленый, конечно, пред-
ставлял собой надежду, голубой – верность. Тут он высказал убежде-
ние, характерное для него: “Верность – сама собой разумеется”. Но 
когда он, заговорив о красном цвете, стал восхвалять любовь в горя-
чих выражениях, его маленький сын прервал речь отца восклицанием: 
“Папа, ты ми-илый!”

И в самом деле, он принадлежал к тем людям, для которых нрав-
ственность “разумеется сама собой”. В духе Шиллера, которого Цинн 
любил смолоду, либеральные идеи и нелюбовь к тиранам были сущест-
венной частью его семейной традиции, с тех пор как его дед, крупный 
психиатр, в год революции (1848 г.) был изгнан из Берлина, а швейцар-
цами не только принят, но и произведен в почетные граждане. 

Тем не менее Эрнст Цинн не был кислым моралистом. Немецким 
латинистам – которые тогда односторонне настаивали на гражданских 
доблестях римлян – он показал, что римляне “не состояли исключи-
тельно из прусских и швабских достоинств, но и умели жить” (так он 
выразился, выступая после доклада французского коллеги). Он стре-
мился установить связь между поэзией и реальной жизнью римлян, не 
избегая и темы эротики и опираясь на исторические и археологические 

7 Персонаж сказки Гофмана Золотой горшок, в бюргерском мире – архива-
риус, а в поэтическом – огненная саламандра.

8 Одиссея 4, 384 сл., в переводе В. А. Жуковского.



Михаэль фон Альбрехт574

памятники. Но знание реалий не причиняло ущерба его привязанно-
сти к словесности, а помогало ему вписывать творчество поэтов в их 
физическое и духовное окружение.

В этом отношении музыкальная сторона латинского стихосложения 
приобретала для его исследований решающее значение. Его диссерта-
ция об ударении в лирике Горация свидетельствует о необыкновенной 
чуткости слуха. Это качество проявлялось и в декламации немецких 
и английских текстов, но незабвенно мне, как он в течение зимнего се-
местра на двенадцати заседаниях читал нам всю Энеиду по-латыни. 
Мы каждую неделю переводили с трудом книгу за книгой, чтобы сле-
довать за его чтением. По сей день помню Энеиду лучше многих дру-
гих текстов (исключая, конечно, моего любимца Овидия). Установ-
ленная Цинном практика читать вслух тот текст, которым он занимался 
с научными целями, на лекциях и в семинаре, оказалась полезным 
 педагогическим новшеством. Упомянем и его перевод десятой книги 
Метаморфоз Овидия, чем он – вместе с художником Геннингером9 – 
способствовал живому влиянию античного текста на современность.

Охотно он приглашал студентов к себе – на таких вечерах стипен-
диаты читали, например, сцены из Фауста Гёте, Макамы Харири Рю-
керта10 или представляли Шпигеля-Кошечку Келлера.11 Для него и для 
нас его жена – молодая, спортивная и энергичная – воплощала Музу. 
Эта высокообразованная музыкантша обладала очаровательным со-
прано и прекрасно играла на рояле. Однажды она мне аккомпанирова-
ла – блестяще и как бы без труда играя скрипичную сонату Цезаря 
Франка, пробный камень для пианиста. Владевшая русским языком, 
она, вероятно, единственный человек в Германии, читавший мою рус-
скую книжечку о Тургеневе. К моей жене она питала особенную сим-
патию, потому что обе родили по парочке близнецов (комментарий 
коллеги: “Право, Вы подражаете учителю во всех отношениях!”). 

И после того, как я в 1963-м г. – совершенно неожиданно для себя – 
получил Гейдельбергскую кафедру (чем наряду с другими, наверное, 
обязан и ему) нить не оборвалась. В свое замечательное издание Книги 
друзей Гофмансталя он несколько лет спустя вписал вторичное по-
священие мне. К собственным стихам о том, что мы благодарим судь-
бу за дружбу, продолжавшуюся уже в течение семи лет, он прибавил 
таинственный латинский гекзаметр, якобы приснившийся Теннисону. 
Несмотря на классический язык, содержание этой загадочной строки 

  9 Manfred Henninger (1894–1986).
10 Friedrich Ruckert (1788–1866), немецкий поэт, ориенталист и филолог-

классик.
11 Gottfried Keller (1819–1890), крупный швейцарско-немецкий писатель и 

поэт.



575Воспоминания об Э. Цинне и В. Шадевальдте   

в силу своей неопределенности несет печать современности: Immemo-
rabilium per fulva crepuscula palpans (“На ощупь сквозь рыжие сумер-
ки неизреченного”). Мнится, будто приходишь в какую-то неведомую 
местность, в которой все заманчиво и ново. Таким представлялось мне 
учение у Эрнста Цинна: пути открывались во все стороны и взор 
устремлялся в будущее. Вот почему меня при встрече с ним увлекла 
филология в самом широком понимании слова, которую он воплощал. 
Многое, казавшееся давно известным, превращалось в целину. Но, 
прочувствовав всю чуждость античности, я был поражен, что она 
опять начинала говорить со мной непосредственно и с новой силой 
оказывать свое влияние. Смелая прозорливость учителя открылась 
мне, когда я в минуту малодушия спросил его: для кого же мы пишем? 
Он ответил: “Для внуков”. 

Еще раз Гомер и Платон: 
мгновения внутренней свободы

Под конец моей деятельности в Тюбингене я вдруг оказался счастли-
вым владельцем малюсенькой машины, серенькой, как мышка, – шу-
рин, выигравший ее в лотерею, продал мне ее очень дешево. Так слу-
чилось, что однажды я имел честь возить по весеннему Тюбингену 
вдвойне драгоценный груз: профессоров Цинна и Шадевальдта.12 По-
следний задумчиво смотрел в окно на цветущие сады. Слышу его го-
лос: “Чем старше становлюсь, тем более меня – почти как ребенка – 
радует чудесная природа”. Не менее прямо, почти простодушно, он 
подходил к античным текстам. Это с первого же семестра очень помо-
гало нам учиться. Говаривал он, что существуют две разновидности 
непосредственности: первая – начинающего, обязанного, конечно, 
прежде всего усвоить научную дистанцию между собой и изучаемой 
материей. Однако, пройдя строгую школу критики, специалист – по 
его словам – обретал “вторую непосредственность”: по отношению 
к текстам. Эта способность, которой он обладал в высшей мере, позво-
ляла ему устанавливать связи между греческими текстами и жизнью, 
античной и современной. 

В самом деле, на лекциях по греческой лирике он так живо пред-
ставлял нам личность каждого поэта, как будто бы все они были его 
знакомыми. Так я понял, что Архилох отнюдь не “архи-плох” (как ост-
рил мой дед Альбрехт), и что представление о человеке у лириков от-
личалось от героического эпоса: речь шла не о герое, а о “маленьком, 
ловком парне” (smikrÒj tij объяснял Шадевальдт: “Ясное дело, что 
правильный перевод слова tij здесь ‘парень’ ”). Таким образом мнимое 

12 Wolfgang Schadewaldt (1900–1974).



Михаэль фон Альбрехт576

расстояние между античными и современными греками вдруг как бы 
исчезало. Не менее живыми и захватывающими были лекции о досо-
кратиках. Об Одиссее Шадевальдт говорил – что сегодня трудно пред-
ставить – в присутствии двухсот пятидесяти человек. Тогда для студен-
тов разумелось само собой, что следует слушать и профессоров других 
специальностей. Наряду с удивительно свежим Нестором латинистов, 
Вейнрейхом,13 философом Шпрангером,14 богословом Тилике15 и ар-
хеологом Швейцером16 Шадевальдт принадлежал к тем, на лекции 
 которых тюбингенскому студенту просто полагалось наведываться. 

Он шутливо извинялся, когда читал нам печатный перевод (его 
собственный!), ибо тогда считалось, что студенты должны усваивать 
множество текстов в оригинале, и было запрещено пользоваться пере-
водами. Готовясь к экзамену, приходилось читать в оригинале четырех 
авторов (в моем случае Платона, Фукидида, Гомера и Еврипида). И по-
сле экзамена я ежегодно во время вакаций прочитывал всего Гомера, 
отдыхая и оживая в целебном климате его свежего языка.

В семинаре по Никомаховой этике Аристотеля Шадевальдт учил 
нас углубляться в философские термины при помощи индекса Боница, 
а также словаря Киттеля к Новому Завету, превосходного пособия и для 
понимания языческих текстов. Смежность филологии и теологии для 
Цинна и Шадевальдта заключалась в том, что тогда в обеих специально-
стях очень бережно обращались со словами и текстами. А родство диа-
логов Платона с живым разговорным языком мне открыл Гильдебрехт 
Гоммель,17 благородная голова, царственная осанка и смелая поступь ко-
торого как бы преображала атмосферу аудитории, как только он входил.

Семинары Шадевальдта для старших студентов проходили у него 
дома, по понедельникам c восьми часов вечера почти до полуночи; 
в конце семестра его жена еще угощала нас чаем. В довольно узкой, но 
высокой комнате, как бы у ног великого Гёте, веймарское издание со-
чинений которого занимало целую стену, мы теснились с обеих сто-
рон длинного стола. Нас было около двенадцати участвующих, среди 
них умерший слишком рано Конрад Гайзер,18 который раз и навсегда 
воплотил для меня благородство и человечный лик истинного фило-
софа. Памятны мне и Клаус Бартельс, vir humanissimus, позже работав-
ший в Цюрихе, и Юрген Випперн, уже тогда горячий приверженец 
“непи саного учения” Платона. Упомянем также ученую сотрудницу 

13 Otto Weinreich (1886–1972).
14 Eduard Spranger (1882–1963).
15 Helmut Thielicke (1908–1986).
16 Bernhard Schweitzer (1892–1966).
17 Hildebrecht Hommel (1899–1996).
18 Konrad Gaiser (1929–1988).



577Воспоминания об Э. Цинне и В. Шадевальдте   

профессора Ингеборг Шудома и барона Фрейтага,19 знатока логики 
и математики, однажды – privatissime et gratis20 – показавшего мне вос-
становленную им счетную машину философа Лейбница, производив-
шую, например, массы безупречных латинских гекзаметров. Со знаме-
нитым учеником Шадевальдта, Кремером,21 я познакомился позже: 
под маской строгого ученого и проницательного мыслителя скрывался 
крайне чуткий, очень добрый человек. Философия для него была не 
только игрой ума. К сожалению, та часть профессионального цеха, ко-
торая считает серьезность непростительным грехом, недооценивала 
эту незаурядную личность.

 Темой семинара был диалог Платона Тимей, являвшийся полторы 
тысячи лет основным текстом науки, и Шадевальдт не был бы Шаде-
вальдтом, не ставь он перед нами вопроса, прав ли Платон. Сам он 
указывал на то, что учение Платона о пяти стереометрических телах, 
составляющих мир, явно основано на принципе математического объ-
яснения вселенной. На этом высоком умозрительном уровне он от-
крывал сходство с современной физикой – например, Гейзенберга22 – 
заменившей наивный материализм эпикурейского атомизма более 
отвлеченным математическим подходом. Остро обсуждалась сложная 
роль “пространства” или “места” (cèra) и “материи” (Ûlh) в Тимее. 
Некоторые товарищи ловко находили выход – отождествляя то или 
другое с платоновым принципом “неопределенной диады” (¢Òristoj 
du£j) или даже с “не существующим” (m¾ Ôn). Менее спекулятивной 
и более плодовитой была, на мой взгляд, тема, тогда заданная мне: от-
ношение между вечностью и ее подвижным образом, временем, – во-
прос, занимавший меня и позже в связи с Августином.

Короче говоря, обсуждались основные темы: человек и природа, 
космология и космогония. Взаимодействовали и методы разных дис-
циплин; оказывалось, что одна из лучших работ о Тимее была написа-
на известным германистом,23 а философ Фрейтаг неустанно шпынял 
нас вопросами логики, которыми пренебрегать было невозможно. Что 
касается проблемы “устного учения” Платона, то я уверен, что труды 
Гайзера и Кремера переживут многие другие исследования, посвящен-
ные этому философу. Но еще важнее кажется мне беспокоивший меня 
и позже вопрос – бывший пружиной семинара Шадевальдта, – прав ли 
Платон.

19 Bruno Baron Freytag von Lörringhoff (род. близ Риги в 1912, умер в Тюбин-
гене в 1996), профессор философии.

20 Оборот университетского жаргона.
21 Hans-Joachim Krämer (род. в 1929).
22 Ср. W. Heisenberg. Der Teil und das Ganze (München 1969).
23 Konrad Burdach (1859–1936).



Михаэль фон Альбрехт578

Для одного из моих товарищей Шадевальдт перевел следующий 
отрывок Софокла, который привожу в русском переложении Ф. Ф. Зе-
линского: 

Что знанию доступно – я тому
Учусь; что в силах ум найти, ищу;
А что желать лишь может сердце наше,
О том богов смиренно умоляю.24

В то время как Цинн – одним обилием своих знаний – глубоко 
убеждал нас в трудности нашей специальности, Шадевальдт осуще-
ствлял зеркально-противоположную, но не менее важную функцию. 
Он дарил нам мгновения внутренней свободы. Однажды он сказал 
мне доброе слово – в момент, исключающий тривиальные недоразуме-
ния: “Господин Цинн очень ученый и благородный человек, но – про-
шу вас понять меня правильно – освободитесь от этого влияния. У вас 
есть чувство стиля. Вам нужно писать”. Правда, я обоих учителей и их 
влияния на себя никогда не считал несовместимыми. Ни от того, ни от 
другого не отрекаюсь. Оба они знали, что, по Платону, филология – не 
только любовь к словам, но и к слову, логосу. Оба они для меня – если 
вспомнить начало этого отрывка, посвященного Шадевальдту, – доро-
гие и бесценные спутники в путешествии моей жизни. Но в минуты 
упадка духа я подчас с благодарностью вспоминал дружеский совет 
знатока греческой литературы.

Михаэль фон Альбрехт
Гейдельберг

Der Heidelberger Altphilologe M. von Albrecht errinert sich an seine Tübinger 
Lehrer.

24 Фрагмент 843 в изданиях: A. C. Pearson (Cambridge 1917), H. Lloyd-Jones 
(Cambridge, Massachusetts 1996), S. Radt. Tragicorum Graecorum Fragmenta 4 (Göt-
tingen 1999). Перевод по изданию: М. Л. Гаспаров, В. Н. Ярхо (изд.), Софокл, 
Драмы. В переводе Ф.Ф. Зелинского (Москва 1990) фр. 479.



581Аристократическое образование в XVIII веке

О. В. Хаванова

К ВОПРОСУ О ЦЕЛЯХ, ОРГАНИЗАЦИОННЫХ 
ФОРМАХ И СОДЕРЖАНИИ АРИСТОКРАТИЧЕСКОГО 

ОБРАЗОВАНИЯ В XVIII ВЕКЕ
От прадеда, что не пошел я в общие школы, 
а учился дома у хороших учителей и понял, 
что на такие вещи надо тратиться не жалея.

Марк Аврелий. Размышления I, 41

“Объявляю с величайшей радостью и удовольствием, что успешно сдал 
мой экзамен, который потребовал немало усердия, усилий и энергии, 
чтобы сделать приятно вашему сиятельству и моим наставникам,”2 – 
писал 28 января 1781 г. тринадцатилетний граф Йожеф Каройи (1768–
1803) своему отцу. Этот отпрыск влиятельного венгерского аристокра-
тического рода четвертый год обучался в расположенном в венгерском 
городе Вац дворянском коллегиуме, названном по имени императри-
цы Марии Терезии Collegium Nobilium Theresianum Vaciense. Мальчик 
читал Корнелия Непота и Юлия Цезаря, изучал философию и матема-
тику, писал письма на венгерском, латинском, немецком, французском 
и итальянском языках. Он без устали упражнялся в верховой езде, 
играл на фортепьяно, приглашал патрона коллегиума, венского архи-
епископа Кристофа Мигацци, на обед, молился вместе с профессорами 
за здравие своего отца – щедрого мецената учительствующего ордена 
пиаристов.3 Заботливый гофмейстер,4 капеллан Винце Хенеи (1740–?), 
неустанно заботился об успехах мальчика в науках и искусствах, его 

1 Цит. по: Марк Аврелий Антонин. Размышления. Издание подготовили 
А. И. До ватур, А. К. Гаврилов, Я. Унт (СПб. 1993) 5.

2 Magyar Országos Levéltár (Budapest [далее – MOL]) P 398. Károlyi család 
 levéltára, Missiles. № 35056. Письмо Й. Каройи к А. Каройи, 28.I.1781 г. Здесь и 
да лее переводы цитат из источников сделаны автором статьи.

3 Если Общество Иисуса основал Игнатий Лойола, то другой испанский дво-
рянин, Иосиф Калазанца, в 1607 г. создал монашеский орден пиаристов, став-
ший главным конкурентом иезуитов на ниве народного просвещения. Его члены, 
которых по-русски в прошлом также именовали “пиары” или “отцы благочести-
вых школ” (patres scholarum piarum), принимали обет безвозмездного обучения 
юношества.

4 В данном контексте “гофмейстер” – это частный учитель и наставник при 
молодом дворянине (по латыни он назывался praefectus, по-немецки Hofmeister, 
по-французски gouverneur).

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



О. В. Хаванова582

физическом здоровье, веселом настроении и достойном поведении. 
Проведя в Ваце семь лет, Йожеф отправился в имперскую столицу, где 
брал частные уроки права и истории у профессоров Венского универ-
ситета. “Маленький” grand tour по Богемии и Саксонии в 1787 г. увен-
чал образование единственного наследника состояния Каройи.

Современные историки больше не ставят под сомнение стремление 
аристократии раннего Нового времени дать своим детям всестороннее 
образование. Речь идет, скорее, об исследовании особенностей форм 
и  целей получения знаний, умений и навыков.5 В изучении истории 
Австрийской монархии в XVIII в. особо важную роль сыграла книга 
Грете Клингенштайн о социальном возвышении чешско-австрийского 
дома Кауницев. Автор рассмотрела образование, полученное будущим 
государственным канцлером, в контексте сходных карьерных устрем-
лений современного дворянства. Она доказала, что дворянство гибко 
приспосабливалось к новым требованиям блистать эрудицией и обла-
дать разносторонними знаниями, чтобы укрепить таким образом свои 
претензии на  ведущие позиции в обществе.6

Исследования по истории европейских элит помогают понять, что 
отличало аристократа, посещавшего общеобразовательное учебное за-
ведение, от его одноклассников мелко-дворянского происхождения. 
Американский историк Марк Мотли убедительно доказал, что речь 
в первую очередь идет о передаче “культуры социальных отличий, ос-
нованных на кодификации поведения, этикете, контроле за манерами 
и жестами”, которая возносила аристократию на недостижимую вы со-
ту.7 Немецкий  историк Рональд Аш справедливо отмечает, что по всюду 
в Европе аристократия стремилась к сохранению своей “культурной 
гегемонии”:8 ее целью было оставаться образцом для восхищения, под-
ражания и зависти. В данной статье мы рассмотрим, как удавалось отцу 
Йожефа Каройи сочетать в образовании сына получение знаний с при-
знаками социальной исключительности, обеспечить сыну культурную 
гегемонию и при этом сделать его превосходство очевидным для 
окружающих.9

5 J. Lukowski. The European Nobility in the Eighteenth Century (Basingstoke 
2003) 57.

6 G. Klingenstein. Der Aufstieg des Hauses Kaunitz. Studien zur Herkunft und Bil-
dung des Staatskanzlers Wenzel Anton (Göttingen 1975) 112–253.

7 M. Motley. Becoming a French Aristocrat: The Education of the Court Nobility 
1580–1715 (Princeton 1990) 10, 13.

8 R. G. Asch. Europäischer Adel in der Frühen Neuzeit (Cologne – Weimar – Wien 
2008) 156.

9 Ср.: O. Khavanova. Born or brought up to be a Hungarian aristocrat? Count 
Antal Károlyi educates his Son József // G. Haug-Moritz, H. P. Hye, M. Raffl er (Hgg.). 
Adel im “langen” 18. Jahrhundert (Wien 2009) 73–88.



583Аристократическое образование в XVIII веке

В распоряжении современного историка есть всего несколько 
специальных исследований по образовательным стратегиям в Вен-
грии раннего Нового времени. Трудно сказать, в какой мере образо-
вание, полученное Йожефом Каройи, может считаться господству-
ющей, типичной или исключительной моделью. Как справедливо 
отметил венгерский историк Чаба Шашфи: “Приходится удивлять-
ся, как авторы обобщающих трудов, озаглавленных ‘история образо-
вания’, остаются глухи к проблеме взаимодействия школы и обще-
ства, социальной направленности образования и его последствий”.10 
Какова была средняя продолжительность обучения молодых венгер-
ских аристократов? По каким критериям аристократические семьи 
выбирали коллегиум или университет? В какой мере молодые ари-
стократы (или их ро дители) интересовались формами, содержанием, 
функциями и целями образования? Как воспитание в родительском 
доме соотносилось с образованием в учебном заведении? Что отли-
чало образование, получаемое дворянством, в особенности аристо-
кратией, от образования для простолюдинов? Означало ли это боль-
ший комфорт, возможность иметь при себе гофмейстера и деньги на 
карманные расходы? Идет ли речь о праве нерегулярного посещения 
занятий и страстном увлечении верховой ездой и фехтованием? Или 
же, не в последнюю очередь, дело в понимании того, что образование 
и знание этикета рано или поздно пригодятся на государевой службе, 
при дворе, в общении с представителями своего сословия и для бо-
лее грамотного воспитания собственного потомства? В данной статье 
предпринята попытка восстановить историю обучения одного венгер-
ского аристократа в контексте культурной политики венского двора и 
усилий дворянства сделать образование социально отличным и пре-
восходным по форме.

Граф Йожеф Каройи родился в семье, которая сыграла важную 
роль в истории Венгрии.11 С 1662 г. бароны Каройи занимали (лишь 
с небольшими перерывами) должность фёишпана12 в отдаленном, 
но стратегически важном комитате Сатмар в восточной Венгрии 
(большая часть его территории, включая административную столи-
цу Сату-Маре, находится ныне в Румынии). Прадед Йожефа, Шандор 

10 Cs. Sasfi . Az oktatás társadalomtürténeti megközelítése: négy dunántúi neme-
sifjú kiművelése a reformkorban // Koral 3/4 (2001) 20–52.

11 G. Éble. A nagykárolyi gróf Károlyi család leszármazása a leányági ivadékok 
feltüntetésével (Budapest 1913).

12 Фёишпан (по-венгерски föispán, на латыни supremus comes, по-немецки 
Ober gespan) – выборный или наследственный глава администрации комитата (ос-
новной административно-территориальной единицы Венгрии). Иногда не вполне 
точно переводится на русский язык как “губернатор”.



О. В. Хаванова584

 Каройи (1669–1743), в годы войны за независимость 1703–1711 гг. был 
 ге нера лом в армии мятежного князя Ференца II Ракоци (1676–1735), 
но в конце концов перешел на сторону Габсбургов и стал инициатором 
соглашения с династией, известного как Сатмарский мир 1711 г. Вен-
герские сословия тогда отказались от вооруженной борьбы и требова-
ния полной независимости королевства; Габсбурги, в свою очередь, 
прекра тили практику жесткой, порой насильственной инкорпорации 
Венгрии в свои наследственные владения.13 В том же году Каройи был 
дарован графский титул. В 1723 г. он был назначен тайным советни-
ком, в 1741 г. Мария Терезия, признав его вклад в победы австрийского 
оружия, вручила старому графу фельдмаршальский жезл.

Отец Йожефа, Антал (1732–1791), унаследовал семейное богат-
ство, влияние и позиции в Вене. Ему едва исполнилось 9 лет, когда 
в Пресс бурге (в венгерской традиции – Пожонь, ныне Братислава 
в Сло ва кии) он был представлен императрице Марии Терезии по слу-
чаю предстоящего Государственного собрания. В письме к отцу Фе-
ренцу Каройи (1705–1758) мальчик рассказывал: “Июля 3-го дня я 
имел счастье лице зреть ее величество королеву… и привлечь ее высо-
чайшую благосклон ность не только к себе, но и к нашей выдающейся 
семье, а прежде всего – к вашему превосходительству”.14 В самом 
деле, благосклонность Марии Терезии сыграла немалую роль в его 
будущей  карьере. В 19 лет Антал Каройи получил камергерский ключ. 
К тому времени он был уже майором в кавалерийском полку, кото-
рым владел его отец.15 После смерти Ференца Каройи в 1758 г. Антал 
унаследовал должность фёишпана комитата Сатмар. Военная служба 
в годы Семилетней войны (1756–1763) принесла в 1759 г. молодому 
полковнику боевой орден Марии Терезии. В возрасте 28 лет Антал 
(по стопам отца) стал асессором в Септемвиральном суде. В 31 год 
 генерал Каройи владел пехотным полком. Спустя два года он полу-
чил должность тайного советника. В 1775 г. граф Каройи занял при-
дворный пост верховного королевского стольника, имевший большое 
сим во лическое значение. Когда в конце 70-х гг. двор подбирал канди-
датов для руководства вновь созданными в Венгрии школьными окру-
гами, Анталу Каройи вверили два из девяти округов. Одним из по-
следних назначений стал пост капитана венгерских лейб-гвардейцев 

13 Á. Kovács. Károlyi Sándor a magyar történetírásban // Politikai gondolkodás – 
műveltségi áramlatok. Tanulmányok Irinyi Károly professzor születésének 60. évfordu-
lója tiszteletére. Szerk. I. Rácz (Debrecen 1992) 59–71.

14 MOL P 398, № 32706. Письмо А. Каройи к Ф. Каройи. 2.VIII.1741 г.
15 В Венгрии раннего Нового времени многие аристократы на собственные 

средства снаряжали и содержали кавалерийские и пехотные полки, которые но-
сили их имя.



585Аристократическое образование в XVIII веке

в 1787 г. В знак милостивого признания многолетней верной, усерд-
ной службы престарелому, боль ному Каройи в 1790 г. вручили орден 
Золотого Руна.

Современные историки считают Антала Каройи человеком сред-
них способностей и фигурой, не обладавшей большим политическим 
влиянием.16 Между тем, благодаря своей разнообразной деятельно-
сти, он был не только заботливым патроном своей многочисленной 
клиентелы,17 не ограничивавшейся мелкими дворянами и чиновника-
ми во вверенном ему комитате, но и влиятельной фигурой при венском 
дворе. Как владелец пехотного полка он имел возможность помогать 
честолюбивым молодым дворянам начать военную карьеру. Каройи, 
щедрый меценат ордена пиаристов, став позднее директором коро-
левских школьных округов, был в состоянии материально и морально 
поддерживать родителей, стремившихся дать своим детям достойное 
образование. Как капитан венгерской лейб-гвардии он отвечал за от-
бор молодых провинциальных дворян, отправлявшихся служить при 
венском дворе. Можно утверждать: граф понимал, что в основе лю-
бой успешной карьеры лежит приличествующее образование.

По мере роста состояния и влияния семьи Каройи менялось и по-
нимание целей и задач образования. Представитель “старой гвардии” 
Шандор Каройи не владел немецким, но хотел, чтобы его дети в со-
вершенстве овладели иностранными языками и изучили науки, необ-
ходимые благородным господам.18 Впрочем, его сын Ференц так и не 
получил систематического образования. Его внук Антал учился в ие-
зуитском коллегиуме в Трнаве (венгерское название этого ныне сло-
вацкого города – Надьсомбат), где давали лучшее в королевстве обра-
зование для католической молодежи. В письме к отцу мальчик писал:  
“Следуя вашему отцовскому наставлению, я обещаю – как в вопро-
сах веры, так и в науках и искусствах – никогда не огорчать моего 
великодушного батюшку и служить зерцалом и нравственным при-
мером всем окружающим”.19 Последним штрихом в образовании Ан-
тала стал 1750/51 учебный год в Венском университете.20 Обществен-

16 J. Pál. Karrier a “tudatlanság földén”. Egy főúri kliens a 18. század középén 
Kelet-Magyarországon // Századok 141 (2007): 6, 1415.

17 О клиентах Антала Каройи из мелко-дворянского рода Клобушицких см.: 
О. В. Хаванова. Заслуги отцов и таланты сыновей: венгерские дворяне в учебных 
заведениях монархии Габсбургов, 1746–1784 (СПб. 2006) 353–366.

18 I. Berkeszi. A gróf Haller fi uk iskoláztatása a XVIII. század első felében (Buda-
pest 1883) 12–13.

19 MOL P 398, № 32702, Письмо А. Каройи к Ф. Каройи,  26.III.1741 г.
20 J. M. Kiss. Magyarországi diákok a bécsi egyetemen, 1715–1789 (Buda-

pest 2000) 52.



О. В. Хаванова586

ное положение и кругозор графа Каройи позволили так организовать 
воспитание и обучение его единственного сына Йожефа, чтобы знания 
и навыки, необходимые для первых лиц государства, соответствовали 
нормам поведения образцового дворянина и основывались на гордо-
сти за свою семью и отечество.

Образование маленького Йожефа (или Пепи, как его называли ро-
дители) началось в семье под руководством частных учителей. Роль 
гофмейстеров в аристократических домах трудно переоценить. Живя 
в семье под надзором и контролем родителей, сопровождая ребенка 
в коллегиум, университет или grand tour, они обладали достаточными 
знаниями, чтобы помогать справляться с учебными планами, педаго-
гической компетентностью, чтобы воспитать морально зрелого ин-
дивида, и, что немаловажно, человечностью, чтобы окружить своего 
питомца любовью и заботой, которой ему могло не хватать.21 Члены 
учительствующих монашеских орденов, иезуиты и пиаристы, благо-
даря своим педагогическим навыкам были в числе самых востребо-
ванных на этих должностях. 

Первым наставником графа Пепи был пиарист Агоштон Казмер 
(†1776), о котором известно крайне мало.22 По всей вероятности, он 
обучал мальчика дома, подготавливая к поступлению в один из пиа-
ристских коллегиумов. Необычным свидетельством этого учебного 
процесса стала брошюра, опубликованная в 1776 г. в Вене. В ней пере-
числены вопросы из различных областей знания, ответы на ко торые 
должен был знать восьмилетний Йожеф: Закон Божий, библейская 
история, хронология, латинский язык, география, политическая систе-
ма Венгрии (consuetudines patriae).23 В ту эпоху, не знавшую обязатель-
ных аттестатов и дипломов об окончании учебного заведения, не было 
иной возможности декларировать свои успехи в учебе. Родители-ари-
стократы, следуя подобной практике, заявляли обществу: их ребенок 
получает образование, которое со временем позволит занять в обще-
стве место, предназначенное ему по праву рождения.24

21 Ср.: E. Garms-Cornides. Hofmeister auf Grand Tour // R. Babel, W. Paravicini 
(Hgg.). Grand Tour: Adeliges Reisen und europäische Kultur vom 14. bis zum 18. Jahr-
hundert. (Ostfi ldern 2005) 255–274.

22 В семейном архиве Каройи сохранилось лишь два коротких письма от 
А. Каз мера. См.: MOL P 398, № 37840, Письмо А. Казмера к А. Каройи, 9.V.1775 г.; 
№ 37841, Письмо А. Казмера к А. Каройи, sine dato.

23 Ausgemachte Fragen aus jenen Wissenschaften, welche Graf József Károlyi 
von Nagy Károly im 8ten Jahre seines Alters erlernet hat (Wien 1776).

24 Первый экзамен в Ваце (1777 г.) был отмечен публикацией сходной бро-
шюры. Ср.: Ausgemachte Fragen aus jenen Wissenschaften, welche Graf Joseph 
Károlyi von Nagy Károly im 9ten Jahre seines Alters erlernet hat (Waitzen 1777).



587Аристократическое образование в XVIII веке

После скоропостижной кончины Казмера пришлось подыскивать 
для Пепи нового воспитателя. Глава венгерских пиаристов Жигмонд 
Орос писал Каройи летом 1776 г.: “Я считаю своим первейшим дол-
гом подобрать для вас нового наставника, который придется по душе 
вашим светлостям не только своей кротостью, порядочным поведе-
нием, приличествующим монаху, но и тем, что будет неустанно забо-
титься о графе Пепи и, наряду с этой заботой, даст ему наставление 
в надлежащих дисциплинах”.25 Выбор пал на капеллана Винце Ласло 
Хенеи, профессора математики в вацском Терезианском коллегиуме, 
в том же году приступившего к своим обязанностям.

Об истории вацского Терезианского коллегиума известно немного, 
а значение его несправедливо недооценивается. После Терезиан ского 
коллегиума, основанного в Вене в 1746 г. в качестве первой дворян-
ской академии в монархии Габсбургов, этот дворянский коллегиум 
в венгерском городе на берегу Дуная, реформированный по венскому 
образцу кардиналом Кристофом Мигацци, стал в 1767 г. второй при-
вилегированной школой, которой позволили носить имя императри-
цы.26 Как и в большинстве учебных заведений монархии Габсбургов, 
в вацском Терезиануме действовала система стипендий для воспитан-
ников, чьи родители не были в состоянии оплатить образование своих 
сыновей. Дети обедневших дворян, зачисленные в коллегиум из фи-
лантропических соображений, обучались вместе с сыновьями заслу-
женных королевских чиновников и аристократов.

Родовое имя Каройи давало Пепи очевидные преимущества, но и 
высоко поднимало планку требований. Его отец делал ордену щедрые 
по жерт вования, дарил дорогостоящее оборудование для физико-мате-
матиче ского кабинета, принимал профессоров у себя дома. Став ди-
ректором школьного округа, граф будет изыскивать стипендии для 
протеже кардинала Мигацци. Как следствие, Пепи ждал необычно ра-
душный прием и, при каждой возможности, знаки особого внимания. 
Юный граф делил спальню всего с одним соучеником (впоследствии, 
возможно, проживал один) и был окружен заботой своего наставника 
и слуг. Куратор коллегиума кардинал Мигацци принимал мальчика 
в своей епископской резиденции, именовавшейся Мигаццибург, при-
глашал отзавтракать, присутствовал у него на экзаменах. Хенеи опи-
сал, как кардинал наблюдал за игрой Йожефа в школьном спектакле: 
“Хорошо, граф Каройи, очень хорошо, просто замечательно!”27 Ма-
ленький Пепи ласково называл кардинала “мой вице-папа”.28 В одном 

25 MOL P 398, № 54150. Письмо Ж. Ороса к А. Каройи, 22.VI.1776 г.
26 J .Kisparti. A Váci Theresianum története (Budapest 1913).
27 MOL P 398, № 26942. Письмо В. Хенеи к А. Каройи. 1.VI.1778 г.
28 Ibid. № 35044. Письмо Й. Каройи к А. Каройи. 17.XI.1777 г.



О. В. Хаванова588

из писем  епископ восклицал: “Пусть Господь даст тебе долгую жизнь, 
остальное ты найдешь в примерах, которые тебе подают дома, в [этом] 
славном заведении и в глубине своего замечательного сердца”.29

В то же время, впервые надолго покинув отчий дом и нежно лю-
бящих родителей, Йожеф чувствовал себя одиноко и неуверенно. Не-
мецкий историк Хайко Дросте справедливо отмечает, что в раннее 
Новое время письма были способом сделать физически отсутствовав-
шего адресата присутствующим символически.30 В мае 1780 г. маль-
чик признавался отцу: “Я не могу быть счастлив, пока не поцелую 
руки вашей светлости, обнять же Вас я могу лишь в моих мыслях”.31 
Маленький граф, по-видимому, испытывал чувство неловкости от 
того, что был сыном мецената коллегиума и любимцем кардинала. 
В письме к отцу он признавался: “Я слишком хорошо знаю, что всем, 
что у меня есть, я обязан отеческой заботе вашего сиятельства и по 
этой причине я должен стараться доставить вам подлинное удоволь-
ствие и удовлетворение”.32 

Гофмейстер регулярно сообщал родителям о блестящих ответах их 
сына на экзаменах, его прилежании и желании учиться. Через полгода 
учебы в Ваце отец Хенеи докладывал:  “По чистописанию только Ан-
тал Алмаши [сын генерала Игнаца Алмаши, служившего в полку Ка-
ройи. – О. Х.] может потягаться с нашим графом за первенство, другие 
же – ни в ответах, ни на письме – не могут к нему даже приблизиться.”33 
Впрочем, гарантией достоверности этого и подобных утверждений 
может служить лишь желание пиаристов поддерживать свою репу-
тацию блестящих педагогов, предъявляющих строгие требования ко 
всем  ученикам, будь то обедневшие дворяне или светлейшие графы.

Всего Йожеф провел в Ваце семь лет, пройдя полный курс обуче-
ния: три класса грамматики, два года в классе humaniora (поэтика 
и риторика) и два года в классе философии. С первых месяцев акцент 
делался на умение читать и писать на латыни: помимо значительной 
роли, которую латынь (государственный, “конституционный” язык ко-
ролевства) играла в политической жизни Венгрии раннего Нового 
 времени, от аристократии этой эпохи ожидалось серьезное знакомство 
с античной литературой. Принадлежа к господствующему сословию, 
аристократы с самых ранних лет стремились и мыслить, и вести себя 

29 Ibid. № 47702. Письмо К. Мигацци к Й. Каройи. 27.XII.1778 г.
30 H. Droste. Briefe als Medium symbolischer Kommunikation // M. Füssel, 

Th. Weller (Hgg.). Ordnung und Distinktion: Praktiken sozialer Repräsentation in der 
ständischen Gesellschaft (Münster 2005) 245.

31 MOL P 398, № 35050. Письмо Й. Каройи к А. Каройи. 15.XI.1780 г.
32 Ibid. № 35077. Письмо Й. Каройи к А. Каройи. 26.V.1783 г.
33 Ibid. № 26935. Письмо В. Хенеи к А. Каройи. 22.I.1778 г.



589Аристократическое образование в XVIII веке

самым совершенным образом. Начиная со Средневековья, древние 
греки и римляне служили высокими нравственными и политически-
ми примерами для подражания.34 Излюбленным автором во всех угол-
ках Европы раннего Нового времени был Корнелий Непот, чьи сочи-
нения считались наиболее подходящими и для овладения латинской 
грам матикой, и для знакомства с доблестями античных героев.35 Це-
зарь, Цицерон, Тит Ливий и Сенека также входили в круг обязатель-
ных для изучения авторов.36

В вацском Терезиануме большое внимание уделялось препода ва-
нию современных европейских языков. Йожеф делал успехи в не мец-
ком, французском, итальянском. Учителя направляли отцу черновики 
писем с грамматическими и стилистическими поправ ками,37 чтобы 
показать успехи и (пока еще) неизбежные ошибки. В последние ме-
сяцы пребывания молодого человека в коллегиуме Хенеи писал: “Три 
последних дня маленький граф с особой радостью и прилежанием по-
святил написанию писем: он без всякой помощи сочинил их двенад-
цать, учитель французского лишь немного подправил в них правопи-
сание; в остальном же они составлены лично маленьким графом”.38

В письмах мальчика и его гофмейстера также упоминаются мате-
матика и физика, география и архитектура, философия и история. За-
нятия начинались рано утром и продолжались с короткими перерыва-
ми на еду и отдых до позднего вечера. С каждым новым учебным годом 
вопросы на диспутах и экзаменах становились все более сложными: 
силы гравитации, инерции и земного притяжения; природа и происхо-
ждение человеческого разума; свобода и природа челове ческой души; 
формы Божественного Провидения; доказательства космологической 
теории Лейбница и пр. Так, 23 июня 1783 г. гордый ученик написал: 
“Вчера сдал экзамен по космологии, имея долгий диспут с отцом Мар-
целлом о чудесах и совершенстве мира”.39

Хотя в прошлом членов семьи Каройи – памятуя о компромиссе 
с династией Габсбургов, заключенном Шандором Каройи – часто рас-
сматривали как предателей, эти “новички” в рядах венгерской аристо-
кратии, все еще остававшиеся чуждыми  венской придворной среде, 

34 G. Walther. Adel und Antike. Zur politischen Bedeutung gelehrter Kultur für die 
Führungselite der Frühen Neuzeit // Historische Zeitschrift 266 (1998): 2, 359–386.

35 G. Bockisch, J. Klowski. Cornelius Nepos – Attische Staatsmänner aus römi-
scher Sicht: Themistokles, Alkibiades, Thrasybul (Bamberg 2006) 7–9.

36 Ср.: R. Bireley. The Refashioning of Catholicism, 1450–1700. A Reassessment 
of the Counter-Reformation (London 1999) 128–132.

37 Ср.: MOL P 398. № 35073. Письмо Й. Каройи к А. Каройи. 14.XI.1783 г.
38 Ibid. № 27026. Письмо В. Хенеи к А. Каройи. 26.III.1784 г.
39 Ibid. № 35081. Письмо Й. Каройи и А. Каройи. 23.VI.1783 г.



О. В. Хаванова590

были в числе тех, кто в частной жизни говорил и предпочитал писать 
на венгерском языке. Родители Пепи обращали большое внимание как 
обучению мальчика европейским языкам, так и умению писать по-
венгерски, знакомству с историей королевства, его географией и по-
литической системой, а также воспитанию патриотических чувств. 
Чтобы доставить отцу удовольствие, мальчик усердно переводил Кор-
нелия Непота на венгерский язык и “с удовольствием и по собствен-
ной инициативе” читал сочинение “О происхождении венгров” совре-
менного ему историка Дёрдя Праи.40

Распорядок дня Пепи, как его описал гофмейстер в 1784 г., вклю-
чал занятия музыкой и верховой ездой.41 Последнее заслуживает осо-
бого упоминания, поскольку молодой венгерский дворянин, сын, внук 
и правнук армейских генералов, был обязан крепко держаться в седле. 
Судя по письмам, маленький граф к девяти годам овладел навыками 
верховой езды. В тринадцать лет у Йожефа было несколько своих лоша-
дей, которых он держал в конюшне кардинала Мигацци. Даже клирик 
Хенеи, обычно писавший эмоционально сдержанные, рассудительные 
письма на латыни, перешел на венгерский язык, чтобы в подробном 
письме воздать должное достоинствам породистого трансильванского 
жеребца,42 очередного подарка Антала Каройи сыну. 

Если родителей заботило что-то больше, чем успехи сына в учебе, 
это было, несомненно, его здоровье. Страдал ли мальчик от желудоч-
ных колик, катара дыхательных путей, удаляли  ему зуб или обнару-
живали  у него опухоль в паху, похожую на грыжу,43 всякий раз с ним 
были верный наставник и сведущий школьный доктор. Их детальные 
отчеты должны были успокоить родителей и заверить в том, что Пепи 
ничего не угрожает: “Сначала у маленького графа поднялась темпера-
тура, он дремал, а просыпаясь, жаловался на слабость, головокруже-
ние и головную боль; в пятницу он попробовал что-то есть, но аппети-
та не было; в 9 часов вечера он принял антиспазматический порошок 
и травяной отвар, но это вызвало тошноту… Вчера же он весь день 
читал, жара у него не было, он выглядел лучше, чем накануне, голо-
вокружения и головная боль прошли”.44 Писем от Йожефа, в которых 
бы он описывал именно этот эпизод, не сохранилось. Но о подобном 
недомогании, случившемся несколькими годами позже, граф написал 
такими словами: “До 15-го сего месяца мог похвастаться добрым здра-
вием, но в тот день произошли изменения в моем состоянии, когда 

40 Ibid. № 27007. Письмо В. Хенеи к А. Каройи. 9.VI.1783 г.
41 Ibid. № 27016. Письмо В. Хенеи к А. Каройи. 9.XI.1783 г.
42 Ibid. № 27010. Письмо В. Хенеи к А. Каройи. 30.VI.1783 г.
43 Ibid. № 33. Письмо Абдона к А. Каройи. 30.IV.1781 г.
44 Ibid. № 27000. Письмо В. Хенеи к А. Каройи. 25.IV.1783 г.



591Аристократическое образование в XVIII веке

меня одолела какая-то, впрочем, несерьезная, напасть с болями в горле 
и кашлем. Но, слава Богу, я уже в полном порядке”.45

В Ваце не преподавали юриспруденцию, поэтому было решено, что 
изучать право Пепи поедет в Вену. В июле 1785 г. Йожеф в сопровож-
дении гофмейстера прибыл в имперскую столицу. Юноша проводил 
время, главным образом, в манеже для верховой езды. Тем временем 
гофмейстер усердно посещал университетские лекции, чтобы соста-
вить свое представление о профессорах права, их ораторских спо-
собностях, осведомленности в юриспруденции и, что немаловажно, 
в знании христианского вероучения. Право графу Йожефу преподавал 
молодой профессор Франц Антон Цейллер (1751–1828) – будущий 
автор австрийского Гражданского кодекса;46 всеобщую историю читал 
профессор Леопольд Плех. Аббат Брумати давал графу уроки итальян-
ского языка.47 Этот чисто академический учебный план уравновеши-
вали музыка и верховая езда 

Трудно сказать, как долго продолжалась учеба Йожефа в Вене. 
Последнее письмо его наставника датировано 27 января 1786 г. Из-
вестно, что с 20 августа по 25 сентября 1787 г. молодой граф путеше-
ствовал по Чехии, Саксонии и Моравии в обществе Хенеи и двух слуг. 
Свои наблюдения и впечатления он обобщил в дневнике, посвящен-
ном отцу.48 В отличие от классического grand tour, который предпо-
лагал более длительное пребывание при иноземных дворах и (пусть 
несистематическое) посещение иностранных университетов,49 эту по-
ездку можно назвать скорее petit tour. Основными остановками на его 
пути стали Прага, Дрезден, Оломоуц и Брно. Как во всех подобных 
путешествиях с дидактическими целями, оно, с одной стороны, пред-
полагало зна ком ство с природой, промышленностью и сельским хо-
зяйством, фортифи кационными сооружениями, университетами, биб-
лиотеками и музеями, с другой – социализацию в аристократической 
среде. Ревностный католик, Йожеф посещал мессы в соборе св. Вита 
в Праге, протес тантской кирхе в Дрездене, францисканской церкви 
в Брно, любовался сокровищами Дрезденской картинной галереи. 
Любя щий сын, молодой граф побывал на поле, где во время Семи-
летней войны его отец сражался за Габсбургский дом и был ранен. 
Не забывая о необходимости получения практических знаний, юноша 

45 Ibid. № 35088. Письмо Й. Каройи к А. Каройи. 24.IV.1780 г.
46 Ibid. № 27041. Письмо В. Хенеи к А. Каройи. 27.VII.1785 г.
47 Ibid. № 35095. Письмо Й. Каройи к А. Каройи. 17.VII.1785 г.
48 MOL P 1503. Károlyi család levéltára. Károlyi Antal. 1. cs. Tagebuch meiner im 

Jahre 1787 nach Böhmen und Sachsen unternommener Reise.
49 Cр.: G. Heiss. Bildungs- und Reiseziele österreichischer Adeliger in der Frühen 

Neuzeit // Grand Tour (прим. 21) 217–235.



О. В. Хаванова592

посетил деревню Херрнхут, где действовали фабрики, организован-
ные Моравскими братьями.

К 1788 г. обучение Йожефа Каройи было завершено. Подобно 
многим своим ровесникам,50 он поступил на королевскую службу: 
в 1790 г. получил должность письмоводителя, в 1791 г. был повышен 
до секретаря в Венгерском королевском наместническом совете (про-
образе пра вительства). После смерти отца в 1791 г. Йожеф стал гла-
вой семьи. Он унаследовал должность фёишпана комитата Сатмар; 
примерно в то же время ему был пожалован золотой камергерский 
ключ. Оценка роли Йожефа Каройи в политической и интеллектуаль-
ной жизни первых лет правления императора Франца II (1792–1835) 
выходит за рамки данной статьи и требует привлечения дополнитель-
ного материала. Например, необходимо проверить гипотезу венгерско-
го историка Эвы Балаж, что Каройи принадлежал к неформальному 
кругу прогрессивно мысливших чиновников.51 Только безвременная 
гибель Йожефа на дуэли в 1803 г. положила конец его многообеща-
ющей карьере.

В траурной речи 23 мая 1803 г. калочайский каноник Петер Кло-
бушицки вопрошал: “Что я могу сказать о его образовании? Был ли 
другой аристократический дом в нашем Отечестве, где родители вос-
питывали бы потомство с большей энергией и затратами, чем родите-
ли нашего дорогого Йожефа?”52 Не грешил ли он против истины? Нет 
сомнений, что граф Антал Каройи считал образование как суммой 
знаний, так и своего рода социализацией, непременным условием 
взросления венгерского аристократа. Он сделал все возможное, чтобы 
придать образованию черты исключительности и смягчить созданием 
душевной атмосферы. Заботливый отец планомерно готовил  сына  к 
тому, чтобы тот занял подобающее место в рядах венгерской аристо-
кратии и при дворе. Ему удалось примирить гордость за принадлеж-
ность к венгерской нации с верностью Габсбургскому дому. Это об-
разование было далеко не самым блестящим в монархии Габсбургов, 
но, вне всяких сомнений, носило аристократический характер.

О. В. Хаванова
 Институт славяноведения РАН

50 Gy. Ember. A M. Kir. Helytartótanács ügyintézésének története, 1724–1848 
(Budapest 1940).

51 É. Balázs. Berzeviczy Gergely – a reformpolitikus (1763–1795) (Budapest 1967) 
205.

52 P. Klobusiczky. Halottas beszéd (Bécs 1803) 8.



593Аристократическое образование в XVIII веке

In der frühen Neuzeit erzeugte die europäische Aristokratie ein spezifi sches Bil-
dungsideal, in dem die Erwerbung der notwendigen Kenntnisse und Kompetenzen 
mit der Übermittlung des für Nicht-Adelige schwer zu imitierenden Benehmens 
kombiniert wurde. Der Aufsatz handelt von dem Erziehungskonzept, das einer der 
einfl ussreichsten ungarischen Aristokraten Anton Graf von Károlyi für seinen 
einzigen Sohn Josef verfasst hatte. Der Junge lernte zu Hause, im Theresianischen 
Kollegium zu Waitzen (Vácz in Ungarn) und an der Wiener Universität und unter-
nahm eine in- und eine ausländische Erziehungsreise nach Oberungarn und nach 
Böhmen, Mähren und Sachsen. Anton Graf Károlyi bereitete seinen Sohn stufen-
weise darauf vor, einen hervorragenden Platz in der ungarischen Aristokratie sowie 
unter den Eliten der Habsburgermonarchie einzunehmen. Seine Ausbildung war 
wahrscheinlich nicht die exklusivste in der Monarchie, aber zweifelsohne hatte sie 
einen aristokratischen Charakter. Nur der vorzeitige Tod Josefs im Duell hinderte 
ihn, einer der führenden Politiker Ungarns zu werden.



Wolfgang Schuller594

Wolfgang Schuller

VON ALTENBURG BIS ZEULENRODA: 
THÜRINGEN IM HERBST 1989  

I
O Thüringen, bei deines Namens Klang
Ist’s mir, als hört’ ich Weltenstimmen tönen!
Das Land, wo Luther sprach und Goethe sang,
Die Heimat ist’s des Herrlichen und Schönen.

Dieses kleine Gedicht des dänischen Dichters Hans Christian Andersen 
befi ndet sich heute im Goethe- und Schiller-Archiv zu Weimar. Es 
drückt – auch durch die bloße Tatsache seiner Existenz als Werk eines 
Nichtdeutschen – das aus, was eine der Eigenschaften dieses Landes 
ausmacht, das zu Recht das “Grüne Herz Deutschlands” genannt wird: die 
Weltbedeutung, die aus der Enge der regionalen Verwurzelung entspringt.

Das war nicht nur zu Zeiten Luthers, Goethes und Andersens so. Auch 
im Herbst 1989 fanden auch in Thüringen Ereignisse statt, die durch ihre 
maßgebliche Rolle bei der gegen die kommunistische Herrschaft in der 
DDR gerichteten Revolution Weltbedeutung erlangten und die gleichzeitig 
durch örtliche Bedingungen geprägt sind. Einige dieser Vorgänge konnte ich 
in meinem Buch schildern, das anlässlich des zwanzigsten Jahrestages des 
Ausbruchs dieser Revolution erschienen war;1 diese Schilderungen liegen 
auch diesem Aufsatz zugrunde, ich verweise im einzelnen aber kaum noch 
ausdrücklich auf sie: Da nämlich in den Jahren 2009 und 2010 an vielen 
Orten des Teiles Deutschlands, der vorübergehend die DDR bildete, durch 
Ausstellungen und Publikationen der zwanzig Jahre zurückliegenden 
Ereignisse2 gedacht wurde, haben inzwischen unsere Kenntnisse so sehr 

1 W. Schuller, Die deutsche Revolution 1989 (Berlin 2009). Weitere Gesamtdar-
stellungen: E. Neubert, Unsere Revolution. Die Geschichte der Jahre 1989/90 (München 
2008); I.-S. Kowalczuk, Endspiel. Die Revolution von 1989 in der DDR (München 
22009). In den folgenden Fußnoten führe ich aus Raumgründen all die Literatur nicht 
mehr an, die in diesen drei Büchern genannt ist.

2 Zusammenfassende Arbeiten: H. Hoffmeister, M. Hempel, Die Wende in Thürin-
gen. Ein Rückblick (Arnstadt und Weimar 2000) (mir jetzt erst bekanntgeworden); 
Evangelische Kirche in Mitteldeutschland (Hg.), 1989–2009, Gesegnete Unruhe. Kam-
pagne 20 Jahre friedliche Revolution. Arbeitsmaterial (Eisenach 2009); Landesbeauf-
tragte des Freistaats Thüringen für die Unterlagen des Staatssicherheitsdienstes der 

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011) 
“VARIANTE LOQUELLA”



595Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

zugenommen, dass die Fülle der Neuerscheinungen für den hier gegebenen 
Zweck mehr als hinreichend ist.3 

Ich beschränke mich wegen der Fülle der Ereignisse auf Thüringen, 
die auch in dieser Beschränkung nur sehr knapp und exemplarisch wieder-
gegeben werden können, zum anderen aber auch deshalb, weil Thüringen 
diejenige deutsche Landschaft ist, deren politische und kulturelle Geschi-
chte in besonderer Weise Deutschland selbst verkörpert. Als einigermaßen 

ehemaligen DDR (Hg.), Thüringen in der Revolution des Herbstes ’89 (Erfurt 2009); 
M. Moritz, H. Moritz, Ein besonderes Jahr. Thüringen: Mai 1989 / Mai 1990 (Er-
furt 2009); Thüringer Landtag (Hg.), Die “Runden Tische” der Bezirke Erfurt, Gera 
und Suhl als vorparlamentarische Gremien im Prozess der Friedlichen Revolution 
1989/1990 (Weimar 2009); H. Best, H. Mestrup (Hgg.), Die Ersten und die Zweit-
en Sekretäre der SED. Machtstrukturen und Herrschaftspraxis in den thüringischen 
Bezirken der DDR (Weimar – Jena 2003).

3 Es handelt sich um die – manchmal mir erst jetzt bekannt gewordenen – Ein-
zelpublikationen, die ich alphabetisch nach Orten geordnet hier anführe (und so auch 
zitiere): Altenburg 1 und 2: Evangelisch-Lutherische Kirchengemeinde Altenburg, 
Stadt Altenburg (Hgg.), Begleitheft [1] und Abschlussdokumentation [2] 20 Jahre 
friedliche Revolution” in Altenburg (Altenburg 2009); Eichsfeld 1: Stadt Duderstadt 
(Hg.), Die Grenze mitten im Eichsfeld. Leid – Hoffnung – Freude (Göttingen 1991); 
Eichsfeld 2: Grenzlandmuseum Eichsfeld (Hg.), Grenze – mitten in Deutschland (Hei-
ligenstadt 2002); Eisenach: H. Müller-Enbergs, Die Kreisdienststelle Eisenach und ihr 
inoffi zielles Netz (Erfurt 2010); Gotha 1: E. Hoffmann (Hg.), Niemand konnte sie aus-
löschen. Die friedliche Revolution im Herbst 1989 in Gotha (Gotha 2001); Gotha 2: 
M. Wenzel, Wendezeiten. Gotha (Erfurt 2009); Ilmenau: geheimrat: Das Magazin für 
den Ilm-Kreis, Nr. 30. November 1999; Jena: Stadtmuseum Jena / Geschichtswerkstatt 
Jena / Landesbeauftragte MfS-Unterlagen (Hgg.), Die Friedliche Revolution in Jena. 
Gesichter des Herbstes 1989 (Jena 2010); Meiningen: H. Strohbusch, Das Licht kam 
aus der Kirche. Die Wende in Meiningen 1989-1990 (Meiningen 22009); Mühlhaus-
en 1: R. Rödel, Mühlhausen 1989 – 15 Jahre danach. “Damit nicht vergessen wird” 
(Mühlhausen 2004); Mühlhausen 2: R. Vetter, Mühlhausen 1989–1990. “Damit nicht 
vergessen wird” II (Mühlhausen 2009); Neustadt an der Orla: J. Schönfelder, Kirche, 
Kerzen, Kommunisten. Die demokratische Revolution in Neustadt an der Orla 1989/90 
(Weimar und Jena 22005); Rudolstadt: K. Christ, H. Franz, D. Offhauß, Hoffnung be-
ginnt mit der Erinnerung. Rudolstadt im Herbst 1989 (Rudolstadt 2009); Schmalka-
lden 1: K. Wagner, Aufruhr im Advent (Schmalkalden 2009) (DVD); Schmalkalden 2: 
U. Wagner, Herbstblätter 89. Fragmente einer Revolution (Schmalkalden 2009); Son-
dershausen: S. Bräunicke u. v. a., Die friedliche Revolution in Sondershausen (Erfurt 
2009); Sonneberg: J. Reich, Kirche, Kerzen, Klassenkampf. Erinnerungen und pro-
tokollarische Notizen aus der Wendezeit im Raum Sonneberg (Thüringen) und Neustadt 
bei Coburg (Bayern) (Sonneberg o. J. [nach 1996]); Stadtroda: U. Hartmann (Zusam-
menstellung), Die Friedliche Revolution (Wende) in Stadtroda (Stadtroda 2010); Suhl: 
D. Weißbrodt, Die Friedliche Revolution 1989/90 in Suhl (Suhl 2009); Weimar: C. Vic-
tor, Oktoberfrühling. Die Wende in Weimar (Weimar 22009); Zeulenroda: Kulturförder-
verein  Dreieinigkeitskirche e. V. und Evangelische Kirchgemeinde Zeulenroda (Hgg.), 
20 Jahre friedliche Revolution. 20 Erinnerungen (Zeulenroda – Triebes 2010).



Wolfgang Schuller596

einheitliches politisches Gebilde existiert es erst seit dem Ende des Ersten 
Weltkrieges, vorher war es der Inbegriff der deutschen Kleinstaaterei. Jeder 
dieser Staaten war nach Kräften bestrebt, politische Eigenständigkeit und 
kulturelles Schöpfertum zu verkörpern. Daher ist Thüringen das Land, das 
die größte Dichte von fürstlichen Residenzen aufzuweisen hat, an deren 
Höfen Musik, Theater und bildende Kunst blühten; aber Thüringen zeigt 
sich auch in der kaum zählbare Fülle der großen und kleinen verwinkelten 
Städte mit ihren Marktplätzen und Kirchen, in denen die Künste gepfl egt 
wurden. Sämtliche der im folgenden genannten und oft nahezu unbekannten 
Städte und Städtchen sind geschichtsträchtig in der unterschiedlichsten 
Weise – es muß hier bei diesem einmaligen Hinweis bleiben.

Ich hoffe, es freut meinen Deutschland so sehr verbundenen Freund 
Alexander Gavrilov, zu seinem 70. Geburtstag diese erste aus der neuesten 
Literatur gewonnene zusammenfassende Darstellung dargebracht zu 
bekommen.

II
1. Phase Vorbereitung

Wie in der gesamten DDR hatte sich die Herbstrevolution auch in Thürin-
gen schon seit vielen Jahren vorbereitet, jedoch verfälscht diese teleolo-
gische Betrachtungsweise den Blick auf das Geschehen. Wenn jemals eine 
historische Entwicklung offen war, dann waren es diese langen Jahre etwa 
seit der Konferenz von Helsinki von 1975 mit ihren zunächst nur auf dem 
Papier stehenden Garantien der Menschenrechte, es hätte natürlich alles 
ganz anders ausgehen können. Dennoch erfaßte eine allmählich immer 
mehr zunehmende Unruhe das gesamte kommunistische Herrschaftsgebiet, 
und als 1985 der neue Generalsekretär der sowjetischen Partei, Michail 
S. Gorbatschow, zu der Erkenntnis gekommen war, daß die UdSSR mit 
den bisherigen Methoden nicht werde überleben können, steigerte sich das 
Tempo der Entwicklung weiter, aber natürlich immer noch nicht zielgerichtet 
auf das, was dann ab 1989 geschah. 

Immerhin nahmen, auch in Thüringen, die Friedensaktivitäten unter 
dem Dach der evangelischen Kirche allmählich zu, Umweltgruppen gegen 
die im Sozialismus besonders rücksichtslose und gefährliche aber nach 
Möglichkeit geheimgehaltene Zerstörung der natürlichen Umwelt bildeten 
sich, Widerstand gegen den Verfall und den Abriß der alten Stadtkerne 
regte sich, aber all das geschah in kleinem Maßstab ohne größere Resonanz 
in der Bevölkerung und unter scharfer Beobachtung durch die DDR-
Staatssicherheit. Das Ministerium für Staatssicherheit (MfS) hatte sich seit 
dem Helsinki-Prozess und wegen des auch durch Helsinki ermöglichten 
westlichen Medieninteresses immer mehr auf die vorbeugende Bekämpfung 
der Opposition verlegt, obgleich weiterhin durchaus auch offen zugegriffen 



597Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

wurde. Alles in allem glaubte das MfS aber doch, gelegentliche öffentliche 
Proteste hinnehmen oder ersticken zu können.

Die Kommunalwahlen vom 7. Mai 1989 in der DDR stellten das erste 
unmittelbar politische Ereignis dar, das im ganzen Land Proteste auslöste. 
Zum einen stieß auf mehr Unmut als in den vergangenen vier Jahrzehnten 
die Tatsache, daß es sich mangels konkurrierender Wahlvorschläge um 
keine Wahl handelte, sondern nur um die offen abzugebende Zustimmung 
zu vorgegebenen Personenlisten. Selbst in der Sowjetunion – von Polen 
ganz abgesehen – gab es jetzt die Möglichkeit, geheim unter mehreren 
Kandidaten auszuwählen; das durch das westliche Fernsehen vermittelte 
Bild eines KP-Generalsekretärs, der freundlich lächelnd eine Wahlkabine 
verließ, hatte verheerende Wirkung. Daher war es nicht ohne List, wenn 
aus oppositionellen Kreisen zwar die Sowjetunion als Vorbild gepriesen, 
aber gerade hinsichtlich der Wahlen etwas ganz anderes, sozusagen 
Konterrevolutionäres darunter verstanden wurde. Die Bezirksverwaltung 
Erfurt des MfS berichtete demgemäß beunruhigt nach oben, es müsse 
“eingeschätzt werden, daß zur diesjährigen Kommunalwahl das Wahlver-
halten der Bürger geprägt wurde [...] insbesondere durch den Wahlmodus 
in der SU.”4 Das offi zielle Wahlgesetz schrieb zwar die öffentliche Stim-
menauszählung vor, aber wie bisher hatte der sozialistische Staat es für 
selbstverständlich gehalten, dass das niemand wagen würde. Groß war 
daher die Überraschung und wohl auch die gelinde Verwirrung, als in 
der ganzen DDR plötzlich oppositionell Gesinnte an der Auszählung 
teilnahmen. Auf diese Weise wurde durchgängig festgestellt, dass weder 
die Wahlbeteiligung noch die Ja-Stimmen die üblichen und auch diesmal 
unwahrhaftig verkündeten 99 % erreichten: In Altenburg etwa lag die 
Beteiligung bei 89,5 %,5 und Hochrechnungen für Suhl ergaben an Nein-
Stimmen zwischen 7 und 16 %.6 Unter den Diktaturbedingungen waren das 
schon fast revolutionäre Zahlen, jedenfalls empfand das der sozialistische 
Staat so, sonst hätte er sie nicht verschwiegen.

Die blutige Unterdrückung der Demonstrationen auf dem Platz des 
Himmlischen Friedens in Peking und die ostentative Billigung dieser 
Gewaltanwendung durch Partei und Staat in der DDR riefen einerseits 
natürlich Angst hervor, gleichzeitig aber auch Empörung und von ihr getra-
gen Überwindung der Angst: Überall in der DDR gab es Proteste, die offen 
mit der Nennung von Namen und Adressen und unterschrieben an staat-
liche und Parteiinstanzen gerichtet wurden; so auch in Thüringen.7 Den 
Protestierenden geschah kaum etwas, genauso wenig wie denen, die gegen 

4 Gotha 1 (o. Anm. 3) 36.
5 Altenburg 2 (o. Anm. 3) 12.
6 Suhl (o. Anm. 3) 7.
7 Altenburg 2 (o. Anm. 3) 13; Jena (o. Anm. 3) 35–38.



Wolfgang Schuller598

die Wahlfälschungen protestiert hatten. Das Regime hielt diese Bewegung 
für beherrschbar und hatte zudem allmählich größere und tiefgreifendere 
Sorgen: Das dauerhafteste Strukturmerkmal schon der Sowjetischen 
Besat zungszone und dann der DDR war die stetige Abwanderung nach 
Westdeutschland, die, da es verboten war, zumeist als Flucht vor sich ging. 
Schon zu Beginn der sechziger Jahre war sie zur Massenfl ucht geworden, 
die so stark war, daß die Diktatur die Menschen durch ausgeklügelte und 
schärfste Grenzbewachung einzusperren versuchte, am spektakulärsten 
durch die Mauer in Berlin, aber auch an den Außengrenzen der DDR und 
auf See.

Durch den Helsinki-Prozeß und die allgemeine politische Entwicklung 
im sozialistischen Lager – welch unfreiwillig charakteristische Bezeich-
nung! – begann der Druck der aus der DDR herausstrebenden Bevölke-
rung für das Regime existenzgefährdend zu werden. Zum einen wurden 
die po litischen und wirtschaftlichen Verhältnisse in der DDR auch im 
Vergleich mit der Entwicklung außerhalb immer unerträglicher, und zum 
anderen stiegen die Chancen, über das Ausland in die Bundesrepublik zu 
kommen, immer weiter an. Insbesondere verminderte Ungarn im Zuge 
seiner be reits im Februar 1989 beschlossenen Abkehr vom Kommunismus 
seine Grenzbewachung Schritt für Schritt, so daß die Möglichkeiten, über 
Un garn hinauszugelan gen, immer mehr zunahmen und im Herbst in die 
Ausreisefreiheit münde ten. Die Angst vor staatlicher Repression in der 
DDR ging allmählich zurück, und immer mehr Menschen wagten es, 
offi ziell einen Ausreiseantrag zu stellen. Diese Anträge konnten durchaus 
geneh migt werden, aber häufi ger wurden sie abgelehnt oder überhaupt 
nicht beantwortet. Das vergrößerte den Unmut dieser sogenannten Aus rei-
ser, die anfi ngen, sich zusammenzuschließen und kleinere Demonstratio-
nen zu veranstalten. Zudem wagte man es in bisher noch nicht dagewesener 
Weise, auf den Ämtern seinen Zorn sehr deutlich auszudrücken. Die 
folgenden Äußerungen aus thüringischen Städten sind für die gesamte 
DDR charakteristisch.

In Meiningen stellte der Rat des Kreises fest: “Die Antragsteller 
untereinander pfl egen enge Kontakte: sie machen sich Mut und stimmen 
Varianten ihres Vorgehens ab”.8 Als typische Äußerung einer aufgebrachten 
Antragstellerin wird ebenfalls aus Meiningen gemeldet: “Ich fi nde meinen 
Weg, verlassen Sie sich darauf und glauben Sie nicht, daß alle hier und 
viele andere mit mir so ruhig sind. Ihr müßt Euch alle in Acht nehmen, denn 
die, die lassen sich das nicht mehr bieten, was Ihr mit uns macht”.9 Das 
genehmigte oder ungenehmigte Ausreisen geriet zu einer Massenbewegung. 
Von Sondershausen heißt es: “Es verging kaum ein Tag, an dem man nicht 

8 Meiningen (o. Anm. 3) 41.
9 Meiningen (o. Anm. 3) 45.



599Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

von jemand hörte, von Arbeitskollegen, Nachbarn, Freunden, ehemaligen 
Schulkameraden, die sich nach Westdeutschland abgesetzt hatten”.10 Die 
Zentrale in Berlin, das Politbüro, war der durchaus zutreffenden Ansicht, 
daß diese Bewegung den Staat allmählich ernsthaft gefährdete, war aber 
hilfl os. Eine Mauer hatte man ja schon gebaut, und sie begann, ihre 
Wirkung zu verlieren. Die Aktionen der Ausreiser und ihre Sprechchöre 
“Wir wollen raus” wirkten ansteckend, und sei es nur dadurch, daß sie 
bei anderen Demonstranten Gegen-Sprechchöre “Wir bleiben hier” 
hervorriefen. Diese richteten sich zunächst unmittelbar nur gegen das 
Ausreisen, das als egoistisches Weglaufen interpretiert wurde, bald aber 
wendeten sie sich gegen das Regime und wurden zur Drohung. Jedenfalls: 
“Die Massenfl ucht von DDR-Bürgern wird zum entscheidenden Auslöser 
für die weitere Entwicklung im Herbst 1989”.11

Ein weiterer Ursprung der revolutionären Ereignisse lag in den schon 
lange Jahre abgehaltenen Friedensgebeten, die allmählich einen unmittelbar 
politischen Charakter annahmen. Auch daran hatte die Ausreiserbewegung 
ihren Anteil, weil die evangelische Kirche diesen drangsalierten Menschen 
oftmals in verschiedener Weise als Helfer zur Verfügung stand, auch durch 
Andachten, aus denen sich dann die ersten Demonstrationen entwickelten, 
wenn die Ausreiser die Kirche verließen und zusammen durch die Stadt 
zogen; selbst wenn sie von der Polizei gehindert oder gar festgenommen – 
“zugeführt” – wurden, wirkte das allmählich nicht mehr einschüchternd, 
sondern steigerte die Empörung. Gerade diese Repressionsmaßnahmen 
waren ein Faktor, der den von kirchlichen Veranstaltungen ausgehenden 
Widerstandsgeist weiter anfachte, denn Fürbittgottesdienste für die Einge-
sperrten und Geldsammlungen zum Bezahlen von Geldstrafen fanden auch 
in zahlreichen thüringischen Kirchen statt.12 

Die Friedensgebete, Fürbittgottesdienste und andere Andachten nahmen 
zunehmend politischen Charakter an, aber wenn Partei und Staat bemängel-
ten, religiöse Veranstaltungen würden für politische Zwecke “missbraucht”, 
dann verkannten sie, daß Religion schon immer eine politische Dimension 
hatte und daß religiöse Gemeinschaften immer auch die Funktion hatten, 
Hilfe beim Widerstand gegen politische Unterdrückung zu leisten. Im 
Herbst 1989 unterstützte die Kirche die politischen Bewegungen aber 
nicht leichtsinnig. Teile von ihr verhielten sich aus verschiedenen Gründen 
reserviert, um von denen zu schweigen, die geheime Mitarbeiter des MfS 
waren. Dennoch war es die Kirche, deren Amtsträger – einzelne Pfarrer 
oder höhere Ränge wie Superintendenten – den Oppositionellen und der 
Revolution Schutz und Entfaltungsmöglichkeit boten. Wenn es zunächst 

10 Sondershausen (o. Anm. 3) 90.
11 Neustadt a. d. Orla (o. Anm. 3) 43.
12 Beispiele Jena (o. Anm. 3) 52–58; Suhl (o. Anm. 3) 6.



Wolfgang Schuller600

Mut erforderte, sich offen zu Widerstandsgruppen zu bekennen, später in 
Versammlungen das Wort zu ergreifen oder auf eine Demonstration zu 
gehen, so war es auch mutig, als Pfarrer die Teilnahme an der Feier des 
40. Jahrestages der DDR am 7. Oktober mit der Begründung abzusagen: 
“Es gibt nichts zu feiern”.13

Unabhängig von der Ausreiserbewegung und den anderen Entwicklun-
gen traten mit dem Beginn des Herbstes erstmals in der Geschichte der 
DDR politische Oppositionsgruppen hervor.14 Neben den unter dem Dach 
der Kirche existierenden Friedens- und Umweltgruppen gab es schon 
länger die davon unabhängige “Initiative Frieden und Menschenrechte” 
(IFM), aber jetzt ging es Schlag auf Schlag: Das “Neue Forum” (NF), das 
für den “Dialog” mit der bestehenden Macht eintrat, hatte wegen seiner 
programmatischen Offenheit zunächst lange den größten Zulauf; die 
“Sozialdemokratische Partei” der DDR (SDP) stellte, weil sie als “Partei” 
auftrat und wegen ihres sehr konkreten, auf die parlamentarische Demo-
kratie ausgerichteten Programms die größte Herausforderung der Diktatur 
dar; weiter sind neben anderen wirkungsmächtigen Gruppierungen zu 
nennen “Demokratie Jetzt” (DJ) und “Demokratischer Aufbruch” (DA). 

Besonders charakteristisch ist aber die Tatsache, daß es zahlreiche 
weitere nur lokal aktive Gruppen gab, die die unterschiedlichsten Namen 
hatten. In Thüringen existierten beispielsweise – in verschiedenen Phasen 
der Entwicklung – “Bürgerinitiative Neue ‘DDR’” (Sondershausen), 
“Bürgerinitiative Sonneberg” (Sonneberg), “Bürgerkomitee” (Meiningen), 
“Christliche Verantwortung” (Leinefelde), “Christliches Zentrum” (Dingel-
städt), “Demokratische Initiative” (Heiligenstadt), “Demokratische Erne-
ue rung” (Worbis), “Gesellschaftliche Erneuerung” (Suhl), “Gruppe 21”15 
(Meiningen), “Initiativgruppe Ärzte” (Eisenach), “Initiativgruppe Verände-
rung jetzt” (Mühlhausen), “Unabhängige Bürgerinitiative” (Sondershausen), 
“Vereinigte Bürgerinitiative” (Friedrichroda).

2. Phase Aufruhr
Die erste Phase der Revolution beschränkte sich noch auf Versamm lun-
gen in geschlossenen Räumen, wenn es auch vielfach die oft mehreren 
Tausenden Platz bietenden Kirchen waren. Falls im Freien Kundgebungen 
welcher Art auch immer stattfanden, schritten die Sicherheitskräfte ein. 
Noch in der Nacht vom 6. auf den 7. Oktober ging in Ilmenau Volk-
spolizei gegen Jugendliche vor, die zusammen zur Stadtmitte zogen, das 

13 Sonneberg (o. Anm. 3) 4.
14 Sogar in den Satellitenorganisationen regte sich allmählich Opposition; beispiel-

haft sei auf den “Brief aus Weimar” von vier Ost-CDU-Ämterträgern hinge wiesen, von 
denen allerdings einer ein geheimer Agent des MfS war (Weimar [o. Anm. 3] 120–125).

15 Die Bezeichnung war durch die Dresdner “Gruppe der 20” inspiriert.



601Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

“Deutschlandlied” (“Einigkeit und Recht und Freiheit”) und die “Inter-
nationale” (“erkämpft das Menschenrecht”) sangen und “Gorbi hilf uns” 
und “Freiheit für alle” riefen.16 Eine neue Phase begann damit, daß in 
drei sächsischen Städten fast aus dem Nichts Großdemonstrationen statt-
fanden, deren Dimensionen die Diktatur unvorbereitet trafen, so daß die 
“Staatsmacht” (ein SED-Ausdruck) zurückweichen mußte, am 7. Oktober 
Plauen mit 10.000–20.000 Teilnehmern, am 8. Oktober Dresden nach 
mehreren Tagen bür gerkriegsartiger Straßenschlachten, und am 9. Oktober 
Leipzig mit 70.000 Demonstranten. Jede dieser Demonstrationen entstand 
unabhängig voneinander, unter anderem deswegen, weil man unter den 
Bedingungen der Parteidiktatur kaum miteinander kommunizieren konnte – 
die erste dieser Demonstrationen in Plauen ist bis heute sehr wenig bekannt 
und wurde lediglich ein paar Tage später auf konspirative Weise einer 
nordbayerischen Zeitung bekannt gemacht. Von nun an war den ganzen 
Oktober über bis in den November hinein das ganze Land in Aufruhr.

Über die Funktion der Information in Diktatur und Revolution bietet 
die Herbstrevolution, auch in ihrem Thüringer Ablauf, zahlreiche Beispiele. 
Für jede Diktatur, insbesondere die des zaristisch-sowjetischen Typs, sind 
die Isolation von der Außenwelt und überhaupt das Abschneiden von 
Informationen auch über die inneren Verhältnisse konstitutiv. Das zeigte 
sich schon bei den Dekabristen und zuletzt bei den Umwälzungen der 
Jahre 1989/1991. Für die DDR waren das westdeutsche Fernsehen und die 
zunehmend erlaubten Besuche in der Bundesrepublik eine entscheidende 
Vorbereitung der Revolution, weil sich so konkret zeigte, wie sehr viel 
anders die Lebensverhältnisse unter identischen kulturell-geschichtlichen 
Bedingungen sein konnten. Die Opposition innerhalb der DDR wurde 
durch die Schwierigkeiten der Kommunikation untereinander schwer 
behindert, zum einen durch die Rückständigkeit der Technik. Das waren 
vor allem das mangelhafte Telefonnetz oder die Schwierigkeiten bei der 
Herstellung, Vervielfältigung und Verbreitung von Texten. Der vorsintfl ut-
liche Ormig-Apparat und klandestine westliche Hilfe bei der Beschaffung 
von effektiveren Geräten17 spielen eine wesentliche Rolle in den Erinne-
rungen an diese Zeit. Zum anderen war es natürlich die Staatssicherheit mit 
ihren Überwachungsmethoden und ihrem gelegentlichen Eingreifen, die 
nach Kräften verhinderte, daß man miteinander kommunizierte.

Wie konstitutiv es für die Diktatur war, die Untertanen von Informationen 
abzuschneiden, zeigte sich auch in Thüringen dadurch, daß sie in dem 
Moment zusammenbrach, als man untereinander Verbindung aufnehmen 

16 Hoffmeister, Hempel (o. Anm. 2) 151. 
17 Auch das Vorsintfl utliche war nicht so einfach zu beschaffen: “Zur Vervielfältigung 

stand uns das Ormig-Vervielfältigungsgerät des Pfarramtes zur Verfügung, das 
1982 illegal aus dem Westen eingeführt worden war”. Sondershausen (o. Anm. 3) 55.



Wolfgang Schuller602

und auf die ersten Aktivitäten aufmerksam machen konnte, und natürlich 
wirkten die Berichte über die ersten Demonstrationen ansteckend. Schon 
vor dem eigentlichen Beginn der Revolution hielt Bernhard Haupt aus 
Schmalkalden Kontakt mit der Berliner Zionsgemeinde und wirkte als 
Kurier,18 und die Sondershäuser Umweltwerkstatt vom April 1989 hatte ihr 
Vorbild in der evangelischen Umweltgruppe in Nordhausen;19 am 24. Sep-
tember war die Informationsveranstaltung in der Leipziger Markuskirche 
die Initialzündung für das oppositionelle Wirken des Schlossermeisters 
Siegfried Pietsch aus Mühlhausen und seiner Ehefrau Brigitte,20 am 26. Sep-
tember dann eine ähnliche Veranstaltung in der Erfurter Augustinerkirche 
für sechs Mühlhauser Ärzte,21 in Schmalkalden konnte sich am 2. Oktober 
das NF im evangelischen Gemeindehaus vorstellen.22

Die überfüllte Informationsveranstaltung vom 4. Oktober in der 
Stadtkirche Peter und Paul in Weimar23 hatte eine weitreichende Wirkung, 
so beispielsweise nach Apolda,24 Sondershausen25 und Mühlhausen,26 am 
6.10. wurde in der Johanniskirche in Saalfeld vor 1500 bis 2000 Personen 
für den DA und, von einem Pfarrer aus Neustadt a.d. Orla, für das NF 
geworben,27 an der entscheidenden Leipziger Demonstration vom 9.10. und 
an allen folgenden beteiligten sich auch Einwohner Altenburgs,28 und die 
vom 16.10. wirkte als Auslöser für das erste spektakuläre Friedensgebet 
in Friedrichroda.29 In Mühlhausen stellte trotz der Drohungen durch die 
Staatssicherheit der Bäckermeister Martin Burkhardt sein Schaufenster zur 
Verfügung,30 um über die für den 18.10. vorgesehene Demonstration zu 
informieren; in Rudolstadt stellten sich am 19.10. in der Stadtkirche die 
SDP, das NF, der DA und DJ vor,31 und die Demonstration des 19.10. im 
kleinen Zeulenroda stellte immerhin die erste des Bezirks Gera dar.32 Noch 

18 Schmalkalden (o. Anm. 3) 35.
19 Sondershausen (o. Anm. 3) 36.
20 Mühlhausen 2 (o. Anm. 3) 4.
21 Ebd.
22 Schmalkalden (o. Anm. 3) 42.
23 Sie wird meistens in unpassend säkularer Ausdrucksweise “Herderkirche” 

genannt, weil Johann Gottfried Herder an ihr gewirkt hatte.
24 Hoffmeister, Hempel (o. Anm. 2) 104.
25 Sondershausen (o. Anm. 3) 54.
26 Mühlhausen 2 (o. Anm. 3) 4.
27 Neustadt (o. Anm. 3) 57.
28 Altenburg 1 (o. Anm. 3) 7.
29 “Mit der Demonstration können wir die Leipziger nicht allein lassen. Wir müssen 

die Revolution in die Provinz tragen” – “endlich! Wir sorgen dafür, dass das unter die 
Leute kommt!” – Hoffmeister, Hempel (o. Anm. 2 ) 143.

30 Moritz, Moritz (o. Anm. 2) 132–135.
31 Rudolstadt (o. Anm. 3) 42–46.
32 Neustadt a. d. Orla (o. Anm. 3) 76.



603Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

am 27.10. wurde es als ein Erfolg empfunden, als in Altenburg “die Freigabe 
einer Litfaßsäule für freie Meinungsäußerungen” erreicht wurde.33

Die Rudolstädter Veranstaltung vom 19.10. ist auch ein eindrucksvolles 
Beispiel für den Massenandrang zu den oppositionellen Kundgebungen 
und Demonstrationen überhaupt und damit dafür, daß sie den Nerv der 
Bevölkerung trafen. Als Versammlungsort war der Gemeindesaal vorge-
sehen, jedoch gab es so viele Teilnehmer, daß nicht nur in die Stadtkirche 
umgezogen, sondern daß die Kundgebung gleich anschließend wiederholt 
werden musste.34 Das geschah vielerorts, ebenso wie das improvisierte 
Anbringen von Lautsprechern außen an den Kirchen.35 Daher war es nicht nur 
geistreich, sondern sachgerecht, daß Karl Wilhelm Fricke, der bedeutende 
Historiker der DDR-Geschichte, in einem Gespräch ein bekanntes Marx-
Wort abwandelte: “Die Information wird zur materiellen Gewalt, wenn sie 
die Massen ergreift”.36

Die Funktion der Informationsveranstaltungen, der Kundgebungen und 
der Demonstrationen war zum einen die, endlich aussprechen zu können, 
was einem durch die Diktatur angetan worden war und was bisher nie hatte 
gesagt werden dürfen.37 Die Bekundungen dessen, was man empfand, 
gingen dann sehr bald in das über, was man anstrebte; das unterschied 
sich nicht von dem, was auch sonst in der DDR gefordert wurde, und sei 
deshalb hier in sehr kleiner Auswahl ohne Rücksicht auf die Chronologie 
wiedergegeben:

SED das sind 28 Jahre Mauer 40 Jahre Betrug am Volk! 44 Jahre Lügen 
und Verdummung! – Solidarität mit den Opfern des Terrors in Rumänien – 
Lügen haben kurze Beine, Modrow, zeig uns doch mal Deine! – 40 Jahre 
Trennung sind 40 Jahre zuviel! Einheit jetzt! Keine Gewalt Keine Gewalt – 
40 Jahre DDR 40 Jahre unkontrollierte Macht – Deutschland einig Vater-

33 Altenburg 1 (o. Anm. 3) 10. 
34 Ebd.
35 Ein Beispiel von vielen ist Meiningen (o. Anm. 3) 72.
36 Die Rolle des westdeutschen Fernsehens bestand in der Information, weniger in 

der Verbreitung von Meinungen, anders behauptete das die auch insofern unmarxistische 
SED-Propaganda. Die bisherigen DDR-Medien verschwiegen zuerst die Ereignisse 
überhaupt, später stellten sie sie nur stückweise oder verfälscht dar, so daß eigene 
örtliche Presseerzeugnisse gegründet wurden, wovon die meisten nur kurze Zeit 
existierten; in Thüringen beispielsweise in Altenburg der “klartext” und das “Altenburger 
Wochenblatt”, die “Apolda-Information”, die “Gothaer Tagespost”, das “Meininger 
Tageblatt”, der “Neue Mühlhäuser Anzeiger”, das “Weimarer Wochenblatt”. 

37 “Zögern, Abwägen und Angst vor der Staatsmacht bescherten uns schlafl ose 
Nächte. Was würde bei einer Teilnahme uns und unseren Kindern passieren? Hatte 
ich nicht 1968 an der tschechischen Grenze als NVA-Soldat die Kalaschnikow 
aufmunitioniert? [...] Freunde, Bekannte oder Fremde, die öffentliche Reden nur als 
Vorlesen von Manuskripten kannten, traten vor und sprachen frei über Missstände, über 
Frust und Angst, über Zukunft und Stasi”. (Zeulenroda [o. Anm. 3] 9).



Wolfgang Schuller604

land – Freie und geheime Wahlen-keinen Führungsanspruch der SED – Die 
Mauer muß weg – SED, das tut weh – Stasi weg-Bürgerschreck – Stasi in 
die Produktion, wir verdienen Euren Lohn – Freie Wahlen, einzige Chance 
für unser Land – Wir sind das Volk <Sprechchor> – Demokratie jetzt oder 
nie <Sprechchor> Schämt Euch was <Sprechchor> – Für Druckgenehmi-
gung und Zensur gilt nur eines: deleatur – Sie taten alles für ihr Volk, sogar 
an Internierungslager war gedacht! – Es ist aus mit Saus und Braus. SED 
und Stasi raus – Bürger! Reiht Euch ein! Wir wollen freie Menschen sein! – 
28 Jahre unschuldig eingesperrt verantwortlich: SED – Verbundenheit mit 
den Bürgerrechtlern der CSSR – Wir gedenken der Opfer des Stalinismus – 
Gorbi Gorbi hilf uns.38 

Ein Charakteristikum dieser zweiten Phase der Revolution war, daß 
die Partei nach dem Scheitern der Versuche, diese nach dem bisherigen 
Verständnis konterrevolutionären Aktionen gewaltsam zu unterdrücken, 
durch “Dialoge” retten wollte, was zu retten war. Oft ging es um örtliche 
Probleme, insbesondere um das Verfallenlassen und Abreißen der alten 
Stadtkerne. Die bisherige konkrete Herrschaftspraxis bewirkte aber, daß 
sich in solchen Veranstaltungen oftmals der angestaute Zorn in meist 
heftigen Anklagen der kommunistischen Funktionäre entlud und es zu 
keinen sachlichen Diskussionen kam – wie hätten sie auch aussehen sollen, 
mit einem Dialogpartner, der sie bisher mit Gewalt unterdrückt hatte und 
sie nicht einmal intern kannte?39

3. Phase Grenzöffnung
Die dritte Phase der Revolution ergab sich fast mit Notwendigkeit aus 
der zweiten. Das grausamste Herrschaftsmittel war das Grenzregime, 
das jeglichen Kontakt mit der westlichen Außenwelt verhindern sollte. 
Demgemäß war eine der zentralen Forderungen des aufständischen Volkes, 
das generelle Reiseverbot aufzuheben und das Reisen in die Außenwelt 

38 Altenburg 2 (o. Anm. 3) 2 – Gotha 1 (o. Anm. 3) 134 <siehe auch Neustadt a. d. 
Orla (o. Anm. 3) 203 f. und Weimar (o. Anm. 3) 80 f.>. 170 – Jena (o. Anm. 3) 60, 
93 – Meiningen (o. Anm. 3) 72, 90 f. – Rudolstadt (o. Anm. 3) 25, 54 – Sondershausen 
(o. Anm. 3) 19 – Suhl (o. Anm. 3) 34, 43 – Weimar (o. Anm. 3) 177, 202. 

39 Etwa: Moritz, Moritz (o. Anm. 2) 102–105; Meiningen (o. Anm. 3) 133–136; 
Neustadt a. d. Orla (o. Anm. 3) 100–102; Rudolstadt (o. Anm. 3) 149–157; Suhl 
(o. Anm. 3) 18–23; Weimar (o. Anm. 3) 55 f. – Stadtroda (o. Anm. 3) 12. Nur mit 
diesen drei letzten Zitaten und mit der Erwähnung Rumäniens kann ich hier auf die 
wesentlichen Tatsachen hinweisen, daß den Demonstranten generell die Verbundenheit 
mit den anderen – noch – kommunistisch beherrschten Ländern bewußt war und daß 
große Hoffnungen auf die Entwicklung in der UdSSR gesetzt wurden, auch in dem 
Wissen, daß ihr die SED-Führung feindlich gegenüberstand; zudem war ihnen auch 
klar, daß das Nichteingreifen der sowjetischen Armee an der politischen Situation in 
der Sowjetunion hing.



605Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

generell zu gewähren, sei es zur dauernden Übersiedlung, sei es zu einfachen 
Besuchszwecken. Daher arbeitete die Partei an einem Reisegesetz, das diese 
Forderungen erfüllte, allerdings denkbar ungeschickt sowie in der irrigen 
Meinung, der zu erwartende Bevölkerungsabfl uß würde sich verkraften 
lassen. Daraus resultierte die chaotische Maueröffnung am Abend des 
9. November40 – ausgerechnet an dem Datum der Revolution 1918 in 
Deutschland! –, aber noch in derselben Nacht der ebenfalls tumultuarische 
Beginn der Grenzöffnung an der “Staatsgrenze West”, sowie vier Tage 
später die offi zielle Aufhebung der Überwachung der Ostsee, die dem 
allgemeinen Bewußtsein fast unbekannt geblieben ist, obwohl sich auch 
dort furchtbare Tragödien abgespielt hatten. Viele Todesfälle an der Grenze 
waren im übrigen erfolgreich geheimgehalten worden; erst Jahre nach der 
Wiedervereinigung konnte die vorläufi ge Gesamtzahl von etwas unter 
tausend Toten festgestellt werden, mit denen die Flucht aus dem deutschen 
Teil des sozialistischen Lagers verhindert wurde.41 Thüringen hatte die 
längste Westgrenze, und noch in der Nacht vom 9. auf den 10. November 
stürmten in grenznahen Orten die Bewohner zur Grenze und erzwangen die 
Öffnung wie in Berlin.42 

Die Auswirkung der Grenzöffnung war natürlich genau die, die die 
Diktatur hatte fürchten müssen: Die Menschen nahmen zum ersten Mal 
die konkreten Lebensverhältnisse im westlichen Teil desselben Landes 
wahr, die übrigens teilweise durchaus weniger glänzend waren, als sie 
die Fernsehwerbung suggeriert hatte, und dadurch wurde ganz deutlich, 
daß die Partei die Bevölkerung jahrzehntelang belogen hatte, auch die 
Parteimitglieder und -funktionäre selbst.43 Mehr als alles andere vernichtete 

40 Meine Auffassung von den Vorgängen in Schuller (o. Anm. 1) 185–200. 
Lesenswert ist der deutsch-russisch publizierte Essay anläßlich des 20. Jahrestages von 
U. Lehmann-Brauns, Die Zukunft des 9. November (Almaty 2010).

41 Die Forschungen sind noch im Fluß; siehe H.-H. Hertle, G. Sälter, “Die 
Todesopfer an Mauer und Grenze. Probleme einer Bilanz des DDR-Grenzregimes”, 
Deutschland-Archiv 39 (2008) 667–676. Zu den Toten an der Mauer in Berlin ist man 
so weit, daß Ergebnisse publiziert werden konnten: Von 1961 bis 1989 starben dort 136 
Personen, siehe Die Todesopfer an der Berliner Mauer 1961–1989. Ein biographisches 
Handbuch (Berlin 22009).

42 Meiningen (o. Anm. 3) 171; Duderstadt und das Untereichsfeld. Lexikon einer 
Landschaft in Südniedersachsen (Duderstadt 1996) 155.

43 Das Wort “belogen” ist hier durchaus quellengerecht, denn es wurde bei-
spielsweise auch auf dem 10. ZK-Plenum, auf die Wirtschaftslage bezogen, von hohen 
SED-Funktionären der Parteiführung entgegengeschleudert. Siehe auch das Plakat auf 
einer Eichsfelder Demonstration: “Wer log? Der Dia log! Heißt denn das nicht ‘der da 
log’ oder ‘die da log’? Ach, egal wer da log. Ob der da log oder die da log, ob er log 
oder sie log, darüber sollte man nicht streiten. Zusammenfassend kann man doch von 
LOG ‘die logen doch’ ableiten!” (aus: Der Aufbruch, Plakat der Landesbeauftragten 
Thüringen [2009]).



Wolfgang Schuller606

das einen Großteil der allenfalls noch übriggebliebenen Legitimation der 
Parteiherrschaft: Die “Errungenschaften” der kommunistischen Herrschaft 
existierten einfach nicht. 

4. Phase Debatte um die Wiedervereinigung
Die Forderungen auf den Kundgebungen und Demonstrationen hatten 
sich den Oktober über bis Anfang November auf die inneren Verhältnisse 
der DDR bezogen und betrafen die Beseitigung der SED-Diktatur; nur 
gelegentlich wurde die Beendigung der Spaltung Deutschlands gefordert. 
Die Wiedervereinigung befand sich nicht im Gesichtskreis der DDR-Be-
völ kerung, oder sie wurde von dem Großteil der oppositionellen Grup-
pen zunächst ausdrücklich abgelehnt. Das geschah aus einer Fülle von 
Beweggründen, darunter teils aus diffusen Sozialismusvorstellungen 
(“ver besserter Sozialismus”), teils aus vermeintlicher Einsicht in die 
weltpolitischen Zusammenhänge, teils aus einem deutschen Schuldgefühl 
wegen der NS-Zeit, teils aus basisdemokratischen Vorstellungen. Kaum 
jemals war man sich darüber im Klaren, daß die DDR ein von Stalins 
Sowjetunion aus Herrschaftsgründen geschaffenes künstliches Gebilde 
war, von dem zu profi tieren eigentlich nicht den Grundüberzeugungen 
der Bürgerrechtler hätte entsprechen sollen, die aber jedenfalls dann 
verschwinden mußte, wenn ihre Grundvoraussetzung endete oder ins 
Wanken geriet, nämlich die sowjetische Herrschaft. Anders sah das die 
Bevölke rung der DDR. Schon der Sturm auf die Grenzen zur Bundesre-
publik geschah ja dadurch, daß die Menschen nach Kenntnisnahme vom 
Mauer fall in Berlin ganz selbstverständlich zu den wenigen nur für den 
Kleinen Grenzverkehr eingerichteten Übergängen strömten, deren Öff-
nung erzwangen und die Einrichtung neuer durchsetzten – bis überhaupt 
keine mehr nötig waren.

Die millionenfachen und anhaltenden Besuche im Westen – und dann 
die von Westlern im Osten – ließen die Künstlichkeit und Sinnlosigkeit der 
Teilung von Volk und Land in zwei antagonistische Stücke immer anachro-
nistischer und Wiederzusammenkommen als das Natürlichste erscheinen, 
zumal da durch den Untergang des Kommunismus auch das Antagonistische 
verschwand. Die Deutschen in der DDR und die in der Bundesrepublik 
trennte ja nichts Naturgegebenes, sondern nur die durch bewußte politische 
Entscheidungen herbeigeführten politischen Erfahrungen: Im Osten die 
Auseinandersetzung mit einem fremden Unterdrückungssystem, die in 
der Selbstbefreiung endete, im Westen die freie politische, geistige und 
wirtschaftliche Entfaltung. Da war zu hoffen, daß die Gemeinsamkeiten 
helfen würden, in gegenseitiger Würdigung der jeweiligen Leistungen diese 
Unterschiede zu einem gemeinsamen deutschen Geschichtsbewußtsein zu 
verschmelzen. Eine große Anfangshilfe waren hier die zahlreichen Partner-
schaften mit westdeutschen Städten und Kreisen. 



607Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

Dementsprechend änderten sich sehr bald die Symbolik sowie die 
Losungen der Demonstrationen und Kundgebungen in Thüringen wie 
überall: die deutsche Fahne ohne das – oft herausgeschnittene – DDR-
Wappen hielt ihren Einzug, neben dem wunderbaren “Wir sind das Volk” 
erschien “Wir sind ein Volk”, neben der in den letzten Jahren von der 
SED verschwiegenen Verszeile aus der DDR-Hymne “Deutschland einig 
Vaterland”. Und es kam die Forderung auf, statt der künstlichen drei 
“Bezirke” Erfurt, Gera und Suhl wieder Thüringen sein zu können.

Ein in doppelter Weise charakteristischer Vorgang war der am 
29. November veröffentlichte Aufruf “Für unser Land” und die sich 
ansch lie ßende Debatte, an der sich Thüringen energisch beteiligte. Er war 
ver faßt von Intellektuellen, die in einer eher partiellen Opposition zur 
SED-Diktatur gestanden hatten, aber dann hatten sich ihm auch führende 
Personen der neuen Bewegungen angeschlossen. Er plädierte für den Er-
halt der, allerdings demokratisch verfaßten, DDR als “sozialistische Alter-
native zur Bundesrepublik”, war jedoch sofort endgültig diskredi tiert, als 
sich ihm zahlreiche Vertreter der bisherigen Parteidiktatur anschlossen, so 
der SED-Generalsekretär Krenz und der SED-Ministerpräsident Modrow. 
Charakteristisch für die neu anbrechende Zeit war nun aber auch, daß er 
öffentlich diskutiert werden konnte, und das geschah ausgiebig. 

Thüringische Stimmen, die sich gegen den Aufruf aussprachen kamen 
etwa aus Gotha: “Von einem jahrzehntelang verhöhnten Volk kann nicht 
erwartet werden, daß es sich erneut nur durch eine sozialistische Idee zu 
wirksamer Aktivität begeistern läßt.”, aus Meiningen: “Dieser Aufruf dient 
der Interessenvertretung einer Gruppe von privilegierten Persönlichkeiten 
so ganz nach dem Geschmack dieser einen Partei.”, aus Rudolstadt, wo 
schon am nächsten Tag in einer Stellungnahme erklärt wurde, es sei zu 
früh, eine Entscheidung in einer einfachen Alternative zu fällen, und aus 
Sonneberg, wo in der Stadtkirche am 11. Dezember eingewandt wurde, 
hier solle der Sozialismus “festgeschrieben werden”. Typischerweise 
erklärte umgekehrt der Erste Sekretär von Neustadt an der Orla: “Wir rufen 
alle Kommunisten unserer Kreisparteiorganisation auf, ihre Unterschrift 
für diese Vertrauensabstimmung zu leisten”.44 Die gegnerischen Stimmen 
überwogen zunehmend, und da sich sämtliche Beteiligte darin einig waren, 
als Kernstück der Revolution freie Wahlen anzustreben, bei denen auch 
die Frage der Wiedervereinigung eine zentrale Rolle spielen würde, lief 
die weitere Entwicklung auf deren Abhaltung zu. Sie fanden dann mit 
eindeutigem Ergebnis am 18. März 1990 statt.

44 Gotha 1 (o. Anm. 3) 112 f. – Meiningen (o. Anm. 3) 112 – Rudolstadt (o. Anm. 3) 
101–103 – Sonneberg (o. Anm. 3) 81 – Neustadt (o. Anm. 3) 166.



Wolfgang Schuller608

5. Phase Runde Tische und MfS-Besetzung
Das alles bedeutete noch nicht, daß sich die Revolution jetzt auf die 
Wiedergewinnung der staatlichen Einheit Deutschlands gerichtet hätte. Im 
Gegenteil zeigt der weitere Verlauf, daß sie ein eigenständiges, aus den 
Verhältnissen selbst geborenes Ereignis war, denn sie verlief zunächst so, 
als hätte es die Grenzöffnung gar nicht gegeben. Aus der Einsicht nämlich, 
daß es nicht genüge, auf Demonstrationen, Kundgebungen und “Dialog”-
Veranstaltungen Forderungen an die bisherigen Machthaber zu richten, 
begann sie, sich in einer Weise zu organisieren, die kein westliches Vorbild 
hatte. Es entstanden zumeist “Bürgerkomitee” genannte Zusammenschlüsse, 
die auch durch nach Sachgebieten gegliederte Arbeitsgruppen konkrete 
Überlegungen trafen, was zu geschehen habe.

Es erwies sich zudem, daß die revolutionäre Bürgerbewegung nicht 
in der Lage war, selbst die Herrschaft anzutreten, sei es auf örtlicher, sei 
es auf staatlicher Ebene, sondern zunächst auf die bisherige Infrastruk-
tur angewiesen war. Da auf der anderen Seite die bisherigen Inhaber der 
Staatsmacht hofften, trotz des augenblicklichen Rückschlags weiterhin 
eine gewisse Rolle zu spielen und womöglich ihre frühere Macht zurück-
zugewinnen, gingen sie Bündnisse mit den neuen Kräften ein. So bildeten 
sich nach polnischem und ungarischem Vorbild aus beiderseitigem Inte-
resse Runde Tische, an denen einerseits die SED, ihre Satellitenpartei-
en und sonstige kommunistisch beherrschte Organisationen, andererseits 
die Organisationen der Bürgerbewegung teilnahmen. Sie hatten zunächst 
nur kontrollierende und beratende, dann immer mehr auch beschließen-
de Funktionen, zumal da sie Arbeitsgruppen bildeten und da im Lauf der 
Monate ohnehin die alten Kräfte immer weiter an Bedeutung verloren; 
auch dadurch, daß bisherige Satellitenorganisationen der Kommunisten 
zur Revolution umschwenkten. In Berlin trat am 7. Dezember ein Zen-
traler Runder Tisch zusammen, aber die bisher auf regionaler und örtli-
cher Basis gebildeten Runden Tische arbeiteten weiter und es kamen neue 
 hinzu, in jeweils ganz verschiedener Ausgestaltung. Die Protokolle der 
drei thüringischen Bezirke Erfurt, Gera und Suhl sind jetzt publiziert45, 
und für Gotha sind sie in dem ausführlichen Gesamtbericht veröffentlicht 
worden.46

Die Bildung des Zentralen Runden Tisches in Berlin Anfang Dezember 
signalisierte die endgültige Beteiligung der Revolution an der politischen 
Macht und ihren weiteren Ausbau und damit die fünfte Phase der 
revolutionären Entwicklung. Etwa gleichzeitig fand jedoch ein weiteres 

45 S. Anm. 2.
46 Gotha 1 (o. Anm. 3); s. im übrigen etwa Jena (o. Anm. 3) 126–130; Neustadt a. d. 

Orla (o. Anm. 3) 181 ff.; Rudolstadt (o. Anm. 3) 158–170; Suhl (o. Anm. 3) 56–61.



609Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

Ereignis statt, das ähnlich konkret war und eine ähnliche Signalwirkung 
hatte: die Besetzung der Dienststellen für Staatssicherheit und ihre 
Kontrolle durch die Revolution. Da und dort war schon vorher der Eindruck 
entstanden, daß das MfS, das unter dem neuen Ministerpräsidenten 
Hans Modrow in “Amt für Nationale Sicherheit” umbenannt und in 
der staatlichen Hierarchie zurückgestuft worden war, dabei war, durch 
Beseitigung von Akten seine Spuren zu verwischen. Die Konsequenzen 
daraus wurden zuerst in Thüringen gezogen: Am Morgen des 4. Dezem-
ber besetzten Bürgerrechtler in Erfurt die MfS-Dienststelle, nachdem sie 
eine unverhältnismäßig intensive Rauchentwicklung bemerkt hatten, die 
sie zu Recht auf das Verbrennen von Akten zurückführten. Sofort folgte 
die gesamte DDR. 

Die Vorgänge glichen sich überall, waren aber so vielgestaltig, daß sie 
an dieser Stelle nur summarisch skizziert werden können. In vielen Fällen 
erfolgte die Öffnung der Staatssicherheits-Ämter friedlich, in weiteren 
nur widerwillig, nach zähen Verhandlungen und unter vielen Winkelzügen 
und Verzögerungen, gelegentlich gab es große Demonstrationen mit 
tausenden von Teilnehmern, in Einzelfällen gewaltsames Eindringen, be-
sonders dramatisch in Schmalkalden sogar mit Glockengeläut der Stadt-
kirche St. Georg.47

Häufi g war es den deutschen Tschekisten gelungen, Akten durch den 
Reißwolf zu vernichten oder zu verbrennen oder beiseitezuschaffen, manche 
geheime Anlagen in den offi ziellen Gebäuden selbst oder außerhalb wurden 
erst später entdeckt, aber das meiste konnte gesichert werden. Es wurde, 
wie auch die aufgefundenen Waffenansammlungen, abtransportiert, und 
auf dieses Material konnte sich später die Tätigkeit der Bundesbehörde 
und der Landesbehörden für die MfS-Unterlagen stützen. Bemerkenswert 
ist, daß Polizei und Staatsanwaltschaft teils mitarbeiteten und etwa die 
Tätigkeit der Bürgerrechtler gegen die Staatssicherheit schützten oder die 
Räume versiegelten, teils aber weigerten sie sich oder arbeiteten verdeckt 
doch weiter mit dem MfS zusammen und halfen später, die Siegel wieder 
aufzubrechen.48 

Zwei die Revolution in besonderer Weise fördernde Geschehnisse 
müssen noch erwähnt werden. Einen besonderen Schub bekamen die 
Ereignisse dadurch, daß ab November immer neue Fälle von planmäßiger 
Korruption und Privilegienwirtschaft ans Licht kamen, wodurch sich 
höhere Funktionäre der angeblichen Arbeiterpartei SED materielle Vorteile 
aller Art zugeschoben hatten; die Empörung darüber gab der Revolution 
neuen Zündstoff und bewirkte die Einrichtung von Untersuchungsko-

47 Schmalkalden (o. Anm. 3) 76–83.
48 Zum Teil ausführliche Schilderungen in den in den Anmerkungen 2 und 

3 genannten Publikationen.



Wolfgang Schuller610

mitees.49 Zweitens schienen die alten Mächte um die Jahreswende 
allmählich wieder Tritt zu fassen, wohl in der Annahme, daß der Schwung 
der Revolution nachlasse. Die an sich vom Zentralen Runden Tisch 
beschlossene und von der Regierung Modrow akzeptierte Abschaffung der 
Staatssicherheit wurde zunehmend schleppend durchgeführt, und im 
Januar inszenierte die SED in sehr vordergründiger Absicht in Berlin eine 
antifaschistische Großdemonstration und versuchte auch in Thüringen, das 
Gespenst des Neofaschismus an die Wand zu malen. Die gegenteilige 
Wirkung trat ein: Die Absicht wurde durchschaut, an vielen Orten gab es 
wieder Demonstrationen mit dem alten Feuer und oftmals sogar mehr 
Teilnehmern als bisher.50

6. Phase Freie Wahlen und Wiedervereinigung
Die DDR-Politik begann nun, allmählich auf die Wiedervereinigung zu-
zusteuern, Divergenzen gab es nur über die Modalitäten und die Gesch-
windigkeit des Vorgangs; selbst die inzwischen in PDS, Partei des Demo-
kratischen Sozialismus, umbenannte SED bekannte sich dazu, gab lediglich 
vor, weitaus mehr Schwierigkeiten als die anderen dabei zu sehen. Sogar 
Modrow verkündete ein Programm, das er in Übernahme einer Losung der 
Revolution “Deutschland, einig Vaterland” nannte. Im übrigen begannen 
die westdeutschen Parteien, auf Einladung der politischen Gruppen der 
DDR ihren dortigen Pendants Hilfe zu leisten und zunehmend auch öffent-
lich dort aufzutreten. Den Anfang hatten die Sozialdemokraten gemacht, 
indem sie Willy Brandt als Vorsitzenden der etwas mißverständlich so ge-
nannten Sozialistischen Internationale zu öffentlichen Vorträgen einluden. 
Er hielt sie mit all den Gefühlen, deren er fähig war, besonders willkommen 
war er in Gotha, wo er am 27. Januar am Ort des “Gothaer Programms” 
von 1875 der Gründung des Thüringer Landesverbandes der SPD – wie sie 
inzwischen wieder hieß – beiwohnte und auf dem Hauptmarkt sprach, auf 
dem die großen revolutionären Kundgebungen stattgefunden hatten.51 

Die CDU hatte Schwierigkeiten, mit der Ost-CDU wegen deren Rolle 
als Satellit der SED zusammenzuarbeiten und entschloß sich erst dazu, als 
diese sich auch personell von der kommunistischen Staatspartei distanziert 
hatte. Gerade in Gotha konnte Kohl, auch er ein sehr emotionaler Mensch, 

49 Beispiele aus Thüringen: Schiebungen von Provinzmachthabern werden 
geschildert in Mühlhausen 1 (o. Anm. 3) 11; Untersuchungskommissionen gab es 
z. B. in Meiningen (o. Anm. 3) 163; Rudolstadt (o. Anm. 3) 164–166; Sondershausen 
(o. Anm. 3) 68 ff.; Suhl (o. Anm. 3) 56; Weimar (o. Anm. 3) 90–101.

50 Beispiele aus Thüringen: Altenburg 15.1, 15.000 Teilnehmer, 1, 16; Gotha 12.1, 
10.000 Teilnehmer, 35; Meiningen 9.1, 4.500 Teilnehmer, 123; Neustadt a. d. Orla 11.1, 
1.400 (Verdreifachung), 208; Sondershausen 15.1, 139.

51 Gotha 2 (o. Anm. 3) 38 f.



611Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

darauf verweisen, daß er als einziger bedeutender westdeutscher Politiker 
zur Zeit der SED-Herrschaft und sogar noch als Bundeskanzler privat in der 
DDR gewesen war, um sich persönlich ein Bild von den Verhältnissen im 
anderen Deutschland zu machen.52 Die Bürgerrechtsgruppen ordneten sich 
neu, ein Teil ging zur SPD, ein anderer zur CDU, andere schlossen sich zu 
einem “Bündnis 90” zusammen, das mit den Grünen zusammenarbeitete, 
die großenteils gegen die Wiedervereinigung waren.

Am 18. März entschied das Volk den weiteren Kurs, und zwar offen-
sichtlich unter dem Gesichtspunkt, welche Partei am zügigsten und eindeu-
tigsten eine Wiedervereinigung verwirklichen würde. Daher stimmten für 
die bisherigen Machthaber nur 16 %, noch viel weniger für das Bündnis 90; 
das war insofern ungerecht, als dessen Vertreter die Revolution angestoßen 
und in vielem geformt hatten, folgerichtig aber deshalb, weil sie lange Zeit 
und zum Teil weiterhin der Vorstellung von einer eigenständigen, basisde-
mokratischen DDR anhingen. Die absolute Mehrheit – in Thüringen deut-
lich darüber hinaus – bekamen die Parteien, die eine zügige und eindeutige 
Verwirklichung der Wiedervereinigung anstrebten, also vor allem die jetzt 
von de Maizière geführte CDU, die sich mit anderen zu einer “Allianz für 
Deutschland” zusammengeschlossen hatte und mit den Liberalen und der 
SPD eine große Koalition bildete. Dementsprechend arbeitete das Parla-
ment, die Volkskammer, und am 3. Oktober 1990 gab es keine DDR mehr, 
sondern ein einheitliches Deutschland; gleichzeitig war auch staatsrechtlich 
das Land Thüringen wieder ins Leben getreten.

III

Es gibt einige Phänomene des revolutionären Geschehens, die außerhalb 
einer solchen chronologischen Betrachtung stehen, allgemeine einerseits 
und punktuelle andererseits. Zu den generellen ist die Tatsache zu rechnen, 
daß die Revolution überall, auch in kleinen Orten stattgefunden hat; das hat 
die bisherige Erzählung deutlich gemacht. Auch die Berufe der Teilnehmer 
zeigen, daß die Revolution umfassend war: Zwar spielten, der Funktion der 
Kirche gemäß, viele Pfarrer eine besondere Rolle, aber auch Theaterleute 
konnten gelegentlich die öffentliche Position des Theaters ins Spiel bringen. 
Beispielsweise wurde in Rudolstadt schon am 9. Oktober von den am 
Theater Beschäftigten eine widerständige Resolution beschlossen und in 
der Folgezeit weitere Aktivitäten ausgeführt;53 in Altenburg wurde ab dem 
13. Oktober nach jeder Vorstellung eine Resolution des Dresdner Theaters 
verlesen, in der es unter anderem hieß:

52 J. Schönfelder, R. Erices, Westbesuch. Die geheime DDR-Reise von Helmut 
Kohl, o. O. (Jena 2007); Gotha (o. Anm. 3) 37–39.

53 Rudolstadt (o. Anm. 3) 14–28.



Wolfgang Schuller612

Wir, die wir hier stehen, treten aus unseren Rollen heraus.
Die Situation in unserem Land zwingt uns dazu.
Ein Land, das seine Jugend nicht halten kann, gefährdet seine Zukunft.
Eine Staatsführung, die mit dem Volk nicht spricht, ist unglaubwürdig.
Eine Parteiführung, die ihre Prinzipien nicht mehr auf Brauchbarkeit 
untersucht, verliert ihren Führungsanspruch.
Ein Volk, das zur Sprachlosigkeit gezwungen wird, läuft Gefahr, gewalttätig 
zu werden.
Die Wahrheit muß an den Tag.
Unsere Arbeit steckt in diesem Land. Wir lassen uns das Land nicht 
kaputtmachen.
Wir nutzen unsere Bühne, um zu fordern:
1. Wir haben ein Recht auf Information.
2. Wir haben ein Recht auf Dialog.
3. Wir haben ein Recht auf selbständiges Denken und Kreativität.
4. Wir haben ein Recht auf Pluralismus im Denken.
5. Wir haben ein Recht auf Widerspruch.
6. Wir haben ein Recht auf Reisefreiheit.
7. Wir haben ein Recht, die Arbeit der staatlichen Leitung zu überprüfen.
8. Wir haben ein Recht, neu zu denken.
9. Wir haben ein Recht, uns einzumischen.

Das ist eines der großartigsten Dokumente der Revolution in der DDR. 
Schließlich haben vielerorts Ärzte eine wichtige Rolle gespielt, 

gewiß auch deshalb, weil durch die Unfähigkeit der Parteidiktatur die 
ärztliche Versorgung – mit gesundheitsschädigenden Folgen – besonders 
mangelhaft war.54 In Mühlhausen leiteten Ärzte die Anfänge der Revo-
lution ein, in Hildburghausen sandten Ärzte einen Beschwerdebrief an 
das ZK, in Eisenach entwaffnete die “Initiativgruppe Ärzte” die dortigen 
Kampfgruppen und ließ Granatwerfer, Maschinengewehre und Munition 
abtransportieren.55

Im übrigen waren alle Berufe beteiligt, also in charakteristischer Weise 
sehr oft solche nicht besonders herausgehobenen Charakters, einfache 
Durchschnittsbürger. Es mag genügen, die Berufe einer Rudolstädter Liste 
aufzuzählen, auf denen sich Personen als Mitglieder des NF in seiner 
Gründungszeit anmeldeten. 

Bauingenieur, Laborant, Diplomchemiker, Maurer, Sachbearbeiterin, 
Diplomökonomin, Diplomingenieur, Meister, Verkäuferin, Geschäftsfüh-

54 Siehe etwa den Bericht des MfS vom 1. 7. 1988 über die Flucht medizinischen 
Personals in den Westen und dessen Gründe in: F. Joestel (Hg.), Die DDR im Blick der 
Stasi 1988 (Göttingen 2010) 197–200.

55 Landesbeauftragte 2009, 19, 20, 25.



613Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

rer, Fernmeldemechaniker, Bankkauffrau, Laborantin, Former, Krip-
penerzieherin, Finanzkauffrau, Zimmerer, Fachinformator, Ingenieurin, 
Elektriker, FA-Verkäuferin, FA-Verkäufer, Kaufmann, Elektromonteur, 
Chemiefacharbeiterin, Elektromeister, Wasserbaufacharbeiter, Elektro-
meister, Elektromonteurin, Maurer, Elektromonteur, Schlosser, Berufs-
kraftfahrer, Kfz-Schlosser, Fachverkäuferin, Kfz-Schlosser, Kfz-Schlosser, 
Sekretärin, Sekretärin, Maurer, Sekretärin, Fachverkäuferin, Kraftfahrer, 
Ärztin, Arzt, Maler, Köchin, Dreher, Maurer, Anlagenfahrer, Lehrer.56

In diesen Zusammenhang gehört auch die Tatsache, daß Streiks in 
diesem angeblichen Arbeiterstaat jetzt erstmals und häufi g auftraten und 
dazu dienten, den Forderungen der demokratischen Revolution gegenüber 
der Parteidiktatur Nachdruck zu verleihen. Beispielsweise verhinderten 
am 7. November Arbeiter in Gera die Auslieferung von Schutzgittern, 
die bei dem Vorgehen gegen Demonstrationen verwendet werden sollten; 
im Dezember und Januar fanden politische Warnstreiks in den Ruhlaer 
Uhrenwerken statt; am 5. Dezember blockierten Suhler Busfahrer das 
MfS-Gebäude, um den heimlichen Abtransport von Akten zu verhindern; 
am 8. Januar gab es einen politischen Warnstreik in Gotha; am 8., 9. und 
10. Januar politische Warnstreiks in Stadt und Bezirk Suhl; am 11. Januar 
politischer Warnstreik in Weimar; am 12. Januar politischer Warnstreik 
im Mikroelektronik-Werk Erfurt; am 15. Januar in Gotha Streik der 
Rotkreuzfahrer wegen der mangelhaften Krankentransportfahrzeuge und 
in Jena politischer Warnstreik; in Gera, Pößneck und Neustadt a.d. Orla 
politische Warnstreiks; am 16. Januar Lobenstein; am 22. Januar Streik im 
VEB Brauhaus Mühlhausen für bessere Arbeitsbedingungen.57

Besonders hervorzuheben ist schließlich das Alter der Teilnehmer. Zur 
Überraschung der Herrschenden waren es gerade jüngere Menschen, die 
den Großteil der Ausreiser wie auch den aktiven Teil der Demonstranten 
und dann der Mitarbeiter in den revolutionären Gremien stellten. Ein Grund 
war der, daß den älteren, darunter besonders den Frauen und Männern 
der Kirche, die brutale Herrschaftspraxis und die Kirchenverfolgung der 
hochstalinistischen Zeit der fünfziger Jahre – mit dem Niederschlagen 
des Aufstandes vom 17. Juni 1953 – noch in den Knochen steckte. 
Jedenfalls ist der Befund der folgende: Im Rat des Kreises Schmalkalden 
hieß es am 20. September zum Thema der Flüchtlinge: “Die Volksbildung 

56 Rudolstadt (o. Anm. 3) 118 f.
57 Ruhla: Hoffmeister, Hempel (o. Anm. 2) 190, 194; Suhl (o. Anm. 3) 53; Gotha 

1 (o. Anm. 3) 161; Suhl (o. Anm. 3) 58; Weimar (o. Anm. 3) 78–80. 140; Erfurt: 
Landesbeauftragte (o. Anm. 3) 27; Gotha 2 (o. Anm. 3) 37; Jena (o. Anm. 3) 110 f., 
115, 194; Neustadt a. d. Orla (o. Anm. 3) 160; Lobenstein: Landesbeauftragte (o. Anm. 
3) 27; Mühlhausen 2 (o. Anm. 3) 10.



Wolfgang Schuller614

ist insofern an der ganzen Geschichte beteiligt, als die Emigranten zu 
fast 100% junge Menschen und junge Familien mit Kindern sind”; der 
Vorsitzende des Rates des Kreises Pößneck am 29. September: Es “wird 
das Durchschnittsalter der Antragsteller immer jünger. Es beträgt z. Zt. 
28 Jahre”. Bei den Kundgebungen in Suhl am 15. und 18. Oktober waren die 
Teilnehmer “vor allem jüngere Leute. Die Mehrheit ist im Alter von 20 bis 
40 Jahren.”; der Vorsitzende des Rates des Kreises Gotha berichtete von 
einer Demonstration vom 19. Oktober: “Mit Verlassen der Kirche bildete 
sich sofort ein Demonstrationszug von ca. 200 Personen im Alter zwischen 
18–50 Jahren. An der Spitze des Zuges befanden sich bis zu 25 Erwachsene 
im jugendlichen Alter. Der überwiegende Teil der Demonstranten befi ndet 
sich im Alter von 30-40 Jahren”. Für das Friedensgebet vom 25. Oktober 
in Sondershausen stellte das MfS fest: “Von den Teilnehmern waren ca. 
90% Jugendliche bis 25 Jahre.”; in Sonneberg bekannte ein 70jähriger am 
11. Dezember: “Wir müssen unserer Jugend sehr dankbar sein. Auch wenn 
viele ihre Heimat verlassen haben. Sie war und ist mutiger als wir damals. 
Eigentlich hat sie den Prozeß der Wende herbeigeführt”.58

Vielleicht hängt es mit dem jugendlichen Alter zusammen, daß, wenn 
gesungen wurde, es oft keine traditionellen Lieder waren, sondern solche, 
die bisher aus dem offi ziellen Unterricht oder politischen Veranstaltungen 
bekannt waren, darunter zwei mit jetzt deutlich anderer Bedeutung. So 
wird aus Pößneck vom 23. Oktober berichtet: “Bevor die Menschen 
auseinandergingen, singen sie sogar noch die “Internationale” mit der 
Textzeile “Erkämpft das Menschenrecht” ”, oder aus Friedrichroda “We 
shall overcome”. Aber es waren natürlich die kraftvollen evangelischen 
Choräle, die auf kirchlichen Veranstaltungen gesungen wurden. Es dürfte 
Zufall sein, daß ich nicht auf Martin Luthers “Ein feste Burg ist unser 
Gott” gestoßen bin, aber in Apolda erklang in der Lutherkirche

Wach auf, wach auf, du deutsches Land!
Du hast genug geschlafen.
Bedenk, was Gott an dich gewandt,
Wozu er dich erschaffen.
...
Die Wahrheit wird jetzt unterdrückt,
Will niemand Wahrheit hören;
Die Lüge wird gar fein geschmückt,
Man hilft ihr oft mit Schwören;

58 Schmalkalden (o. Anm. 3) 25; Neustadt a. d. Orla (o. Anm. 3) 41; Suhl (o. Anm. 3) 
16; Gotha 1 (o. Anm. 3) 59; Sondershausen (o. Anm. 3) 57; Sonneberg (o. Anm. 3) 85.



615Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

in Meiningen wurde “O komm du Geist der Wahrheit” gesungen, in 
Friedrichroda “Sonne der Gerechtigkeit, Gehe auf zu unsrer Zeit”, und in 
Sonneberg:

Nun danket alle Gott
Mit Herzen, Mund und Händen,
Der große Dinge tut
An uns und allen Enden.

Aus Gera wird zudem berichtet: “Ein besonders erhebender Augenblick 
war, als Kantor Burghardt Zitzmann auf der Orgel in St. Johannis erstmals 
die “Siegesfeier” von Max Reger ertönen ließ, worin das “Deutschlandlied” 
eingebettet ist”.59 

Natürlich haben auch Bibelworte die kirchlichen Veranstaltungen 
begleitet. Das Christliche Zentrum des Eichsfeldes griff die MfS-
Dienststelle in Worbis mit ihren 74 Beschäftigten durch das Wort des Paulus 
an “so jemand nicht will arbeiten, der soll auch nicht essen” (2. Brief an die 
Thessalonicher, 3, 10), und der SED prophezeite es mit Jesus: “Denn wer 
sich selbst erhöht, der soll erniedrigt werden” (Lukas 14, 11; auch Matthäus 
23, 12). Und am 9. November empfand man die Prophezeiung aus Psalm 
126, 1 f. als erfüllt: 

Wenn der Herr die Gefangenen Zions erlösen wird, werden wir sein wie 
die Träumenden. Dann wird unser Mund voll Lachens und unsere Zunge 
voll Rühmens sein. Da wird man sagen unter den Heiden: Der Herr hat 
Großes an ihnen getan!60

Sachsen war mit der revolutionären Entwicklung am schnellsten und 
zögerte auch nicht, das deutlich zum Ausdruck zu bringen. Gerne wurde 
dort darauf hingewiesen, daß die Norddeutschen in Mecklenburg und 
Pommern mit den Demonstrationen hinterherhinkten, und es soll sogar so 
gewesen sein, daß ihnen deshalb an sächsischen Tankstellen das Tanken 
schwer gemacht wurde. Aber auch Autos mit thüringischen Kennzeichen 
soll gesagt worden sein: “Geht Ihr erst mal auf die Straße, dann gibt’s auch 
wieder Sprit für Euch!”61 Aber Thüringen hat dennoch auch zur Symbolik 
der Revolution Spezifi sches beigetragen. Die Ausreiserbewegung hatte sich 
dadurch kenntlich gemacht, daß Antragsteller an Autoantennen ein weißes 

59 Neustadt a. d. Orla (o. Anm. 3) 84; Hoffmeister, Hempel (o. Anm. 2) 143; 
a. a. O., 103; Meiningen (o. Anm. 3) 60; Hoffmeister, Hempel (o. Anm. 2) 143; a. a. O., 
63. Das Deutschlandlied ist seit der Weimarer Republik die deutsche Nationalhymne; 
während des Bestehens der DDR nur die westdeutsche. 

60 Hoffmeister, Hempel (o. Anm. 2) 135, 136, 105.
61 Suhl (o. Anm. 3) 16; Sonneberg (o. Anm. 3) 5.



Wolfgang Schuller616

Band befestigten. Jetzt gab es Variationen. In Schmalkalden besorgte der 
Pfarrer Reinhard Naumann eine Rolle gelbes Band, das den gewaltfreien 
Protest symbolisieren sollte. “Fortan sah man viele Menschen mit diesem 
gelben Schleifchen in Schmalkalden und Umgebung. Sogar vom Kirchturm 
herunter wehte ein riesiges gelbes Band. Die gelben Bänder wurden zum 
Symbol für die friedliche Revolution in Schmalkalden”.62 

In Hildburghausen hatten Handwerker 40 cm lange grüne Bänder – für 
jedes Jahr des Bestehens der DDR ein cm – als Zeichen der Revolution 
geschaffen und sie weiter verbreitet, sogar bis Magdeburg: Im Magde-
burger Dom erklärten diese Handwerker am 23. Oktober: “Nach 40 Jahren 
ewigem Rot jetzt das zarte Grün der Hoffnung. Wir haben im Dom diese 
Hoffnung gelernt. Das grüne Band der Hoffnung soll uns begleiten”, und 
fortan wurde es auf allen Magdeburger Demonstrationen mitgeführt. In 
Sonneberg hieß es: “Und so tragen wir weiterhin als Zeichen der Hoffnung 
im Dunkeln unsere Kerzen und im Hellen das grüne Band der Hoffnung”. 
In Rudolstadt wurde der Demonstration des 2. November die – jetzt 
richtig verstandene – Friedenstaube vorangetragen, und Neustadt an der 
Orla symbolisierte seine Revolution in eigenständiger Weise durch große 
konzentrische Kreise in den Farben des Regenbogens.63

Am 3. Dezember – also einen Tag vor der Besetzung der MfS-Dienst-
stellen – durchzog eine Menschenkette die gesamte DDR von Norden 
nach Süden; das geschah nach dem Vorbild der baltischen Menschenkette 
vom 23. August und symbolisierte damit auch die Verbundenheit mit den 
Selbstbefreiungsbewegungen in anderen Teilen des Sowjetimperiums. Eine 
spezifi sche Menschenkette gab es am 7. Januar über das gesamte Eichsfeld, 
das durch die Spaltung Deutschlands ebenfalls getrennt worden war. Jetzt 
standen also 70 km lang Menschen nebeneinander, aus Ost und West, Hand 
in Hand, durch Thüringen, Hessen und Niedersachsen – von Deutschland 
nach Deutschland.

IV

Lange Zeit wurden die Herbstereignisse 1989/1990 in der DDR, einen 
Ausdruck des Generalsekretärs Krenz aufnehmend, “Wende” genannt und 
dadurch heruntergespielt, obwohl schon damals selbst von kommunistischen 
Funktionären durchaus auch von “Revolution” gesprochen worden war. Zu 
dieser nichtssagenden Bezeichnung als bloße Wende mag auch die Tatsache 
beigetragen haben, daß die Demonstrationen oft durchaus in einer heiter-
gelösten Stimmung abliefen und zahlreiche Plakate geistreich-ironisch und 

62 Schmalkalden (o. Anm. 3) 49 f.
63 Schuller (o. Anm. 1) 151; Sonneberg (o. Anm. 3) 24; Rudolstadt (o. Anm. 3) 47; 

Neustadt a. d. Orla (o. Anm. 3) Frontispiz u. ö.



617Von Altenburg bis Zeulenroda: Thüringen im Herbst 1989  

witzig waren. Diese Heiterkeit, zu der es auch gehörte, daß Funktionäre 
gelegentlich einfach ausgelacht wurden, wie etwa die Sekretärin für Agitation 
und Propaganda von Mühlhausen,64 gehörte aber bereits zu einer späteren 
Phase, in der die ursprüngliche und berechtigte Angst überwunden war. 
Angst ist wohl der Faktor, der am wenigsten belegt werden muß, dennoch 
sollen hier einige thüringische Stimmen zu Gehör gebracht werden.

“Ich erinnere mich aber auch an die Angst, die ein ständiger Begleiter 
war – Angst vor der erwarteten, der vermuteten Reaktion einer gegen 
seine Bürger hochgerüsteten Staatsmacht. In Erinnerung waren immer die 
DDR 1953, Ungarn 1956, die CSSR 1968, später Polen [...] Ich erinnere 
mich – es war während eines der Fürbittgottesdienste in dieser Kirche – 
wie eine männliche Stimme, bebend vor Erregung, aus einer Empore in das 
Kirchenschiff rief: “Warum habe ich vor der Stasi mehr Angst als vor einem 
Atomkrieg!” – “Ich wollte keine Angst mehr haben”. – “Die Furcht zog 
mit, als in Heiligenstadt am Abend des 23. Oktober die ersten Mutigen mit 
Kerzen in den Händen von St. Gerhard aus zum Friedensplatz gingen”. – 
“Nur hinter den Gardinen bewegt sich etwas. Ganz verstohlene Sympathie. 
Vermischt mit Angst. Es könnte doch alles wieder kippen. Ich kann es den 
Menschen nicht verdenken. Sie haben 40 Jahre lang Angst gehabt”.65

Nun haben die Veranstaltungen und Publikationen zum 20. Jahrestag 
der Ereignisse 2009 einen Wandel im Sprachgebrauch mit sich gebracht. 
Von Wende wird kaum noch gesprochen, fast nur noch von Revolution. 
Das mag zum einen an den vielen neuen Erkenntnissen auch für Thüringen 
liegen, die diese Bezeichnung unabweisbar machen, zu einem anderen Teil 
aber wohl auch daran, daß das meist mit dem Zusatz “friedlich” geschieht. 
“Friedliche Revolution” ist zur allgemeinen Bezeichnung geworden. 
Damit ist vor allem gemeint, daß kein Blut gefl ossen ist und von den 
Revolutionären keine Gewalt angewandt wurde. Es hat gewiß auch mit 
dem äußeren Bild zu tun, bei dem besonders die mitgeführten brennenden 
Kerzen den Eindruck äußerster Friedlichkeit vermitteln; “Revolution der 
Kerzen” wird daher auch gelegentlich gesagt, womit auch die besondere 
Rolle benannt ist, die die evangelische Kirche gespielt hat. Die auf dem 
Gebiet der DDR nur schwach vertretene katholische Kirche hielt sich 
eher zurück, beteiligte sich aber insbesondere dort, wo sie wie auf dem 
Eichsfeld stärker war. Diese Friedlichkeit bezog sich zudem auf beide 
Seiten: Anscheinend gibt es Hemmungen, mit Gewalt gegen Menschen 
vorzugehen, die eine Kerze tragen, und außerdem kann jemand, der mit der 

64 Mühlhausen 1 (o. Anm. 3) 11.
65  Zeulenroda (o. Anm. 3) 19 f. <aus der Erinnerung 2009> – Hoffmeister, Hempel 

(o. Anm. 2) 30 – Sonneberg (o. Anm. 3) 16 <31.10.>. Zur Funktion der Gardinen heißt 
es in Rudolstadt, 51 etwas weniger verständnisvoll: “In der Thälmannstraße bewegten 
sich manche Gardinen. Fenstergucker wollten nicht gesehen werden”.



Wolfgang Schuller618

einen Hand eine Kerze trägt und mit der anderen die Flamme beschützt, 
nicht selbst Gewalt anwenden.

In diesem Sinne richtete sich der oft in Sprechchören geäußerte Ruf 
“Keine Gewalt”, der auch häufi g auf Spruchbändern und Armbinden zu 
lesen war, ebenfalls an beide Seiten, nicht nur an die staatlichen Sicher-
heitskräfte, sondern auch an die Demonstranten. Dennoch ist der Ausdruck 
“Gewaltfreie Revolution” doch weniger geeignet. Zum einen impliziert 
er, daß auch von staatlicher Seite keine Gewalt angewandt worden wäre, 
und das war keineswegs der Fall. Bis zur zweiten Oktoberwoche wurden 
Demonstrationen gewaltsam und brutal “aufgelöst” und Verhaftete – “Zu-
geführte” – wurden regelmäßig ebenfalls brutal, teilweise ausgesprochen 
sadistisch behandelt. Zum anderen vermieden die Aktionen der Teilneh-
mer keineswegs immer körperliche Gewalt, häufi g etwa beim Sturm auf 
die Staatssicherheits-Dienststellen, wenngleich nie Menschen zu Schaden 
kamen. Obwohl nun die Demonstrationszüge der Tausende, Zehntausen-
de, in Leipzig sogar der Hunderttausende mit ihren Sprechchören erfreuli-
cherweise etwas sehr, sagen wir, Kraftvolles, wenn nicht auch Drohendes 
hatten, empfi ehlt sich doch alles in allem der Ausdruck “Friedliche Revolu-
tion”. Auch für Thüringen.

Wolfgang Schuller
Universität Konstanz

Автор анализирует события осени 1989 г. в Тюрингии, сыгравшие важную 
роль в свержении коммунистического режима в ГДР.



619Список научных работ  А. К. Гаврилова

СПИСОК НАУЧНЫХ РАБОТ 
А. К. ГАВРИЛОВА∗1

2002

120. Rede vor dem Verband der Deutschen Stiftungen (Celle, 1 Febr. 2001) // 
Forum Deutscher Stiftungen 18 (Berlin) 39–50. 

2003

121. Александр Иосифович Зайцев (1926–2000) // Греко-латинский каби-
нет 4 (М.) 8–11 (русская версия статьи [№ 113]: Nachruf: Alexander 
Iossifovič Zaicev (1926–2000) // Gnomon 7 (2001) 634–635) [=http://www.
mgl.ru/5771]

122. Отв. ред.: Древний мир и мы. Альманах 3 (СПб.) 398 с.
123. Хронологическая канва жизни А. И. Зайцева // Там же, 193–210 (совм. 

с О. И. Зай це вой).

124. Речь на праздновании 70-летнего юбилея А. И. Зайцева 28 мая 1996 г. // 
Там же, 215–230. 

125. Из новейшей историографии русского антиковедения. Рец.: М. А. Wes. 
Classics in Russia 1700–1855: Between Two Bronze Horsemen (Brill’s Stu-
dies in Intellectual History 33, Leiden – New York – Köln) 366 p.; Э. Д. Фро-
лов. Русская наука об античности. Историографические очерки (СПб. 
1999) // там же, 335–362. 

126. Litterae unciales // Hyperboreus 9: 1, 371–389. 

127. Мин херц // Абарис. Журнал друзей Санкт-Петербургской классиче-
ской гимназии 4, 41–44. 

2004

128. Zur Geschichte der Katalogisierung der Münzsammlung von Georg Lüders 
// Delectat et docet. Festschrift zum 100-jährigen Bestehen des Vereins der 
Münzenfreunde in Hamburg. Hrsg. von M. Mehl [= Numismatische Studien 
16 (2004)] (авториз. нем. пер. статьи [№ 76]: История приобретения 

* Библиография 1972–2002 гг. (№ 1–119) опубликована в Hyperboreus 8 (2002): 
1, 392–399, обновляемую версию см. на сайте Bibliotheca classica.

Hyperboreus Vol.16-17 (2010-2011)
“VARIANTE LOQUELLA”



Список научных работ А. К. Гаврилова 620

и каталогизации монетного собрания Георга Людерса // Монеты, ме-
дали, жетоны [М. 1996] 237–248 [совм. с Г. И. Гинзбург]).

129. Речь Виссариона Никейского на Мантуанском соборе о падении Кон-
стантинополя // Византийский временник, НС, 63, 292–316 (совм. 
с И. П. Медведевым). 

130. Отв. ред.: Корпус боспорских надписей. Альбом иллюстраций (КБН-аль-
бом). Corpus inscriptionum regni Bosporani (CIRB-album) (СПб.) 431 с. 

131. К истории КБН и его фотоархива // там же, 395–413. 

132. Нем. пер.: Historischer Uberblick: Zur Geschichte des CIRB und seines 
Fotoarchivs. Übers. v. F. Marti nez Ca sas (2006) http://www.bibliotheca-
classica.org/en/pubs/cirb/cirb_intro.htm.

133. Ветреная Геба // Абарис. Журнал друзей Санкт-Петербургской класси-
ческой гимназии 5, 48–51. 

134. Laudatio Isidor Levin // Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung. 
Jahrbuch (2004) 51–55. 

135. Отв. ред.: Hyperboreus 10: 1–2. 310 с.
136. Vorwort // там же, 5–9 (совм. с Б. Зайденштикером). 

137. Repertorium-Projekt: Prosopographia classica Petropolitana // там же, 
226–231 (совм. с А. Л. Верлинским и О. В. Бударагиной).

138. Таблицы по истории петербургского антиковедения // там же, 235–272 
(электрон. поддержка: И. М. Егоров). 

139. Я. М. Боровский – редактор и поэт. Речь на заседании 1986 г., посвящен-
ном 90-летию Я. М. Боровского // Cathedra Petropolitana. К 70-летию 
кафедры классической филологии. Отв. ред. В. С. Дуров (Philologia 
Classica 7, СПб.) 99–109. 

2005

140. Марк Аврелий. Размышления // Хрестоматия по литературе Древней 
Греции. 2. Поздняя классика и эллинизм (СПб.) 426–446.

141. Четверка коней у Гомера и Русь-тройка Гоголя // Абарис. Журнал друзей 
Санкт-Петербургской классической гимназии 6, 49–54. 

142. Боспорский воин Аполлоний и его поэт (КБН 119). Ч. 1 // Hyperboreus 
11: 1, 60–85. 

143. Боспорский воин Аполлоний и его поэт (КБН 119). Ч. 2 // Hyperboreus 
11: 2, 215–241.

2006

144. Response by A. Gavrilov, Natalia Pavlichenko, D. Keyer to A. Ivantchik on 
Eleanor Dickey // Bryn Mawr Classical Review 2006.02.15, http://ccat.sas.
upenn.edu/bmcr/2006/2006-02-15.html



621Список научных работ А. К. Гаврилова 

145. Лингвистическая Троя Шлимана // Абарис. Журнал друзей Санкт-
Петербургской классической гимназии 7, 16–19.

146. Russische Altphilologen und der Erste Weltkrieg // Kollegen, Kommilitonen, 
Kämpfer. Hrsg. von T. Maurer (Stuttgart) 255–265.

147. Петербург в судьбе Генриха Шлимана (СПб.) 447 c. (Рец.: Е. Г. Во до-
лаз кин. Кот Василия Григорьевича лучше вас играет! // Новая газета 48 
(12.12.2008) http://www.novayagazeta.ru/data/2008/color48/13.html).

148. Инсценированная софистика в Алкестиде Еврипида (Alc. 509–545) // 
Hyperboreus 12: 1–2, 77–112. 

2007

149. Гамбургский эпиграфист Петер Херрманн (1927–2002) // Санкт-Петер-
бург–Гамбург. Балтийские побратимы / St. Petersburg–Hamburg: Part-
nerstädte im Ostseeraum (СПб.) 260–263.

150. Gavrilov et al. on Corpus Inscriptionum Regni Bosporani: Album Imaginum.  
Response to 2006.10.16 // Bryn Mawr Classical Review 2007.04.30 http://
ccat.sas. upenn.edu/bmcr/ 2007/ 2007-04-30.html. 

151. Пер. с фр.: Записки П. Д. Киселева // Николай I: Личность и эпоха. Но-
вые материалы. Сост. Т. В. Андреева (СПб.) 423–424.

152. За строкой старых учебников (cr»sthj, gen. plur. cr»stwn) // Абарис. 
Журнал друзей Санкт-Петербургской классической гимназии 8, 33–36. 

2008

153. Памяти А. А. Нейхардт // ВДИ 2, 212–214 (без подписи). 

154. С. Я. Лурье и У. фон Виламовиц-Меллендорф: История заочного со-
трудничества // Всеобщая история и история культуры. Петербургский 
историографический сборник. Отв. ред. Б. С. Каганович, Н. Л. Корсакова 
(СПб.) 45–67. 

155. К полемике вокруг КБН-Альбома. Письмо в редакцию по поводу ста-
тьи И. А. Ле вин ской и С. Р. Тохтасьева “Из новейшей истории Бос-
порской эпиграфики” // ВДИ 2, 155–168 (совм. с Н. А. Павличенко и 
Д. В. Кейером). 

156. Последний дар Изоры // Абарис. Журнал друзей Санкт-Петербургской 
классической гимназии 9, 35–39. 

2009

157. Член редколлегии: Я. М. Боровский. Opera philologica (СПб.) 623 c. 
(совм. с В. В. Зельченко и Т. В. Шабуриной).

158. Наследие Я. М. Боровского // там же, 562–617.



Список научных работ А. К. Гаврилова 622

159. Russia // Brill’s New Pauly IV (Leiden 2009) 1–18 (пер. статьи [№ 118]: 
Russland // Der Neue Pauly 15 [Stuttgart – Weimar 2002]: 2, 1014–1030). 

160. Überlegungen zu Peter Herrmanns Marginalien in den Griechischen Grab-
gedichten W. Peeks // Hyperboreus 15: 1, 35–64.

2010

161. Die Übersetzung als Staatsangelegenheit: Die von Katharina II. gegründete 
Kommission für Übersetzung der fremden Bücher, 1768–1783 // S. Rebe nich 
et al. (Hgg.). Translating Antiquity. Antikebilder im europäischen Kultur-
transfer (Basel – Bern) 21–43.

162. И. А. Шишова (1926–2010) // ВДИ 4, 21–22.

163. История классической филологии // Учебные программы для магистра-
туры кафедры классической филологии (СПб.) 54–58.

2011

164. Яков Маркович Боровский // Двойной портрет. Филологи-классики 
о филологах-классиках. Сост. М. Н. Славятинская (М.) 31–39.

В печати

165. Rezeption des euripideischen Ion à venir // Pharos: Journal of the Netherlands 
Institute in Athens (2011). 

166. Ф. Ф. Зелинский и русская культура // Древний мир и мы. Альманах 4 
(2011).

167. Нем. пер.: Thaddäus Zielinski im Kontext der russischen Kultur. Übers. 
v. М. Rutz // Th. Zielinski. Erinnerungen (Beiträge zur klassishen Philolo-
gie, 2011).

168. Польск. пер.: Tadeusz Zieliński w kontekście kultury rosyjskiej // Tadeusz 
Zieliński (1859–1944): W 150 rocznicę urodzin (Warszawa 2011).

169. Член редколлегии: Древний мир и мы. Альманах 4.

170. М. Хенгель (1926–2009) // Древний мир и мы. Альманах 4 (2011).

171. Т. Гельцер (1926–2010) // Древний мир и мы. Альманах 4 (2011).

172. О филологах и филологии. Статьи и выступления разных лет. Под 
ред. О. В. Буда ра ги ной, А. Л. Верлинского, Д. В. Кейера (СПб. 2011).

173. Н. В. Шебалин. О первородной любви к слову // Philologia classica 8 
(СПб. 2011). 

174. Самовар – от Средиземноморья до Тулы // Труды Саратовской научной 
конференции 2008 г. (2011).



623Список научных работ А. К. Гаврилова 

175. Академия: античность, Запад, Россия. Опыт исторической семантики // 
Труды Останкинской конференции (М. 2011).

176. Jakov M. Borovskij (1896–1994): Poet of Latin in the Soviet Union // Мате-
риалы конференции: “GNWQI SEAUTON – Classics and Communism 
(The History of the Studieson Antiquity in the Context of the Local Classical 
Tradition of theSocialist Countries [1944/45–1989/90])”, Budapest 2010.

Составитель О. В. Бударагина




